
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1999)

Heft: 59

Artikel: Gefühl versus Handwerk oder: Ist Komponieren lernbar?

Autor: Haefeli, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEFÜHL VERSUS HANDWERK
oder: 1st Komponieren lernbar?

Albrecht Dürer,
«Melencolia I»

mim

Ii

BÊimÈ
AUS DER DÜRER MAPPE, HERAUSGEGEBEN VOM KUNSTWART rrrnr ^rFTAM-r-T-rnr ttt



Das Bild vom Künstler ist heute oft von Stereotypen und
Klischees bestimmt; seine historische und ideologische Fixierung

ist vergessen, das Spezielle zum Allgemeinen erhoben.

In kräftigen Farben malt es prioritär die Distanz des Künstlers

zum Alltag und sein Fremdsein in dieser Welt. Der
Künstler ist ein Genie, ein von Gott Begnadeter und
dennoch ein Leben lang Ringender, der nicht selten dem Wahnsinn

verfällt, auf alle Fälle Probleme mit sozialen Beziehungen

hat und dann elend und verkannt in seiner Dachkammer

verhungert oder sonst zu Grunde geht.1 Der Künstlerroman
des 19. Jahrhunderts hat Eskapismus und Einsamkeit gar als

vorbildliche Existenzform für künstlerisch Tätige postuliert
und propagiert. Ob François René de Chateaubriands René

(1802) oder Etienne Pivert de Sénancours Oberman (1804),
ob George Sands Lélia (1833) oder Hector Berlioz' Le
Retour à la Vie (ein musikalischer Künstlerroman von 1832

als «la fin et le complément» der Symphonie fantastique, dessen

endgültiger Name Lélio Berlioz, wohl von Sand inspiriert,

erst 1855 festlegte), ob die meisten Musikdramen
Richard Wagners: Immer geht es um das Selbstverständnis

des Künstlers (und, selten, der Künstlerin), um das Problem

seiner Existenz, um die alles dominierende Suche nach

seinem Ich und paradoxerweise nicht um die Kunst und das

Leben. Der Künstler - etwa Lélio - ist ein einsamer Held,
der anerkannt werden will, ohne eigentliche Werke
vorweisen zu können. Findet er weder Bewunderung noch

Verständnis, entwickelt er Aggressionen gegen andere und sich

selbst, und der Wunsch, geliebt zu werden, vermischt sich mit

(im Sinne Erich Fromms) nekrophilen Vorstellungen und

kumuliert im Wunsch, im Schosse der angebeteten Frau

zu sterben. Aber Lélio wird sogar vom Tod verschmäht, und

so geht er endlich auf die Suche nach der Kunst und

beginnt mit schöpferischer Arbeit. Seine Werke überzeugen
ihn allerdings nicht, und bald seufzt er wieder: «Je suis

souffrant.»

Der Regelkreis hat sich geschlossen, Selbstmitleid und

Angst vor dem Nichtgeliebtwerden haben das letzte Wort.

Unfähigkeit zur Aktion und zum Leben, narzisstische und

autistische Züge, Langeweile und larmoyante Melancholie
sind die Determinanten eines solchen künstlerischen Lebens

und Denkens, das in der «Maladie du siècle» als Folge des

nachrevolutionären und -napoléonischen Elends wurzelt, um

Alfred de Mussets Argumentation zu übernehmen. Und so

schreibt denn Berlioz im Programm zur Episode de la vie

d'un artiste, besser bekannt unter dem späteren Titel
Symphonie fantastique, die als Eröffnungswerk der französischen

musikalischen Romantik gilt (1830):

«L'auteur suppose qu'un jeune musicien, affecté de cette

maladie morale qu'un écrivain célèbre [Chateaubriand]
appelle le vague des passions, voit pour la première fois une

femme qui réunit tous les charmes de l'être idéal que rêvait

son imagination, et en devient éperdument épris.»2 [1845]

Das hier skizzierte Künstlerbild entwickelte sich im
19. Jahrhundert aus einer Ästhetik, die, nachdem die Hoffnung

auf gesellschaftliche Freiheit zunichte gemacht worden

war, Kunst zum Refugium und Religionsersatz sowie
Künstlerinnen zu Propheten, Heiligen und Märtyrerinnen
hypostasierte. Diese Kunstideologie konnte dabei fast bruchlos

an einer langen Tradition anknüpfen, galt doch die
Melancholie seit Aristoteles' angeblicher3 Behauptung, <Begab-
te> seien schwarzgallig, als Mutter des schöpferischen Geistes

und Genies. Die italienischen Humanisten, vor allem Marsi-

lio Ficino, nahmen Aristoteles' Lehre auf, färbten sie mit

Astrologie ein und integrierten in ihre Kunsttheorie die
Ansicht, dass eine «saturnische Melancholie»4 als Zusammenspiel

von körperlichen Ursachen (schwarze Galle) und Sa-

turns ambivalenten Einflüssen die Voraussetzung einer

kontemplativen Haltung sei, die erst transzendente Imagination

und Ingeniosität ermögliche. Ficino stellte auch bereits

eine Disproportion und Verwirrung zwischen seinem Willen
und Wissen fest:

«Ich weiss in diesen Zeiten sozusagen gar nicht, was ich

will, vielleicht auch will ich gar nicht, was ich weiss, und

will, was ich nicht weiss.»5

Hier kündigt sich an, «was als Riss im Subjekt gelten kann.

[...] Dieser Zustand mentaler Zerrissenheit, des

Orientierungsverlustes und der Unordnung wird als Schmerz bewusst

- das ist Melancholie. [...] Der Schmerz ist nicht länger das

nur Abgewehrte, sondern wird als Medium des Produktiven,
als Preis des Ingeniösen angenommen.»6

Agrippa von Nettesheim transponierte die Lehren der

Florentiner Akademie in den deutschen Kulturraum, wo
Albrecht Dürers berühmter Kupferstich Melencolia I je nach

Deutung zu ihrer sprechendsten Umsetzung7 oder Überwindung8

wurde. Robert Burton, der Agrippa ausführlich zitiert,
heilte in seiner berühmten Anatomy ofMelancholy (Oxford
1621)9 sich selbst und seine Leserschaft nicht wie in der Vorrede

angekündigt von der «süssesten Lust» und «bittersten

Last» Melancholie, sondern gerade umgekehrt von dem

Glauben an ihre Heilung und lehrte «die Kunst, es mit ihr
auszuhalten». Seine Ausführungen inkludieren, dass «das

angebliche Gegenteil der Schwermut, die frohgemute Nor-

1. Dieser Anfang ist
inspiriert von H. de la
Motte-Haber: Handbuch

der Musikpsychologie,

Laaber 1985,
S. 340.

2. Dass in der Episode

auch die Prägung
Berlioz' durch den
Byronismus mitschwingt,
in dem zusätzlich aktive

Momente, und seien

sie »schwarz», wirksam

werden, will ich
nicht verschweigen,
kann es indes aus
Platzgründen nicht
weiter ausführen.

3. «Angeblich», weil
die Problemata XXX/1,
in denen die
Überlegungen über die
Melancholie stehen, auch
als pseudo-aristote-
lisch gelten.

4. Vgl. R. Klibansky
u.a.: Saturn und
Melancholie, Frankfurt

a. M. 1990
(Originalausgabe London
1994).

5. Aus einem Brief an
seinen Freund Caval-
canti, etwa 1475, hier
zit. nach H. Böhme:
Albrecht Dürer. Melencolia

I. Im Labyrinth
der Deutung, Frankfurt

a. M. 1989, S. 62.

6. Böhme: ebd.,
S. 62ff.

7. Vgl. Klibansky
u. a.: a. a. O. (Anm. 4),

passim.

8. Vgl. Böhme:
a. a. O. (Anm. 5),
S. 52-73.

9. Dt. als Anatomie
der Melancholie, z. B.
Zürich 1988.

0 4/0 5



malität, [...] ungleich verrückter als der pathologisierte
Störenfried [ist] und eine eiserne Gesundheit das Kennzeichen

der wirklich hoffnungslosen Fälle»10.

Im 19. Jahrhundert wurde dann die Depression zur
Voraussetzung für die Glückserfahrung der Kunst und Leiden

zum Ursprung künstlerischer Produktivität erklärt, und

Sigmund Freuds späteres Dictum, dass der Glückliche nicht

phantasiere, verlieh diesem Glaubenssatz, der hier gar nicht

pauschal in Abrede gestellt werden soll, (pseudowissenschaftliche

Weihe. In der Romantik wurde auch der das

Melancholiekonzept zuspitzende Topos vom göttlichen Wahnsinn

des Künstlers, den Ernst Robert Curtius von Piaton bis

zu Künstlern des Mittelalter nachgewiesen hat, aufgegriffen
und am Falle Friedrich Hölderlins exemplifiziert. Die
Konjunktion von Genie und Wahnsinn wurde bald zu einer eigenen

fixen Idee und bestimmte Studien wie die von Wilhelm

Lange-Eichbaum über Genie, Irrsinn und Ruhm. Eine Pathologie

des Genies (München 1928)11. Noch Peter Greenaways

avantgardistische Filme sind entscheidend von Melancholie

geprägt und zeigen überall Spuren von Ficino und Agrippa.
Er konterkariert sie allerdings durch Groteske, lässt das

Gegensatzpaar indes gleichzeitig im Zentrum einer Saturn-Em-

blematik wieder zusammenfinden. Sein The Cook, the Thief,
his Wife and her Lover (1989) ist auf verschiedenen Ebenen

geradezu ein Kommentar zu Burtons Anatomy, und den

Bücher lesenden Liebhaber zeigt er beim ersten Mal in der

in sich versunkenen Haltung der Dürerschen Melencolia I.n
Eine Musikpsychologin endlich beschloss 1985 allen Ernstes

ein Kapitel über schöpferisches Musikdenken mit dem Satz:

«Grundsätzlich begünstigt die Gärung der dunklen Säfte die

Kunstproduktion.»13

KRITIK DES ROMANTISCHEN
KÜNSTLERBILDES

Zum Bild des Künstlers als Melancholikers gehört also

auch seine Apostrophierung als Genie. Die explizite
Genieästhetik des 19. Jahrhunderts, deren Mystifikation bis

heute nachwirkt, hat Immanuel Kant initiiert, der die Mär in
die Welt setzte, dass «Genie, welches der Kunst die Regel

gibt, [...] angeborenes Vermögen des Künstlers sei», eine

Naturgabe, die mit Lernen nichts gemeinsam habe:

«Darin ist jedermann einig, dass Genie dem Nachahmungsgeiste

gänzlich entgegenzusetzen sei. Da nun Lernen nichts

als Nachahmen ist, so kann die grösste Fähigkeit, Gelehrigkeit

(Kapazität), als Gelehrigkeit doch nicht für Genie

gelten.»14

Oder anders gesagt: <Begabte> und <Talentierte>15 sind

Begnadete, denen mühelos zufällt, was alle anderen Menschen

selbst mit Anstrengung nie erreichen können. Im Bereich
der Musik äussert sich, wohl noch mehr als in anderen Künsten,

diese Weltsicht insofern, als die grosse Mehrheit der

sich <unbegabt> Wähnenden die wenigen <Begabten> zu

bewundern bereit ist, und sei es nur schon beim Hören von
Musik: «Die Schauer, die der sich als unbegabt Einschätzende

vielleicht beim Musikhören empfindet, ohne sich sein

Ergriffensein so recht deuten zu können, sind durchaus geeignet,

seine Meinung über eine unerreichbare Begnadung
aufrechtzuerhalten.»16 Noch mehr als die Rezeption von
Musik wird ihre Produktion, das Komponieren von Musik,
irrationalisiert: «Wer Unaussprechliches durch die Musik

offenbart, musste vom gemeinen Volk geschieden erscheinen.

Und diejenigen, die dafür ein besseres Verständnis be-

sassen, gehörten auch schon in den Bannkreis einer höheren
Macht.»17 Musik (oder Kunst allgemein), so wird uns seit

Kant vermittelt und eingeschärft, kann nicht erlernt werden

und ist eine Angelegenheit von wenigen Auserwählten für
wenige Auserwählte.

Mit dieser Ideologie wurde der lange gültige Konnex von
erlernbarem Handwerk und künstlerischer Tätigkeit
aufgehoben und Inspiration und Gefühl wichtiger als Handwerk.
Die ästhetisch imaginierten Bilder von Künstlern als von
Emotionen und Irrationalismus gelenkten Wesen sollten
aber getrennt werden von den realen Lebensläufen ihrer
Autorinnen und Autoren, auch wenn in den Kunstprodukten
seit dem 19. Jahrhundert Autobiographisches aufscheint.

Schon eine oberflächliche Sichtung beispielsweise der

Selbstzeugnisse von Komponisten bestätigt den Eindruck

nicht, dass Melancholie, geschweige denn Irrsinn, generell
die wichtigste künstlerische Antriebskraft sei. (Wenn es

unter Künstlern und Philosophen des 19. Jahrhunderts

tatsächlich Depression und Wahnsinn gab, dann waren das

meistens Spätfolgen ihrer syphilitischen Erkrankung: Ernst
Theodor Amadeus Hoffmann, Niccolo Paganini, Franz Schubert,

Gaetano Donizetti, Robert Schumann, Bedrich Smeta-

na oder Hugo Wolf gehören ebenso dazu wie Arthur
Schopenhauer, Heinrich Heine, Charles Baudelaire, Gustave

Flaubert, Edouard Manet, Friedrich Nietzsche oder Paul

Gauguin.)18 Es gibt keine triftigen Hinweise, die die oft

behauptete Depression Wolfgang Amadé Mozarts in dessen

letzten Lebensjahren in einem medizinischen Sinne bestätigten.

In Briefen etwa Ludwig van Beethovens, Frédéric

Chopins, Richard Wagners, Arnold Schönbergs und Alban
Bergs kommt allenfalls zum Ausdruck, was man mit körperlicher

Untüchtigkeit oder körperlichem Unbehagen
charakterisieren könnte. Daraus aber kurzerhand auf andauernde
ernst- und krankhafte Melancholie zu schliessen und sie

zudem zur Voraussetzung von Kreativität zu erklären, ist

unzulässig.

Künstler gingen, um im Bild zu bleiben, auch im 19.

Jahrhundert selten einsam und verkannt in der Dachkammer

zugrunde. Sie wussten meistens um ihr Können und hatten
eine hohe Einschätzung ihrer eigenen Leistung. Trotz ihrer
ästhetischen Beschreibung der Unfähigkeit von Künstlern,
sich im Leben zurechtzufinden, standen sie selbst in der

Regel mit beiden Beinen im Leben und waren oft auf vielerlei

Arten und auch erfolgreich um ihr materielles Wohlergehen

besorgt. Hier ist etwa an Berlioz, Felix Mendelssohn,

Giuseppe Verdi, Richard Wagner, Johannes Brahms (der sich

in Selbstzeugnissen und Werken wie kein zweiter melancholisch

gab und es vielleicht auch war) oder Richard Strauss zu

denken. Gerade letzterer, der, mit seinem Librettisten Hugo
von Hofmannsthal im Bunde, den Komponisten im Vorspiel
zu Ariadne aufNaxos (Uraufführung 1916) angeblich mit

eigenen Zügen ausstattete und ihn in <neoromantische>

Absonderung - «ich habe nichts mit dieser Welt gemein» -
und Todessehnsucht treibt, war persönlich geradezu
beängstigend gesund, optimistisch und opportunistisch. Wenn

schon ein Genie, dann war er ein ökonomisches und nicht

zufällig der Promotor des musikalischen Urheberrechtes.

Nicht Melancholie war die Quelle seiner Phantasie, sondern

- polemisch verkürzt - Aussicht auf Erfolg und klingende
Münze.

Melancholische oder gar depressive Anwandlungen von

Komponisten sind, bezeichnenderweise, zum ersten Mal in

der Neuzeit bekannt geworden - etwa von Carlo Gesualdo,

Orlando di Lasso und Claudio Monteverde diese blieben

aber bis ins 19. Jahrhundert die grosse Ausnahme. Im
18. Jahrhundert strahlte das Künstlerbild heller. Exemplarisch

steht dafür Wilhelm Heinses Ardinghello oder die

glückseligen Inseln (1787): Der Künstler weiss sich zwar auch

frei von Normen und Gesetzen; er liefert sich aber nicht der

Verzweiflung aus, sondern trachtet danach, ein Maximum an

10. U. Horstmann in
seinem Nachwort zu
der ebd. erwähnten
Ausgabe, S. 335f.

11.7. völlig neubearb.
Aufl. in 11 Bänden,
hrsg. von W. Ritter,
München 1986-1996.

12. D. Kremer: Peter
Greenaways Filme.
Vom Überleben der
Bilder und Bücher,
Stuttgart 1995,
S. 148f.

13. De la Motte-Ha-
ber: a. a. O. (Anm. 1),
S. 345.

14. I. Kant: Kritik der
Urteilskraft, in: Werke
in zehn Bänden, hrsg.
von W. Weischedel,
Bd. 8, Darmstadt
1968, S. 405/407.

15. «Talentiert»
existiert als Wort
überhaupt erst seit dem
19. Jahrhundert.

16. De la Motte-Ha-
ber: a. a. O. (Anm. 1),
S. 257.

17. Ebd., S. 257.

18. Tatsache ist auch,
dass viele Komponistinnen

in der ersten
Hälfte des 19.
Jahrhunderts nicht sehr alt
wurden, was aber
wiederum nichts mit
Melancholie und Depression

zu tun hat. Heinrich

Heine hänselte
übrigens Vincenzo Bellini,

als dieser die
Schwelle zum vierten
Lebensjahrzehnt
überschritt, in dem
Künstlerinnen damals häufig
zu sterben pflegten, er,

Bellini, müsse in seiner
Eigenschaft als Genie
jetzt dann auch bald
sterben. Leider bekam
Heine recht: Bellini
starb 34jährig!



Genuss und irdischer Lust zu bekommen. Die Komponisten
im 20. Jahrhundert hingegen betonten «mit einer
sachlichnüchtern professionalisierten Haltung» ihre Verbundenheit
mit dem Leben und den Menschen.19 Parallel dazu wurde
das melancholische Weltbild zu Recht von Walter Benjamin
und Georg Lukacs kritisiert, weil es, wie letzterer festhielt,
«vom Kainszeichen der bürgerlichen Intelligenz zeugt, den

Widerspruch zwischen Möglichem und Wirklichem als unlösbar

anzusehen»20.

Wie schon angetönt, ist es sowieso ein weit verbreiteter

Irrtum, Schöpfer und Schöpfung miteinander gleichzusetzen.
Um eine Trauermusik adäquat schreiben zu können, muss

der Komponierende keineswegs selbst traurig sein, im

Gegenteil: Bekanntlich schuf Mozart dunkelste Werke in relativ

glücklichen Zeiten - und vice versa. Entgegen Carl Philipp
Emanuel Bachs problematischer Forderung21 muss (und
kann) auch ein Interpret nicht <im gleichen Affekt sein>, den

er ausdrücken sollte, und Zuhörende müssen nicht
notwendigerweise selbst melancholisch sein, um künstlerisch umgesetzte

Melancholie nachempfinden zu können. So darf
zusammenfassend wohl füglich behauptet werden, dass

Melancholie im 19. Jahrhundert wohl eher ein literarisch und
musikalisch imaginiertes und hochgetriebenes Gefühl war
als tatsächliche psychische Befindlichkeit der Künstlerinnen
und Künstler: Diese waren nicht, sondern gaben sich nur
melancholisch.

Damit sei nicht in Abrede gestellt, dass partielle Instabilität,

traurige Ahnungen und Verzweiflung über die Zeitläufte

(das romantische Künstlerbild steht, wie ausgeführt, in

engstem Zusammenhang mit den politischen Entwicklungen
jener Zeit) zentrale Antriebskräfte für die Entstehung
künstlerischer Werke sein können. Und dunkle, ambivalente,

doppelbödige Werke, die mehr Fragen stellen als Antworten

geben, stehen mir ungemein näher als einschichtige, frohgemute

und affirmative.

DER KOMPONIST ALS HANDWERKER
UND DIE LEHRE DES
KOMPOSITORISCHEN HANDWERKS

Zur Ansicht, dass Talent eine Naturgabe sei, Gefühl vor
Handwerk komme und beides mit Lernen nichts zu tun
habe, steht die gesamte musikgeschichtliche Erfahrung in

schroffem Gegensatz. Die erste grosse Revolution in der

europäischen Musik, die Erfindung der Notenschrift im
9. Jahrhundert, hatte ungeahnte Konsequenzen für ihre

Entwicklung (und hebt sie notabene von allen anderen
Musikkulturen ab; das ist nicht wertend gemeint, denn wie jede
Innovation war auch diese mit Vor- und Nachteilen verbunden):

Das bisherige, auch in der damaligen Kunstmusik, der

sogenannten <Gregorianik>, vorherrschende kollektive
Improvisieren wurde langfristig durch individuelles Komponieren

ersetzt und die bisherige Freiheit und Vielfalt in Rhythmik,

Modi und Verzierungen durch die Präponderanz von
Tonhöhe und fixierten Rhythmen eingeengt. Ein eigentliches

Komponieren im emphatischen Sinne des Wortes ist

überhaupt erst mit und in der Schrift möglich und führt mit Hilfe
dieses <Aussenspeichers> zu ganz anderen musikalischen

Verfahren und Formen als durch Improvisation.22 Polyphonie,

Werkcharakter (bis hin zur allerdings viel späteren
Vorstellung vom <opus summum, absolutum et perfectum>)
sowie die Idee eines permanenten Fortschritts sind ohne

schriftliche Aufzeichnung von Musik undenkbar. Diese führte

weiter zur Theorie- und Regelbildung, zur Lehrbarkeit
und zum Bewusstsein der Geschichtlichkeit von Musik. Nur

wenige waren in den ersten Jahrhunderten nach Erfindung
der Notation(en) <schriftkundig>;Trobadors,Trobairitz',

Trouvères und Minnesänger gehörten beispielsweise im
allgemeinen nicht zu den Eingeweihten. <Schriftgelehrter>,
Musiktheoretiker, Komponist und Kanonicus wurden ab 1000

n. u. Z. zu Synonymen, die Beherrschung des Handwerks als

Kenntnis von Schrift und Theorie zur Voraussetzung für das

Komponieren. Guido von Arezzo, um 1000 massgeblich an

der Entwicklung von Schrift, Theorie und Lehre über
Komposition und Ausführung beteiligt, brachte die musikalische

Rangordnung, die von Augustinus und Boethius23 bis in die

Neuzeit galt, drastisch auf den Punkt: «Musicorum et can-

torum magna est distantia.» Oder auf deutsch:

«Zwischen Musikern und Sängern ist ein grosser Abstand:
Diese singen, jene wissen, was die Musik enthält. Denn wer
etwas tut, was er nicht versteht, wird als Tier bezeichnet.»24

Der «musicus» ist hier also Musiktheoretiker (und
Komponist) und steht über dem blossen «cantor», dem unwissenden

Sänger oder gar Instrumentalisten, die ihre Melodien

spontan erfinden, die Notenschrift nicht kennen und sich auf
ihr Gedächtnis verlassen müssen. Oder allgemeiner gesprochen:

Verstand rangierte damals vor dem intuitiven Tun, die

geistige Beschäftigung mit Musik vor dem Musizieren, die

Theorie vor der Praxis.

Dazu ist allerdings zu ergänzen, dass der «musicus» oft bei
der Aufführung seiner Musik in der Liturgie mithalf und so

bereits das bis Ende des 19. Jahrhunderts gültige Ideal der
Personalunion von Komponierenden und Ausführenden

vorwegnahm. Und: Wie das Kind im Mittelalter das

Schusterhandwerk vom Vater lernte, so lernte der für eine

Laufbahn als «musicus» vorgesehene Chorknabe das

kompositorische Handwerk: Schrift, Theorie, Satztechnik und

Repertoire wie auch Praxis und Ausführung von seinen

Chormagistern. (Guido rühmte sich übrigens, durch seine

didaktischen Hilfsmittel wie Hexachordlehre, Solmisations-

silben und <Guidonische Hand> verkürze sich das Erlernen
der gregorianischen Melodien von einer lebenslangen

Aufgabe auf nur zehn Jahre.) Die Diskussion des 20.

Jahrhunderts <Anlage vs. Umwelt/Ausbildung* (mature-nurture*)

wäre in der Musikerziehung vom Mittelalter bis ins

18. Jahrhundert deshalb undenkbar gewesen: Bis zu Johann

Sebastian Bach und Joseph Haydn fühlten sich die Komponisten

als Handwerker, für die ein strenges Studium der

jeweiligen Kompositions- und Satzlehre selbstverständlich

war. Ebenso selbstverständlich war Lehren in die Praxis

integriert und Lernen ein permanentes (learning by doing* in

Alltag und Familie: Wurden die angehenden Komponisten
früher von Chormagistern und älteren Musikern angeleitet,

so übernahmen später, als auch Laien Nichtkleriker) und

somit Verheiratete Komponisten werden und sein durften,
der Vater, ein Bruder oder, bei den Mendelssohns, auch die

Schwester (der das eigene Produzieren von Vater und Bruder

verboten war!) die Unterweisung des kompositorischen
Nachwuchses.

Erst am Ende des 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts,

einem zweiten markanten Einschnitt in der Musikgeschichte,

wagten es etwa Gesualdo - er allerdings nun tatsächlich am

Rande des Wahnsinns - und Monteverde, althergebrachte

Regeln zu verletzen, weil die Darstellung des Menschen in

den Vordergrund zu rücken begann. Um es pointiert zu

sagen: Ein Mensch, der leidet, kann beim Heraussingen seines

Schmerzes nicht mehr über den richtigen Gebrauch der

Dissonanzen nachdenken. Monteverde, einer der grössten

Meister der Musikgeschichte, wollte Menschen real zeigen

und arbeitete dafür, wie er selbst sagte, «auf dem Fundament

der Wahrheit». Deshalb waren eine neue Kompositionsästhetik

und Satztechnik nötig. Monteverde nannte seine

«nuove musiche» die «seconda pratica overo Perfettione

19. Und ein etwas
hemdsärmeliger
privatempirischer Befund:
Ich kenne Dutzende
von lebenden Komponisten

und Komponistinnen

persönlich; der
manifest melancholische,

gar depressive
Typ ist darunter selten
zu finden!

20. De la Motte-Haber:

a. a. O. (Anm. 1),

S. 340f. Auch zwei,
drei andere Gedanken
in den letzten
Abschnitten sind von de
la Motte-Haber: ebd.,
S. 340-345, inspiriert.

21. «Indem ein Mu-
sickus nicht anders
rühren kan, er sey
dann selbst gerührt; so
muss er nothwendig
sich selbst in alle Af-
feckten setzen können,

welche er bey
seinen Zuhörern erregen

will; er giebt ihnen
seine Empfindungen
zu verstehen und
bewegt sie solcherge-
stallt am besten zur
Mit=Empfindung. Bey
matten und traurigen
Stellen wird er matt
und traurig. Man sieht
und hört es ihm an.
Dieses geschieht
ebenfals bey heftigen,
lustigen, und andern
Arten von Gedancken,
wo er sich alsdenn in
diese Affeckten setzet.
Kaum, dass er einen
stillt, so erregt er einen
andern, folglich wechselt

er beständig mit
Leidenschaften ab.»
(C. Ph. E. Bach:
Versuch über die wahre
Art das Ciavier zu spielen

[Erster Teil], Berlin
1753, S. 122)

22. Vgl. Chr. Kaden:
«Die Anfänge der
Komposition», in:
ders.: Des Lebens
wilder Kreis. Musik im Zi-
vilisationsprozess,
Kassel 1993,
S. 64-103.

23. Anicius Manlius
Severinus Boethius,
der spätrömische
Universalgelehrte und
Staatsmann um 500:
«Wieviel erhabener ist
derjenige, der die
Ordnung der Musik
durchschaut, oder derjenige,
der das Instrument
gebaut hat, gegenüber
dem, der es spielt.»
Zit. nach P. Schnaus
(Hrsg.): Europäische
Musik in Schlaglichtern,

Mannheim 1990,
S. 78.

24. Zit. nach Schnaus:
ebd., S. 77f.

0 6/07



délia moderna musica» und die hergebrachte regelkonforme

Kontrapunktmusik «prima pratica» (auch als «stilus modernus»

und «anticus» bekannt). Er hatte aber den strengen

Kontrapunkt lange gelernt und beherrschte ihn perfekt. -

Grosso modo kommt es seit 1600 damit zu einem einzigartigen

Phänomen in der Musik- und Kunstgeschichte: zu einer

Art künstlerischer <Schizophrenie> oder besser Synchronie.
Erstmals gibt es nämlich zwei grosse Stile oder kompositorische

Bewusstseinsebenen gleichberechtigt nebeneinander:

den historisch gewordenen Kontrapunktstil (heute
verkürzend und vergröbernd auch «Palestrinastil» genannt) und

den jeweils aktuellen «modernem. Und von 1600 bis heute

lernen praktisch alle Komponisten (und auch Ausführende)
die «prima pratica» als optimales Modell von Melodiebildung,

Linearität und Gleichberechtigung aller Stimmen und

schreiben (von Monteverde bis Igor Stravinskij) auch Werke

in diesem Stil. Die «Klassik», ein Personal- und Stilhöhenbegriff,

der nur auf Haydn, Mozart und - mit Einschränkungen

- Beethoven bezogen werden darf, kam, vergröbernd
formuliert, überhaupt nur durch die Verschmelzung von
Einfachheit/Homophonie - Prinzipien der wiederum «modernen»

Musik ab ungefähr 1730 - und altem Kontrapunkt
zustande bzw. von «galantem» und «gelehrtem» Stil. Noch

Schubert fühlte sich in der Kenntnis der «prima pratica»
zuwenig kompetent und ging deshalb in seinem Todesjahr, in
dem Werke der abgrundtiefen Verzweiflung entstanden, in

die Lehre zum Kontrapunktlehrer Simon Sechter. Anton
Bruckner, der den «Palestrinastil» schon früh wie kein zweiter

beherrschte, begann als Dreissigjähriger ein zweites, noch

einmal sechs Jahre dauerndes Kontrapunktstudium (beim

gleichen Sechter in Wien, dessen Nachfolger er später

wurde). Natürlich hatte das auch mit seinem gestörten
Selbstbewusstsein zu tun, zeigt aber in der Zuspitzung doch

die Bedeutung der Lehr- und Lernbarkeit des kompositorischen

Handwerks. Und so haben auch im «geniegeschwängerten»

19. Jahrhundert die meisten Komponisten ihr Métier

zünftig studiert. Kurzum: Für Komponisten und Komponistinnen

gab es seit dem 9. Jahrhundert mehr und mehr zu

lernen und zu arbeiten, und das folgende Zitat Umberto
Ecos trifft auch auf sie hundertprozentig zu:

«Wenn ein Autor behauptet, er habe im Rausch der Inspiration

geschrieben, lügt er. Genie ist zehn Prozent Inspiration
und neunzig Prozent Transpiration.»25

Erst seit ca. dreihundert Jahren gibt es in der

Musikgeschichte Autodidakten. Ich muss gestehen, dass viele unter
ihnen zu meinen Lieblingskomponisten gehören, denn sie

wagten - zunächst frei von allzu grossem Schulwissen - oft
Neues (etwa Georg Friedrich Händel, Haydn, Verdi, Wagner,

Modest Musorgskij, Schönberg, Charles Ives). Sie sind aber

die Ausnahme, waren es faute de mieux, haben zudem alle

unerbittlich anhand von Partituren, Lehrbüchern und ausser-

musikalischer Literatur gelernt und wurden dadurch oft zu

bemerkenswert gebildeten Menschen (beispielsweise Verdi,

Wagner, Schönberg). Es gibt keine creatio ex nihilo, jeder

Komponist setzt sich mit der Tradition auseinander, und nur
der lernt die Regeln brechen, der sie zuerst gelernt hat. Berlioz,

kein Autodidakt, aber als Kompositionsstudent immer
wieder angeeckt, spottete (wie auch Verdi) zeit seines

Lebens gegen alle Akademismen und sinnentleerte Polypho-
niekünste als l'art pour l'art. Er bestätigte die Bedeutung des

Kontrapunkts indes ex negativo, indem er ihn entweder als

«literarischen», semantischen Kontrapunkt revolutionierte
oder als alten Stil mit programmatischen Ideen vermengte.
Und die unglaubliche Schlussfuge des Fugenverächters Verdi
in dessen Falstaff ist Grundlage für Gehalt und motivische

Struktur des gesamten Werkes.

Fast alle Komponistinnen unseres Jahrhunderts, zumindest

seit 1945, absolvierten ein Musikhochschulstudium (auch

John Cage); viele machten gleichzeitig eine Musiktheorielehrerausbildung

- nicht nur, um später ihr Brot verdienen zu

können, sondern noch mehr, um im Studium früherer und

gegenwärtiger Musik das Handwerk zu lernen und dann die

eigene Sprache zu finden. Wer Angst davor hätte, dass die

Auseinandersetzung mit einem Kompositionslehrer
und/oder mit alter und neuer Musik die eigenen musikalischen

Ausdrucksfähigkeiten beeinträchtigen könnte, hätte

wohl nicht sehr viel Authentisches zu sagen und zu verlieren!

Aber alle, auch solche mit minimalster Vorbildung, strömen

ja in die Hochschule, wollen einen Lehrer oder Lehrerin, die

im besten Fall ihre Mentoren, Lernbegleiterinnen und -er-
leichterer26, ihre ersten idealen und kritischen Lesenden und

Hörenden werden und deren Fragen zu ihren kompositorischen

Versuchen sie zu einer permanenten Überprüfung
ihrer schöpferischen Arbeit zwingen und sie weiterbringen.

Ausbildung also als Begleitung und kreativer Widerstand!

ANLAGE VERSUS UMWELT

Vom scheinbaren Gegensatzpaar «Anlage-Umwelt» oder

«Talent-Ausbildung» war bislang nur kurz die Rede. Allerdings

dürfte klar geworden sein, dass für mich dieser Dualismus

gar nicht existiert, sondern nur ein dialektisches und

dynamisches Modell in Frage kommt. Mit anderen Worten:

Anlage und Umwelt bedingen sich gegenseitig; das dynamische

«Begaben» (bis hin zu Friedrich Nietzsches «Der,
welcher lernt, begabt sich selbst») kommt vor der statischen

«Begabung»; Kreativität ist teilweise lernbar, und das grösste
«Talent» kann sich ohne entsprechende Umwelt, ohne Anregung

und Ausbildung nicht entfalten. Ich kann hier nur auf

die exemplarischen Lebensläufe der «Bachischen Familie»

oder Mozarts und in diesem Zusammenhang auf Norbert
Elias' leider unvollendet gebliebene Studie Mozart. Zur
Soziologie eines Genies verweisen. Elias schreibt:

«Beim Reden über Mozart kommt einem leicht das Wort

vom <angeborenen Genie> oder von seinem <angeborenen

Kompositionsvermögen> auf die Zunge; aber das ist eine

gedankenlose Ausdrucksweise. Wenn man von einer

Struktureigentümlichkeit eines Menschen sagt, sie sei

angeboren, dann unterstellt man, dass sie im gleichen Sinn wie

seine Haar- oderAugenfarbe genetisch bedingt, biologisch
ererbt sei. Es ist jedoch schlechterdings ausgeschlossen, dass

ein Mensch eine naturale, also in den Genen verankerte

Anlage für so etwas Künstliches besitzen könnte wie Mozarts
Musik. Noch vor seinem 20. Lebensjahr schrieb Mozart
eine grosse Zahl von Musikstücken in dem besonderen Stil,

der damals an den Höfen Europas Mode war. Er komponierte

mit eben der Leichtigkeit, die ihn unter Zeitgenossen

als Wunderkind berühmt machte, genau die Art von Musik,
die sich aufgrund einer eigentümlichen Entwicklung in seiner

Gesellschaft, und nur in ihr, herausgebildet hatte [...].
So wenig wie diese Fähigkeit kann die zur Handhabung der

komplexen Musikinstrumente seiner Zeit [...] von Natur in

ihm angelegt gewesen sein. [...]
Dass Mozart eine ausserordentliche Leichtigkeit, eine Facilitât

für das Komponieren und Spielen von Musik entsprechend

dem sozialen Musikkanon seiner Tage besass, lässt

sich also nur erklären als Ausdruck einer sublimatorischen

Umformung naturaler Energien, nicht als Ausdruck naturaler

oder angeborener Energien per se. Wenn eine biologische

Anlage an seinem besonderen Talent beteiligt war,

dann kann das nur eine höchst generelle, unspezifische Anlage

gewesen sein, für die wir gegenwärtig nicht einmal

einen adäquaten Begriffhaben.»27

25. U. Eco:
Nachschrift zum «Namen
der Rose", München
1984, S. 18. Für unser
Thema sind ebd. auch
die S. 17-19 wichtig.

26. Vgl. vom Verf.:
Vom musikpädagogischen

Eros. Die Kunst,
das Musiklehren lieben
zu lernen, Aarau 1998,
S. 132-140.

27. N. Elias: Mozart.
Zur Soziologie eines
Genies, Frankfurt a. M.

1991, S. 75f. (erste
Hervorhebung TH).



Selbstverständlich hatte Mozart ein besonderes Talent,
aber ausgerechnet er (wie andere exzeptionelle Komponisten

auch) bekam die strengste Ausbildung, die sich vorstellen

lässt. Auch an Pablo Picasso kann hier gedacht werden,
der wie Mozart deshalb keine Kindheit hatte oder haben

durfte. Schöpferische Menschen lernen zudem permanent als

Meisterinnen der Beobachtung und Verarbeitung: Bach und

Mozart beispielsweise amalgamierten alle Musik, die sie hörten

und studierten, mit ihrer eigenen. Umgekehrt beklagte
sich Haydn - «nahezu ein Kant der Musik» (Peter Gülke)
und «Meister des Umsturzes» (Ernst Bloch) -, dass er nicht
in Italien war und deshalb italienische Opernkultur und
italienischen Gesangsstil nicht vor Ort studieren konnte, was ihn
daran gehindert habe, ein besserer Opernkomponist zu werden!

Was der Geniekult nicht wissen will, deckt das dynamische
Modell <Begaben statt Begabung> auf: Wenn nämlich Kreativität

teilweise lernbar ist, können an sich alle Menschen,

natürlich in unterschiedlichen Formen und Ausmassen, kreativ

werden und sein:

«Die Verklärung des Geheimnisses im Genie mag auf der

gegenwärtigen Zivilisationsstufe ein weit verbreitetes und

tiefempfundenes Bedürfnis befriedigen. Zugleich stellt sie

eine von vielen Formen der Vergöttlichung <grosser>
Menschen dar, deren Kehrseite die Geringachtung gewöhnlicher
Menschen ist. Dadurch, dass man die einen über das

menschliche Mass hinaus erhöht, erniedrigt man die ande¬

ren. Das Verständnis für die Leistung eines Künstlers und
die Freude an seinen Werken wird nicht gemindert, wird
eher verstärkt und vertieft durch das Bemühen, den

Zusammenhang seiner Werke mit seinem Schicksal in der Gesellschaft

der Menschen zu verstehen. Die besondere Begabung

oder, wie man zu Mozarts Zeit sagte, das <Genie>, das ein

Mensch nicht ist, sondern hat, gehört selbst zu den
bestimmenden Elementen seines sozialen Geschicks und ist insofern

ein soziales Faktum, genau wie die einfache Begabung

ungenialer Menschen.»28

Die Musikalitätsforschung hat sich bezeichnenderweise

bislang fast nur mit den reproduzierenden Musikerinnen und

Musikern befasst und kam schon hier mit Ausnahme von
Edwin Gordon, Howard Gardner und wenigen anderen29

nicht sehr weit. Die Kreativitätsforschung tat sich noch

schwerer und versuchte sich an Einzelaspekten wie dem

Zusammenhang zwischen Intelligenz und Kreativität. D. Hoce-

var wies 1980 einen Zusammenhang nach, M. T. Mednick
und F. M. Andrews fanden 1967 keinen; für eine sehr hohe

Kreativität aber nimmt <man> eine sehr hohe Intelligenz als

Voraussetzung an und schätzt, dass Johann Wolfgang von
Goethe einen IQ von 200 und Mozart einen von 155 hatte

(siel). Dagegen steht die Theorie des «dummen Genies», des

«idiot savant», unter deren Verdikt zum Beispiel Haydn und

Bruckner fielen.30 Überflüssig zu erwähnen, dass Forscher,

die den an sich schon höchst suspekten Massstab IQ31 an

28. Ebd., S. 70.

29. Vgl. hierzu d. Verf.:
a. a. O. (Anm. 26),
S. 27-39 und 127-138.

30. Für Nachweise
von Kreativitätsforschung

und -tests siehe

de la Motte-Haber:
a. a. O. (Anm. 1),
S. 328ff., oderd. Verf.
(Anm. 29). Vgl. auch
J. Getzel/Ph. Jackson:
Creativity and
Intelligence. Explorations
with Gifted Students,
London 1962; H. von •

Hentig: Kreativität. Hohe

Erwartungen an
einen schwachen
Begriff, Wien 1998;
P. Matussek: Kreativität

als Chance. Der
schöpferische Mensch
in gruppendynamischer

Sicht, München
1974.

31. Vgl. H. Gardner:
Abschied vom IQ. Die
Rahmen-Theorie der
vielfachen Intelligenzen,

Stuttgart 1991

(Originalausgabe New
York 1983/1985).

Francisco de

Goya, «Der

Schlafder

Vernunft gebiert

Ungeheuer»

SA

0 8/0 9



komplexen, schöpferischen Menschen wie Mozart, Haydn
oder Bruckner anlegen, nur einen Beweis für ihre eigene

Dummheit liefern.
Ein anderer Gesichtspunkt führt auf neue ideologische,

vor allem männerchauvinistische Irrwege. Viele Forscher

und leider auch Forscherinnen wollen nämlich herausgefunden

haben, dass erstens Männer eine grössere Fähigkeit zum
räumlichen Denken haben als Frauen und zweitens - da

diese Eigenschaft immer auch flugs mit kompositorischem

Vermögen gleichgesetzt wurde - deshalb «die Wahrscheinlichkeit

geringer [sei], bei weiblichen Personen auf eine

ausgeprägte kreative musikalische Potenz zu stossen» (so

tatsächlich eine Frau, Helga de la Motte-Haber, noch 198532).

Marianne Hassler hingegen hat, wie in diesem Heft an anderer

Stelle zu lesen ist, 1990 als vorläufiges Resultat ihrer
Untersuchungen festgehalten, dass eigentlich nur androgyne
Menschen komponieren können!

Wesentlich vernünftiger sind John Deweys33 oder Henri
Poincarés Betrachtungen über den kreativen Prozess, bei
dem der letztere vier Phasen unterschied: Vorbereitung,
Inkubation, Auftauchen der Idee und Verifikation (Ausarbeitung).

«Die Inkubationsphase wird zuweilen auch als

Frustrationsphase bezeichnet.»34 Da wohl jeder schöpferisch

tätige Mensch diese vier Stufen, wenn auch nicht unbedingt
in der gleichen Reihenfolge, immer wieder erlebt, ist das Modell

brauchbar. Über die generelle Fähigkeit zu Kreativität
und ihrer Genese sagt es indes ebenfalls nicht viel aus.

Hilfreicher ist hier die Arbeit von J. Bahle über den «musikalischen

Schaffensprozess» (1947), der auf die Annahme einer
unbeeinflussbaren vererbten schöpferischen Potenz verzichtete

und sich, wie es sich heute allgemein durchgesetzt hat,
allein den Bedingungen kreativer Tätigkeit widmete.

«Leistungsmotivation, Neugier und der Wunsch nach

Selbstaktualisierung» sind nach Bahle wichtige Voraussetzungen für
schöpferische Tätigkeit; dazu komme, wie viele Komponisten,

beispielsweise Schönberg und Ernst Krenek, ihm

gegenüber aussagten, ein «künstlerisches Müssen», eine

manchmal auch als hinderlich empfundene Art «Nötigung»

zum Schaffen. Schon Haydn empfand solchen Zwang:

«Beschäftigung muss ich haben. Gewöhnlich verfolgen
mich musikalische Ideen bis zur Marter. Ich kann sie nicht

loswerden, sie stehen wie Mauern vor mir. [!] Die Phantasie

spielt mich, als wäre ich ein Klavier.»35

Kreative Personen zeigen zudem, wie andere

Untersuchungen ergeben haben, «oft ein hohes Mass an <Toleranz

gegen Zweideutigkeit* (Intoleranz gegen Zweideutigkeit gilt
nach Frenkel-Brunswick als Zeichen von Neurotizismus)»,
an Risiko- und Innovationsbereitschaft. Gefördert wird
Kreativität - bei allen Menschen! - deshalb durch das

Vermeiden von übermässiger und vorschneller Gewissheit
einerseits und durch selbstinitiiertes und explorierendes Lernen

andererseits.36

Ich glaube und hoffe nicht, dass Kreativität und Musikalität

genetisch je lokalisiert werden können; zu komplex ist

das Zusammenspiel, und zu gefährlich wären Eingriffe.
Einen neurobiologischen Ansatz wie den von Hinderik M.
Emrich finde ich allerdings äusserst interessant:

«Das Zentralnervensystem (ZNS) ist nicht im wesentlichen

zum <Denken> da, sondern zur Wahrnehmung, zum
Aufspüren, zum Unterscheiden des Relevanten, des Wesentlichen:

Worauf es ankommt, das soll heraus-selektioniert werden;

nicht so sehr soll <gerechnet) werden. In diesem Sinne

ist die Entwicklung von Kreativität in der Evolution

erst einmal für den Bestand eines biologischen Systems

<gefährlich>, weil ein zu hohes Mass an Variabilität, d. h.

das Aufspüren von zu viel < Wesentlichem>, im Lebens¬

kampfdas Risiko erhöht. Deswegen werden die neurobiologischen

<Fenster> zwischen ZNS und Umwelt in der
Tierevolution gewissermassen ständig <geschlossen gehalten),
d. h. die Freiheitsgrade bleiben klein.

Beim Menschen hat sich nun offenbar in einem geschützten

Sozialbezirk innerhalb der Evolution eine besondere Art
von Nische eröffnet, bei der ohne primären Selektionsvorteil

spielerisches Sozialverhalten ermöglicht wird, d. h. die

Generierung von Kreativität wird möglich in einem

sozial geschützten Bereich als spielerische Tätigkeit. Sie

bedeutet das <Öffnen von Fenstern), die unter Normalbedingungen

aus Gründen zu hohen Risikos geschlossen bleiben

müssen. Einmal geöffnete <Fenster zur Umwelt) können

allerdings jederzeit durch <Zensur) wieder verschliessbar

gemacht bzw. verschlossen werden. [...]
Das Wesen der Kunst liegt (nach Schelling) in der

Versöhnung zwischen Psyche und Verstand. Insofern ist Kunst
der würdige Nachfahre und die Steigerungsform einer

Welt des Spiels, innerhalb derer der Mensch wurde, was er
ist.»37

SOWOHL ALS AUCH

Es geht wie meistens um ein <Sowohl als auch*: beim

Komponieren um Handwerk und Gefühl, Logik und Leidenschaft,

Ordnung und Phantasie; beim Lernen um Anlage
und Umwelt, Begabung und Begaben, Erfahrungslernen,
«learning by doing» und theoretisch-reflektive Erörterung -
also nicht Kreativität vs. Ausbildung, sondern Weckung und

Ausbildung der Kreativität! Künstlerinnen sind (fast)
Menschen wie du und ich. Genie ist nicht angeboren, sondern

besteht aus der Verknüpfung von Lernen als Produkt von
vielfachen Erfahrungen und Informationen sowie von Phantasie,

die in sich wieder komplex generiert wird.
Schauen wir schnell über den Zaun in andere Bereiche,

zum Beispiel in die Schauspielkunst. Jack Nicholson sagte in

einem Interview dazu:

«Ich glaube, jeder, der in Hollywood arbeitet, hat seine

Lehrjahre hinter sich. Alles andere ist ein Mythos, den die

PR-Agenten aufden Plan gerufen haben. Der Blödsinn

vom <natural born actor>, dem schauspielerischen Naturgenie

mit den Waschbrettmuskeln statt Bauch. Ich habe 12

Jahre darauf verwandt und offensichtlich nicht aufs Waschbrett.

Nein, 12 Jahre harte Arbeit- am Handwerk.»38

Man könnte aber auch von der Wirtschaft lernen, die ja
leider in Ausbildungsfragen oft den Ton angibt und Vorreiterin

spielt:
«Die ABB Schweiz hat Lernzentren eingerichtet, in denen

junge Menschen zu Berufsleuten <mit Teamgeist, breitem

Horizont, Kreativität, Eigeninitiative, Mobilität und der

Bereitschaft zur permanenten Aus- und Weiterbildung)
heranwachsen sollen.»39

Aber zurück zur Musik, zu Zeugnissen von Komponisten
über ihre kreative Tätigkeit als Denken in Musik und harte

Arbeit. Eine der eindrücklichsten Umschreibungen hierzu

(wie auch zum Verhältnis zwischen Handwerk und schöpferischer

Freiheit) stammt von Haydn:
«Ich konnte als Chef eines Orchesters Versuche machen,

beobachten, was den Eindruck hervorbringt und was ihn

schwächt, also verbessern, zusetzen, wegschneiden, wagen;
ich war von der Welt abgeschieden. Niemand in meiner
Nähe konnte mich an mir selbst irre machen und quälen,

und so musste ich original werden. Die Kunst ist frei und
soll durch keine Handwerksfesseln beschränkt werden. Das

Ohr, versteht sich ein gebildetes, muss entscheiden, und ich

32. De la Motte-Haber:

ebd., S. 333.

33. Vgl. z. B. J.
Dewey: Kunst als Erfahrung,

2. Aufl.,
Frankfurt a. M. 1995
(Originalausgabe New
York 1934), S. 72-97.

34. De la Motte-Ha-
ber: a. a. O. (Anm. 1),
S. 333.

35. Zit. nach A.Chr.
Dies: Biographische
Nachrichten von
Joseph Haydn (Wien
1810), neu hrsg. v. H.

Seeger, Berlin 1959,
S.111.

36. Der letzte
Abschnitt (ausser zu
Haydn) nach de la
Motte-Haber: a.a.O.
(Anm. 1), S. 336/334/
337.

37. H. M. Emrich:
Kreativität im Spielen
und ihre Neurobiologie,

Vortragsmanuskript,

Fokal, Lausanne
1996 (Hervorhebung
TH).

38. Tages-Anzeiger,
104. Jg./Nr. 98,
27. April 1996 (Hervorhebung

TH).

39. Tages-Anzeiger,
104. Jg./Nr. 102,
3. Mai 1996, S. 9.



halte mich für befugt wie irgendeiner, hierin Gesetze zu
geben.»40

Zwei Antipoden wie Schönberg und Stravinskij haben zur

Frage der Ausbildung des Komponisten ganz ähnliche

Standpunkte gehabt. Der Autodidakt Schönberg, der definierte,
dass Kunst nicht von Können, sondern von Müssen komme,
schrieb in seiner Harmonielehre (1921) ganz prosaisch:

«Wenn einer musikalische Komposition unterrichtet, wird er

Theorielehrer genannt; wenn er aber ein Buch über
Harmonielehre geschrieben hat, heisst er gar Theoretiker. Aber
einem Tischler, der ja auch seinem Lehrbuben das Handwerk

beizubringen hat, wird es nicht einfallen, sich für einen

Theorielehrer auszugeben. Er nennt sich eventuell Tischlermeister,

das ist aber mehr eine Standesbezeichnung als ein

Titel. Keinesfalls hält er sich für so was wie einen Gelehrten,

obwohl er schliesslich auch sein Handwerk versteht. Wenn

da ein Unterschied ist, dann kann er nur darin bestehen,

dass die musikalische Technik <theoretischer> ist als die

tischlerische. Das ist nicht leicht einzusehen. [...] Wenn es

mir gelingen sollte, einem Schüler das Handwerkliche unserer

Kunst so restlos beizubringen, wie das ein Tischler

immer kann, dann bin ich zufrieden. Und ich wäre stolz,

wenn ich, ein bekanntes Wort variierend, sagen dürfte: <Ich

habe den Kompositionsschülern eine schlechte Ästhetik

genommen, ihnen dafür aber eine gute Handwerkslehre

Und Stravinskij in seinen Chroniques de ma vie (1936) und

seiner Poétique musicale (1939):

«Bei meiner ersten Begegnung mit der Welt des

Kontrapunktes tat sich mir zugleich ein weites Feld auf, das für
mein musikalisches Schaffen viel fruchtbarer war als alles,

was die Harmonielehre mir bieten konnte. Hartnäckig löste

ich die zahllosen Probleme, die diese Wissenschaft aufgibt.

Das machte mir damals grossen Spass, aber erst viel später

begriff ich, wie sehr diese Übungen dazu gedient haben,

mein musikalisches Urteil und meinen Geschmack zu
entwickeln. Meine Phantasie und der Wunsch zu komponieren
wurden geweckt, und diese Arbeit war die Grundlage meiner

zukünftigen Technik. [...]
Die meisten Musikfreunde glauben, dass die schöpferische

Erfindungskraft des Komponisten durch eine gewisse

Gefühlserregung ausgelöst wird, die man gemeinhin mit dem

Namen Inspiration bezeichnet. Ich denke nicht daran, der

Inspiration die entscheidende Rolle abzusprechen, ich

behaupte nur, dass sie keineswegs eine Voraussetzung für den

schöpferischen Akt ist, sondern dass sie in der zeitlichen

Folge eine Äusserung von sekundärer Art ist. [...]
Am Ursprung jeder schöpferischen Tätigkeit steht eine Art
von Appetit, der den Vorgeschmack des Entdeckens

erweckt. Dieser Appetit, der mir schon bei dem blossen

Gedanken kommt, Ordnung in die aufgezeichneten Skizzen zu

bringen, ist keineswegs etwas Zufälliges wie die Inspiration,
sondern eine gewohnte und regelmässige, ja sogar feststehende

Sache. [...] Das Wort Künstler, das in dem heute

ganz allgemein verwendeten Sinn seinem Träger das höchste

intellektuelle Ansehen verleiht, dieser hochmütige
Ausdruck ist in meinen Augen unvereinbar mit dem Rang des

homo fab er. Bei dieser Gelegenheit müssen wir uns

daran erinnern, dass in dem uns zugemessenen Bereich [...]
unsere Aufgabe nicht darin besteht zu philosophieren (cogiter),

sondern handwerklich zu arbeiten (opérer). [...]
Die schöpferische Fähigkeit ist uns niemals allein gegeben.

Sie ist stets mit der Gabe der Beobachtung verbunden. Und

man erkennt den wahrhaft schöpferischen Menschen daran,

dass er überall etwas findet, was der Beobachtung wert ist.»42

Stravinskij begreift sich als «Erfinder von Musik»; dieser

Ausdruck «kennzeichnet das Handwerk, das ich ausübe, weit
treffender [als] Komponist»43. Alle künstlerische Arbeit sei

überhaupt Arbeit im Auswählen und Begrenzen. Je begrenzter

und gearbeiteter die Kunst aber sei, desto freier sei sie

auch.

Auch viele zeitgenössische Komponistinnen und Komponisten

wehren sieh dagegen, ihre Kunst auf vage Gefühle
und Inspiration reduziert zu sehen. Stellvertretend für sie

soll Rudolf Kelterborn zu Wort kommen, der 1981 festhielt:
«Die Verbalisierung von Einsichten in musikalische Bezüge,

Entwicklungen, Proportionen, Abläufe usw. bildet die

Voraussetzung für das rationale Verständnis der kompositorischen

Prozesse und Zusammenhänge. Für den Komponisten

ist diese Verbalisierung bei seiner Arbeit natürlich nicht

opportun. Er denkt <nur> musikalisch - aber er denkt:
Seine kompositorischen Dispositionen, die von ihm

geschaffenen Bezüge, Entwicklungen usw. werden ihm nicht
durch mysteriöse, übermenschliche Kräfte in die Feder

diktiert, sondern sie entspringen seinem musikalischen Denken,

seiner musikalischen Erfindung. Der Komponist
schafft sein Werk bis ins Detail hinein bewusst - nur ist

dieses Bewusstsein aufeiner anderen als der

sprachlichgedanklichen Ebene angesiedelt.»44

Kelterborn spricht wie andere seiner Zunft deshalb nicht

gerne über seine Musik - gemäss Janâceks Wort: «Deine

Komposition schaffe alleine! Hüte das Geheimnis ihrer
Werkstätte!» - und plädiert auch dafür, nicht als erstes zu

fragen, was eine Komposition bedeute, sondern sie als klangliches

Substrat, als sie selbst zu rezipieren und andere

Aspekte aus musikimmanenten Kriterien abzuleiten. Daraus

auf eine abstrakt-sachliche Musik, auf nur «tönend bewegte
Formen» zu schliessen wäre - nicht nur für Kelterborn -
falsch:

«Bei [meiner] eigenen Arbeit steht das Bemühen um grösst-

mögliche Ausdruckskraft immer im Vordergrund, und dieses

Bemühen ist noch bei den handwerklich-kompositorischen

Vorgängen absolut bestimmend.» (1964) «Der
<Inhalt> meiner Musik wird bestimmt durch die oft schier

unerträgliche Spannung zwischen den Schönheiten dieser

Welt, den unerhörten Möglichkeiten des Lebens einerseits

und den Ängsten, Schrecken und Nöten unserer Zeit
andrerseits.» (1993)45

Also auch hier ein <Sowohl als auch>: Struktur und Inhalt,
bewusstes Schaffen und Anteilnahme an der Welt, Denken
und Erfinden, Handwerk und Gefühl, Stabilität und Instabilität

sowie - wenn man die bedeutende pädagogische Tätigkeit

Kelterborns bedenkt - Ausbildung und Kreativität!

40. Zit. nach G.A.
Griesinger: Biographische

Notizen über
Joseph Haydn (1805),
hrsg. von F. Grasber-
ger, Wien 1954,
S. 17/13 (Hervorhebung

TH).

41. A. Schönberg:
Harmonielehre, 7.

Aufl., Wien 1966,
S. 1/6.

42. I. Stravinskij:
Schriften und
Gespräche I. Erinnerungen

- Musikalische
Poetik, Mainz 1983,
S. 36f./203f./ 206.

43. Ebd., S. 205.

44. Zit. nach d. Verf.:
Rudolf Kelterborn, in:

Komponisten der
Gegenwart, hrsg. von
H.-W. Heister und
W.-W. Sparrer, München

1992ff. (Hervorhebung

TH).

45. Ebd. - Vgl. auch
U. Stürzbecher:
Werkstattgespräche mit
Komponisten, München

1973.

10/11


	Gefühl versus Handwerk oder: Ist Komponieren lernbar?

