
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1998)

Heft: 57

Artikel: Worte für eine noch inexistente Sprache : György Ligeti und Adornos
"musique informelle"

Autor: Boissière, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WORTE FUR EINE NOCH INEXISTENTE
VON ANNE BOISSIÈRE

György Ligeti und Adornos «musique informelle»

Der musikalischen Avantgarde gegenüber hat Adorno
bekanntlich eine polemische Haltung eingenommen. Doch
vielleicht hat man daraus allzu voreilig auf einen ästhetischen

Konservatismus geschlossen und gefolgert, Adornos
Denken sei durch die Rückbesinnung auf einen traditionellen,

oder doch durch die Affinität zu einem organischen und

geschlossenen Werkbegriff gekennzeichnet. Solche Folgerung

beruht allerdings auf einer doppelten Vereinfachung,
die ich in dieser Studie kritisch beleuchten möchte. Zum
einen zieht sie die genauen Umstände, die zu der Polemik

geführt haben, nur ungenügend in Rechnung; und vor allem

bleibt sie einem allzu engen Begriff der Modernität verhaftet,

wird hier doch offenbar unterstellt, Modernität sei mit
Avantgarde gleichzusetzen und als Alternative zur Avantgarde

bleibe einzig die Vergangenheit. Im folgenden möchte ich

anhand von Henri Meschonnics Unterscheidung von Avantgarde

und Modernität1, welche die beiden Begriffe nicht
einfach kurzschliesst, zu zeigen versuchen, dass Adorno keineswegs

eine wie auch immer geartete Rückkehr fordert,
vielmehr durch seine Kritik hindurch einen anderen Weg, die

Modernität zu denken, sichtbar macht.

Adornos spätes Denken über Musik umkreist vornehmlich

das Problem des Ausdrucks. Der Begriff begegnet in
Adornos Schriften über Mahler und Berg auf Schritt und

Tritt und thematisiert genau jene Kategorie, die den spezifischen

«Ton» von deren Musik ausmacht. Solche Problemstellung

in den Schriften der sechziger Jahre muss demnach

auch für ein Verstehen jenes Urteils massgebend sein, das

Adorno über die musikalische Avantgarde jener Zeit fällte.
Denn durch seine Ablehnung von Serialismus und
Unbestimmtheit (Cage), von System und Zufall also, betont Adorno

im Grunde die Bedeutsamkeit einer Dialektik von Form
und Ausdruck für die moderne Musik. Henri Meschonnic hat

dies, mit anderen Worten, als Durchbruch eines «Form-Subjekts»

(«forme-sujet») bezeichnet2. Ich möchte demnach
versuchen, die kritische Position Adornos nicht nur neuerlich
anhand jener Argumente zu bestimmen, mit denen er Cage

und Boulez in Opposition bringt; ich schlage vielmehr vor,
die ästhetischen Hauptinteressen Adornos denjenigen György

Ligetis anzunähern, aus dessen Werken eine Modernität
spricht, die sich gerade nicht auf die Grundsätze der offiziellen

Avantgarde reduzieren lässt.

DER ZUFALL UND DAS SYSTEM

Wie zumal im Vortrag Vers une musique informelle zu
lesen steht3, entwickelt Adorno seine Kritik der Avantgarde
in erster Linie mit Blick auf den Serialismus und auf die

indeterminierte Musik Cages. Adornos Position gegenüber
dem Konzept der Unbestimmtheit, dies muss betont werden,
darf dabei keinesfalls mit derjenigen der zeitgenössischen
seriellen Komponisten kurzgeschlossen werden, die sich

ihrerseits polemisch gegen Cages Prinzip des Zufalls

abgrenzten. «Schlüsselphänomene mögen auch gewisse
musikalische Gebilde wie das Klavierkonzert von Cage sein, die

als Gesetz unerbittliche Zufälligkeit sich auferlegen und

dadurch etwas wie Sinn: den Ausdruck von Entsetzen

empfangen.»4 Weit davon entfernt also, Cage in die

Gesellschaft verächtlichen Stümpertums und Dilettantismus'
abschieben zu wollen, schätzt Adorno dessen Musik als

bestimmend für das Verständnis der Epoche ein. Denn
insofern sie sich auf radikale Weise mit der Krise des Sinns

auseinandersetzt, bleibt sie für Adorno in ihrer Zielrichtung
nicht ohne Affinität zur Idee einer informellen Musik.

Zugleich jedoch wendet er gegen den amerikanischen

Komponisten, dem er «positivistische^] Penchant» vorwirft5,

grundsätzlich ein: Die Negation des Sinns werde in seinen

Werken faktisch verfehlt und verkehre sich ins Gegenteil.
Adorno tadelt die Art und Weise, in der Cage die Negation
des Sinns ins Werk fasst: Das Verschwinden des Subjekts

rechtfertigt sich ideologisch durch Rekurs auf eine

Metaphysik orientalischen Zuschnitts.

Wie zehn Jahre später François-Bernard Mâche6 verurteilt
Adorno diese uneingestanden ideologische Rückkehr zu
einer anderen Tradition unter dem Deckmantel der Modernität.

Solche Regression tingiert auch die Komposition, und

zwar genau mit jener musikalischen Geste, die zum reinen

Ton der Ursprünglichkeit dadurch vorzustossen versucht,
dass sie das Ich und darüber hinaus die kulturellen Konventionen

und Determinanten zurücknehmen will. Die Anklagepunkte

Adornos betreffen zudem die naturalistische und

metaphysische Konzeption des musikalischen Materials bei

Cage: «Die Täuschung war, man könne dem bloss subjektiv
Veranstalteten, Gemachten entrinnen, wofern man den Stoff
wie Neuschnee verehrt, ihm absolute Qualitäten attestiert

1. H. Meschonnic,
Modernité, modernité, Paris
1993.

2. Ebenda, S.137 und
272.

3. T.W. Adorno,
Gesammelte Schriften
(GS), Bd.16, S.493-540.

4. T.W. Adorno, Ästhetische

Theorie (ÄT),

Frankfurt am Main 1973,
S.231.

5. GS 16, S.536.

6. F.B. Mâche, «A propos

de John Cage»,
Musique en jeu, n° 2,
S.53.



Ausschnitt aus

«Aventures» von

György Ligeti

59 60

und diese zum Sprechen verhält.»7 Deshalb konfrontiert
Adorno der Absurdität und dem Un-Sinn Cages die Absurdität

der Stücke Becketts: «Becketts Stücke sind absurd

nicht durch Abwesenheit jeglichen Sinnes - dann wären sie

irrelevant - sondern als Verhandlung über ihn. Sie rollen
seine Geschichte auf.»8 Im Hinblick auf die Krise des Sinns

müsste es vielmehr darum gehen, eine Einheit zu komponieren,

die «gegenüber ihren Elementen ein Negatives»
darstellt;9 in dieser Weise fasst Adorno die Negation des

Sinns ins Auge, und genau dies geht der Musik Cages ab: Ihr
fehlt jenes «Moment von Aktion»10, das erst verhindern

könnte, dass sich die Negation des Sinns ins Gegenteil
verkehrt.

An dieser Stelle nun trifft Adornos Denken auf dasjenige

von Pierre Boulez: «Der Begriff des Metiers, dessen aktuelle
Theorie nicht sich begeben kann - bei Boulez steht er zentral

-, ist [...] Repräsentant [dieses Momentes von Aktion] im
Kunstwerk.»11 Gegenüber Cages Unbestimmtheit scheint
sich Adorno demnach auf die Seite des Serialismus und von
Boulez zu schlagen, zumal er für die informelle Musik
fordert, in ihr habe nicht etwa jeglicher Sinn abzudanken,
sondern dieser müsse sich in der Konfrontation des Komponisten

mit dem Material erst konstituieren. Tatsächlich ist bei

Boulez der Begriff des «Handwerks»12 für diese notwendige

Beziehung des Komponierens (der «Erfindung») zu
Geschichte und Technik bestimmend, aus der Sicht Boulez'
bleibt ein «Machen» ohne Handwerk Dilettantismus, kraftlose

Regung: Das Kunstwerk existiert nur als realisiertes, und
diese Realisierung, Negation der Ausgangsidee, der «Erfindung»,

wird einzig von den konkreten Geboten der Beziehung

des Denkens zu einer Technik bestimmt, die ihrerseits

relativ, weil historisch ist. Trotz dieser offenbar gemeinsamen
Grundsätze steht Adorno den spezifisch boulezschen

Handwerksübungen und der Vorstellung eines formalen Verfahrens,

das durch Technik und Ästhetik des Serialismus geprägt
ist, feindlich gegenüber. Gewiss wird man die serielle Methode

nicht mit blossem Zahlenkalkül mathematischen
Zuschnitts verwechseln wollen, und Boulez selbst setzt, indem

er Kategorien wie «Ableitung»13 und «Verantwortung»14 von
Seiten des Komponisten betont, die Kunst der Wissenschaft

gegenüber durchaus in ihre Rechte. Doch tut er dies im Rahmen

einer kombinatorischen Perspektive, der Adorno, weil

7. GS 16, S.508.

8. ÄT, S.230.

9. ÄT, S.236.

10. GS 16, S.535.

11. Ebenda.

12. P. Boulez, Jalons,
Paris 1989, S.33-70.

13. Ebenda, S.52f.

14. Ebenda, S.49.

20/2 1



sie einen naturalistischen und physikalistischen Materialbegriff

voraussetzt, nicht zustimmen kann. Tatsächlich lässt sich

etwa die Funktionalisierung der Reihe oder das Ableitungsverfahren

kaum vom Gedanken einer Spaltung des Tons in

seine konstitutiven Parameter wie Tonhöhe, Dauer, Lautstärke

und Klangfarbe trennen. Dies aber ist ein Grundaxiom
des Serialismus. Und in solchem Anspruch, mit nacktem,
natürlichem Material zu arbeiten, wiegt sich der Serialismus

in einer Illusion, die bereits bei Cage kritisiert worden war:
Das Werk nämlich wird seiner historischen Dimension nun
dadurch entkleidet, dass eine autoreferentielle Geschlossenheit,

eine «Identifikation des Inhalts mit dem Werk»15 (so

Boulez mit Seitenblick auf Lévi-Strauss) angestrebt, dass

also Form als Struktur definiert wird. Es ist diese Ambivalenz

des Projektes von Boulez, die Adorno brandmarkt: Um
das Werk in den Strom der Geschieht einzulassen, wird
Geschichte aus dem Kunstwerk ausgeklammert. Wenn Adorno
also mit Boulez den Grundsatz einer notwendigen Dialektik
von Material und Komponieren teilt, so doch in einem ganz
anderen Sinne. Aus der Perspektive von Boulez soll sie

vermittels einer Logik des Bruches zu einem formalistischen
und geschichtslosen Werk führen, der subjektive Anteil wird
zugleich geleugnet. Das Prinzip des Handwerks, diesbezüglich

durchaus ambivalent, hat solche Leugnung zu thematisieren.

Denn wenn es die subjektiven Aspekte in dem Masse

aus der Komposition verschiebt, in dem die Rationalität des

Werkes freigesetzt wird, erscheint Handwerk zugleich als

Mittel der Beherrschung, gar der Unterdrückung jener
inneren subjektiven Kräfte, die für Boulez als reaktionär gelten.

Die Rationalität einer verantwortungsbewussten,
schöpferischen Vorstellungskraft dient als Gegengift zu einem

beengenden und trügerischen individuellen Gedächtnis.16

Negation sowohl des historischen wie des subjektiven
Gedächtnisses: Von dieser Warte aus gesehen fällt der Serialismus

für Adorno, wenn auch höchst widerstrebend, mit der
indeterminierten Musik Cages zusammen. Im Falle von Boulez

eben deshalb, weil Form und Ausdruck auseinanderklaffen

und sein Werkbegriff jede Referenz, sei sie nun historisch
oder existentiell, tilgen will.

Adornos Polemik gegen die Avantgarde, gegen Zufall und

System - für einmal stehen sie Seite an Seite -, bedient sich

demnach identischer Argumente. In beiden Fällen stört sich

Adorno sowohl am naturalistischen und positivistischen

Materialbegriff wie auch an der Zurücknahme des Ichs aus

der Komposition. Wenn er bei Cage die Verleugnung des

formalen Momentes verurteilt, so wendet er sich bei Boulez

gegen die Verleugnung des expressiven. Für Adorno ist Form
nicht auf eine Methode reduzierbar, und so wird der Identifikation

von Form und Inhalt im Serialismus ihre vermittelte

Unterscheidung gegenübergestellt, der Begriff des Materials

eingeführt: «Gegen die banausische Teilung der Kunst in
Form und Inhalt ist auf deren Einheit zu bestehen, gegen die

sentimentale Ansicht von ihrer Indifferenz im Kunstwerk

darauf, dass ihre Differenz in der Vermittlung zugleich
überdauert. Ist die vollkommene Identität von beidem

schimärisch, so geriete sie wiederum auch den Werken nicht

zum Segen: sie würden, nach Analogie zum Kantischen Wort,
leer oder blind, sich selbst genügendes Spiel oder rohe

Empirie. Am ehesten wird, nach der inhaltlichen Seite hin, der

vermittelten Unterscheidung der Begriffdes Materials
gerecht. Nach einer nachgerade in den Kunstgattungen fast

allgemein durchgesetzten Terminologie heisst so, was

geformt wird. Es ist nicht dasselbe wie Inhalt; Hegel hat beides

verhängnisvoll konfundiert.»17 Gewiss betont Adorno
gegenüber einem illusorischen naturalistischen Materialbegriff

den vermittelten, historischen Charakter. Doch weist er
dadurch in noch fundamentalerer Weise darauf hin, dass sich

die Qualität des Kunstwerkes nach der Beziehung bemisst,
die in der Komposition zwischen Material und formaler
Gestaltung hergestellt wird. Diesbezüglich lässt sich Adornos
Kritik der Avantgarde nicht vom antinomischen Blick trennen,

den er auf das Feld zeitgenössischen Komponierens
warf: System und Zufall sind seines Erachtens darin

deckungsgleich, dass beiden der dialektische Zugang zum

Komponieren abgeht, dass beide die notwendige Beziehung
zwischen Form und Material missachten. Adorno denkt
demnach die Emanzipation der Form selbst als vermittelte:
Wie dies zumal in den Mahler- und Berg-Analysen
entwickelt wird, hebt er die kompositorische Geste in den

Rang des Bewertungskriteriums. Sie bezeichnet, mit anderen

Worten, die Stellung der Subjektivität in ihrer Beziehung zu

einem Material, das nicht mit natürlichen, sondern vielmehr
mit spirituellen Implikationen versehen ist. Adorno kritisiert
demnach die Avantgarde nicht im Namen eines traditionellen,

sondern aufgrund einer dialektischen Werkbegriffs: Die

Negation des Sinns kann nicht unabhängig von der Beziehung

zwischen Form und Material, nicht unabhängig also

von einer Dialektik von Form und Ausdruck verwirklicht
werden. Solch dialektischer Begriff moderner Kunst

entledigt sich auch einer fetischisierten Konzeption des

Materialfortschritts. Indem er den Werkbegriff dialektisch fasst,

sucht er in Warhheit den Ort der Subjektivität im Kunstwerk

zu ermitteln.
Gewiss wären diese Gedanken noch weiter zu entfalten;

zumal die Schriften über Mahler und Berg, deren kompositorische

Aktualität Adorno in den sechziger Jahren betonte,
müssten einer erneuten Lektüre unterzogen werden. Ein
solches Projekt kann ich hier nur andeutungsweise dadurch

verfolgen, dass ich Adornos Denken einer Annäherung an

Ligeti aussetze - ohne allerdings Adornos Begriff einer
informellen Musik mit dem Werk des ungarischen Komponisten

verwechseln zu wollen. Modernität soll, so lautet meine

Absicht, in ihren unterschiedlichen Bestimmungen genauer
gefasst werden, um die Kluft zwischen der avantgardistischen

Ästhetik im engeren Sinne und dem, was als eine
Ästhetik der Modernität zu bezeichnen wäre, sichtbar zu
machen. Adorno hat zu Ligeti zwar keine Spezialstudien
verfasst und sich nur auf kurze Bemerkungen beschränkt -
immer günstiger Art übrigens. Dennoch dürfte es eine

programmatische Konfrontation mit Ligetis Ästhetik und

Werk erlauben, die Eigenständigkeit von Adornos Begriff
der musikalischen Modernität genauer ermessen zu können.

15. P. Boulez, Penser la

musique d'aujourd'hui,
Paris 1963, S.31.

16. Boulez, Jalons,
S.113—114.

FORM UND AUSDRUCK

Die Wahl Ligetis als Referenzpunkt begründet sich aus

dessen Eigenart, das Neue aufzufassen und den Bruch mit
der Tradition zu vollziehen. Und seine musikalische Geste

besitzt nicht wenige Berührungspunkte mit derjenigen, die

Adorno in seinen reifen Analysen zu entwickeln trachtet. So

bestimmt sich Modernität bei Ligeti - wie auch in Adornos
Texten zu Berg oder Mahler - nicht einfach nach Massgabe
des Fortschritts oder gar der blossen materiellen Innovationen.

Vielmehr gilt es qualitative Sprünge bei Neuerungen
formaler oder expressiver Art aufzuspüren. Die Distanz
Mahlers zur Wagnerschen Chromatik etwa oder Bergs zur
dodekaphonen Orthodoxie kann mit der Skepsis Ligetis
gegenüber dem Serialismus verglichen werden. «Das Moment
des Stilbruchs», wie Adorno in Bezug auf Berg formuliert, ist

«damit abgeleitet, nicht verleugnet».18 Das heisst, dass Ligetis

Distanzierung vom «Mythos des avantgardistischen
Bruchs»19 (um eine Formulierung Henri Meschonnics zu

wählen) ebenso eigenständige Wege eröffnet.

17. ÄT, S.221-222 (mei-
ne Hervorhebung).

18. GS 16, S.415.

19. Meschonnic,
Modernité, modernité,
S.67.



Die Randstellung Ligetis zur musikalischen Avantgarde
der unmittelbaren Nachkriegszeit hat unmittelbar kompositorische

wie auch autobiographische Gründe. So sei hier nur
an seine Isolation erinnert, die mit der politischen Situation

Ungarns in Zusammenhang steht, mit der deutschen Besetzung

während des zweiten Weltkrieges und der kommunistischen

Herrschaft bis ins Jahr 1956. Bis in sein drittes
Lebensjahrzehnt besitzt der Komponist, der eine klassisch solide

musikalische Ausbildung mit besonderem Schwergewicht auf

Kontrapunkt genoss, keine oder fast keine Kenntnisse von
den künstlerischen und musikalischen Umwälzungen im

Westeuropa der Nachkriegszeit. Auch ist er nicht, oder doch

nur rudimentär, über die Wiener Schule unterrichtet; und
auch wenn er mit Strawinskys Musik ein wenig vertraut ist,

so bleibt sein Modell im wesentlichen doch die Musik Bar-
töks, von dem er sich allerdings mehr und mehr löst. Diese

Entwicklung hält an, bis er im Jahr 1956, nach seiner Flucht
aus Ungarn, im damals von Herbert Eimert geleiteten
elektronischen Studio von Köln eintrifft und sich gegenüber
dem avantgardistischen Zirkel in Darmstadt öffnet. Die

Begegnung allerdings verlief nur zögernd, was sicherlich, wenn
dies als Erklärung auch kaum ausreichen mag, mit der

Eigenständigkeit seiner kompositorischen Geste seit dem

Beginn der sechziger Jahre in Zusammenhang stehen dürfte.
Diese jedenfalls bestimmt sein dialektisches Verhältnis zur

Avantgarde und zum emanzipierten Material: Ligeti bezieht
sich auf den neuen Materialstand nur insoweit, als er zuvor
aufgrund einer Ausbildung und einer Laufbahn, die von der

Entwicklungsstufe der Technik und der musikalischen Sprache

seiner Epoche kaum Kenntnisse besass, von ihm

getrennt war. Ausserdem ist er zum Zeitpunkt der Begegnung

mit den avancierten Techniken seiner Zeitgenossen
bereits im Besitz von musikalischen Visionen, die durchaus

nicht am Leitfaden des neuen, zukunftsträchtigen Materialstandes

geschult, sondern Frucht einer starken schöpferischen

Vorstellungskraft sind. Der Bruch mit der Tradition
und mit dem Gedanken motivisch-thematischer Arbeit, den

er seit den Jahren 1952/53 im Bestreben, sich vom Gewicht
der klassischen und romantischen Musik zu befreien, zu
vollziehen versucht, konkretisiert sich zunächst imaginativ in

einer inneren Vision, über die er in seinen Gesprächen gerne
Auskunft gibt: «Ich träumte damals von einer Musik, in der

es keine rhythmische, melodische, motivische Gestalt mehr

geben sollte, von einer Musik aus statischen Klangblöcken,
die sich nach und nach in andere Blöcke verwandeln oder

ganz klare Grenzen haben sollten.»20

Gewiss rücken ihn solch sensualistische Züge in die Nähe

jener Komponisten der Nachkriegszeit, die sich in ihren

Kompositionen bevorzugt an der Wahrnehmung orientierten.

Akzentuiert werden soll hier allerdings die Eigenschaft
der Beziehung, die Ligeti zum jeweils aktuellen Material mit

grosser Konsequenz einnimmt. Seine in Ungarn gesammelten

kompositorischen Erfahrungen sind durch die Abwesenheit

einer musikalischen Sprache geprägt, in der sich die

schöpferische Vorstellungskraft genügenden Ausdruck
verschaffen könnte. Der musikalischen Intention, die nur
über einen niedrigen Materialstand verfügt, sind somit die

Flügel gestutzt, da die Mittel zu ihrer Umsetzung fehlen.

Zudem kennt Ligeti bereits an der Wurzel seiner kompositorischen

Suchbewegungen eine Erfahrung von Negativität,
die übrigens auch Varèse während einiger Zeit seines Lebens

gekannt haben mag und auf die Adorno im Hinblick auf

Mahlers Modernität zu sprechen kommt. Es ist die Erfahrung

eines Risses zwischen Intention und musikalischer

Sprache, von dem die überschiessende Expression seiner

Musik im wesentlichen zehrt: «Die auf sich selbst zurückgeworfene

Seele findet sich in ihrem angestammten Idiom

nicht mehr zurecht. Sie ist verstört darin, es reicht nicht mehr
an die unmittelbare Gewalt ihres Leidens heran. Darin war
Mahler, der vom Rand der Gesellschaft herkam und die

Erfahrung seines Ursprungs nie verleugnete, gar nicht so

verschieden von Hofmannsthals hochgeborenem Lord
Chandos, dem die Worte zerbröckeln, weil sie nicht mehr

sagen, was sie sollen. Nur hat er daraus nicht die Konsequenz
des Verstummens gezogen. Indem er vielmehr in die überlieferten

Worte und Sätze der Musik Intentionen einlegte, die

jene schon nicht mehr trugen, hat er den Bruch
einbekannt.»21

Ligeti nun, um Adornos Mahler-Exegese auf den ungarischen

Komponisten umzumünzen, nimmt eben diese Erfahrung

von Negativität zum Ansatzpunkt eines Angriffes auf
die «Voraussetzungen der Formensprache»22 - und zwar: in

seinem Werk. Genau dieser Punkt ist es denn auch, der die

Neuheit von Ligetis Modernität von derjenigen der

Avantgardisten unterscheidet. Die Motivation zur Komposition
von Apparitions oder Atmosphères etwa nährt sich keineswegs

aus dem Willen zu Fortschritt oder sprachlicher

Erneuerung als Selbstzweck. Ligetis Entwicklung gehorcht
vielmehr einem gänzlich anderen Imperativ: Ohne festen Grund
nämlich die Mittel zu suchen, um zu sagen, was in der alten

Sprache nicht sich sagen liess. Die Frage des Ausdrucks wirkt
dabei bestimmend und legt sowohl die Beziehung zum
Material fest wie sie auch die Natur des Bruches erklärt. Die

avantgardistische Ideologie, die bereits im Schaffen Schönbergs

zur Zeit der Erfindung der Zwölftontechnik gegenwärtig

ist und deutlicher noch im Serialismus oder in der
indeterminierten Musik Cages aufscheint, möchte Geschichte

machen, und die unterschiedlichen Motive, die sie dazu

antreiben, liegen immer jenseits der besonderen Ansprüche der

Subjektivität. Die Modernität Ligetis, auch davon spricht
Adorno in seinen Texten zu Mahler und Berg, fordert gänzlich

andere Notwendigkeit: Nicht um die Geschichte soll es

gehen, sondern um die Subjektivität in ihrer Beziehung zur
Geschichte, einer Beziehung also, die dem Material gleichsam

eingeprägt wird. Ligetis Haltung unterscheidet sich

demnach grundsätzlich von derjenigen seiner Darmstädter

Zeitgenossen, denen er am Ende der fünfziger Jahre begegnet.

Nicht etwa das Material vorwärtszutreiben oder gar ein

bereits bestehendes Material restlos auszuschöpfen muss die

grösste Herausforderung sein, vielmehr sollen die Worte zu

einer noch inexistenten Sprache gefunden werden. Von
Anbeginn stehen bei Ligeti die Neuerungen im Dienst einer

bestimmten musikalischen Intention, und diesbezüglich
beschreibt, was Adorno über Berg sagt, auch die Eigenständigkeit

von Ligetis Beziehung zum emanzipierten Material nach

seiner Flucht aus Ungarn: «Immer wieder werden die

Konstruktionsprinzipien reflektiert, durchkreuzt, überholt von
der künstlerischen Absicht. Sie fragt nach dem Recht eines

jeglichen deduzierten Verfahrens an der Stelle, an der es

Opfer verlangt. Was Berg dadurch nicht nur an Reinheit des

Stils, sondern auch an sogenannter Richtigkeit der Konstruktion

einbüssen mag, wird wieder gutgemacht durch die
unermüdliche Anstrengung, das Äusserliche, Aufgezwungene von

Objektivität zu beseitigen, die Konstruktion mit dem Zug
des spontanen Hörens zu versöhnen.»23

Nun ist es gerade die Tragweite einer solchen künstlerischen

Intention, die Ligeti eine besondere Stellung im Feld

zeitgenössischen Komponierens verleiht. Denn auch wenn er

nie Anhänger der seriellen Ästhetik war, so hat er doch

immer zugleich seine grundsätzliche Distanz zum Konzept
der Unbestimmtheit betont; hier trifft er sich mit der Analyse

Adornos. Gewiss weiss Ligeti, wie viel er dem Serialismus

und der Musik von Boulez im besonderen schuldet. Doch

verneint er, dass die «écriture» der einzige Ort der musikali-

20. P. Michel, György
Ligeti, Paris 1985, S.132
(Zitat im Original französisch).

21. GS 16, S.327.

22. GS 16, S.327.

23. GS 16, S.430.



sehen Erfindung sei und weist somit den Gedanken einer

Serialisierung mit Entschiedenheit zurück. Aus ähnlichen

Gründen bleibt er auch Cage gegenüber skeptisch: «Ich mag
das Ergebnis nicht dem Zufall überlassen, auch wenn man
dadurch äusserst komplexe rhythmische Konstellationen
erreichen kann. Für mich ist vor allem das Ergebnis wichtig,
die Musik, die ich imaginiere.»24 Der Genauigkeit und der

Detailliertheit der Notation, die er sich nicht «global»25

wünscht, misst er zudem massgebliche Bedeutung bei und

verrät dadurch einen mikrologischen Zugang, der nicht

wenig an Adornos Ansichten über Berg erinnert. Wenn Lige-
ti gegenüber dem Begriff der Unbestimmtheit auf dem
konstruktiven und formalen Moment als unerlässlichem besteht

und damit den Charakter musikalischen «Scheinens»26

betont, so lehnt er zugleich die Strenge - oder, um einen

Begriff Adornos aufzunehmen: den Positivismus - der seriellen
Form ab: «Wenn Sie Lontano ganz genau analysieren, werden

Sie eine ganze Anzahl von <Fehlern> finden. In Wirklichkeit

sind es nicht Fehler, sondern Abweichungen, die mir in

entsprechenden Momenten der Komposition nützlich
erschienen. Es handelt sich also nicht um eine bis ins letzte

regulierte Polyphonie, die man etwa mit einem Computer
berechnen könnte. Ich komponiere zwar mit verbindlichen

Plänen, doch wenn ich während der Komposition spüre

(wirklich ganz subjektiv), dass ich in einem bestimmten
Augenblick abweichen muss, lasse ich mich abtreiben, kann ich

abweichen. Ich will nicht unter meinen eigenen Regeln
leiden, diese sind blosse Mittel, um eine gewisse Einheit
herstellen zu können. Ich mag keine <leeren> Regeln, die einen

zwingen, hier dies tun und sich dort so verhalten zu müssen.

Die Abweichungen von der Ordnung verkörpern durchaus
eine Konstruktion, eine weiche Konstruktion nämlich... Dies
ist antiwebernsch, antiseriell.»27 Die kompositorische Geste

Ligetis ist hinsichtlich der Form genau darin antisieriell, dass

Subjektivität Vorrang besitzt. Zufälligkeiten sind, anders als

im Serialismus,28 nicht Folge einer logischen Notwendigkeit,
sondern entspringen dem bestimmenden Anteil an Subjektivität

im Kunstwerk: Sie sind Resultate einer Dialektik von
Form und Ausdruck.

SINN UND UN-SINN

Ähnlich Mahler und Berg in Adornos Analysen weigert
sich Ligeti demnach, den «Preis des Fortschritts»29 zu zahlen:

Die Frage der Mittel und des Materialfortschritts vermag
nicht als Kriterium zu gelten, das über die Neuheit bestimmt.
Deshalb kann Ligeti mit der tonalen Tradition brechen, ohne

die Vergangenheit vollständig zu liquidieren oder zu opfern.
Die Modernität seiner Musik - auch hier wieder vergleichbar

mit derjenigen, die Adorno bei Mahler und Berg ermittelte

- kann sich denn auch mühelos mit den regressiven

Bewegungen des Materials abfinden. Indem gewisse Elemente
der Tradition aufgenommen und in eine kompositorische
Geste, die in erster Linie seiner Intention zu Diensten steht,
verwandelt werden, führt Ligeti einen formalen Bruch herbei,

der sich nach der Neuheit des Ausdrucks bemisst. Zwar
erlaubt ihm die vorübergehende Beschäftigung mit der
elektronischen Musik, bisher unbekannte Klänge zu entdecken,
mit den konventionellen Schemata zu brechen und die
Wirksamkeit einer «elastischen» Zeit und einer «fliessenden»
Form30 in der Musik freizulegen, doch bleibt von seinen

Erfahrungen im Studio vor allem die Möglichkeit einer
anderen, ausserordentlich differenzierten Arbeit mit dem

klanglichen Material folgenreich: Fortan wird jede Stimme
des Orchesters so behandelt und für die Komposition
zugerichtet, als wäre sie Teil eines globaleren und komplexeren

Klanges. Gerade die Idee der Mikropolyphonie ist es

demnach, die der Komponist im Durchgang durch die elektronische

Musik entdeckt: Ligeti selbst sprach von einer «Begegnung

der Tradition mit den Möglichkeiten des Studios»31.

Eine klassische Form des Tonsatzes, der Kontrapunkt also,

wird aufgegriffen - seine diesbezüglichen Fertigkeiten hat er
durch das Studium zumal von Werken Bachs und

Ockeghems vertieft -, durch Integration neuerer Techniken

verwandelt und so zu einem Ergebnis geführt, das weder aus

irgendeiner Tradition noch aus der «klassischen» Avantgarde
bekannt ist. Zwischen der Dritten Klaviersonate von Boulez
und dem Klavierkonzert Cages öffnet Ligeti mit Apparitions
demnach in demselben Jahr einen eigenständigen dritten
Weg: Die Neuerungen zehren hier vom Bezug auf die Tradition

ebenso, wie sie zugleich mit dieser brechen. Sowohl die

Art und Weise, in der Ligeti in seinen ersten nach-ungari-
schen Werken Beziehungen zur aktuellen Technik aufnimmt
wie auch seine spezifische Haltung gegenüber dem Material
überhaupt kann demnach paradigmatisch für jenen Geist der

Modernität stehen, den Adorno im Begriff einer informellen
Musik zu fassen versuchte: Nicht ein Materialfortschritt um

jeden Preis muss im Zentrum des Interesses stehen, sondern
eine Kraft, worin Form und Ausdruck untrennbar
zusammenhängen. Hier wie dort besteht zudem eine Beziehung zu

Tradition und Geschichte, die sich als Ausdruckswert im
modernen Kunstwerk niederschlägt. Und schliesslich ist beiden
die Ablehnung eines aseptischen musikalischen Materials

gemeinsam, dessen Mythos einer «zweiten Natur» blosszu-

legen Adorno zumal in seinem Mahler-Buch nicht müde

geworden ist.

Solch ernsthafte Bemühung um die Historizität des Materials

ist es im übrigen, die erklärt, weshalb Ligeti im Moment
seiner Annäherung an die aleatorische Ästhetik32 zu einem

Begriff des Absurden findet, der keine Gemeinsamkeiten

mit demjenigen Cages besitzt. Wie Harald Kaufmann in
seiner äusserst aufschlussreichen Analyse der Aventures

(1962)33 aufzeigt, konstruiert Ligeti Un-Sinn vermittels der

Ausarbeitung einer eigenständigen mimetischen Sprache, die

jegliche Grenze zwischen den von menschlichen Stimmen

produzierten Phonemen und dem Spiel der Instrumente
verwischt. Allerdings geschieht Un-Sinniges nur, indem Sinn

durchquert wird, ausgehend nämlich von einem Material,
dessen konventionelle und soziale Implikationen gerade
noch (an)erkannt werden. Zudem rühren die «unherkömmlichen»

instrumentalen und klanglichen Effekte nicht von
einer «Lust am dadaistischen Unsinn, einem Drang nach

Klamauk und Nichtdagewesenem»34 her, sondern entstammen

einer Arbeit mit Bedeutungen, die, auch wenn mit
konventioneller Grammatik und Syntax gebrochen wird,
nichtsdestoweniger Folgerichtigkeit besitzt; Verschiebungen
formaler Schichten und Sinnüberlagerungen durchziehen die

Komposition wie Nervenbahnen, vergleichbar mit ähnlichen
Verfahren in Joyces Ulysses oder in Becketts absurden

Stücken, vergleichbar auch mit den «Sprachverfremdungen»35

des Schriftstellers Hans G. Helms: «Absurd heisst nicht
Abwesenheit von Sinn, was nur etwas Neutralisiertes,
künstlerisch Reizloses ergeben würde. In der kompositorischen
Struktur unterscheidet sich das absurde Kunstwerk nicht

vom logischen Kunstwerk. Beide haben sich mit Convenus

auseinanderzusetzen. Nur sind bei der absurden Konstellation

die Bedeutungen konsequent zum Nichtzusammenpas-
senden verschoben, was logische Kontrolle und logisches
Erfassen des Widerlogischen voraussetzt. Auch das absurde

Kunstwerk entzieht sich nicht der Überprüfbarkeit, ob es in
sich stimmt oder nicht, ob es richtig oder falsch ist. Erst
dann, wenn eine solche Prüfung grundsätzlich möglich ist,
kann es als Aussage erheblich sein.»36

24. P. Michel, György
Ligeti, S.155 (im Original
französisch).

25. O. Nordwall, György
Ligeti, Mainz 1971,
S.136.

26. Ebenda, S.131: «Die
Musik hat wirklich etwas
Artifizielles an sich, sie
ist ein Schein.»

27. Michel, György
Ligeti, S.167 (im Original
französisch).

28. Boulez, Points de
repère, Paris 1981,
S.90.

29. GS 13, S.167.

30. Michel, György
Ligeti, S.146.

31. Ebenda, S.151 (Zitat
im Original französisch).

32. C. Miereanu, «Une

musique électronique et
sa «partition» Artikulation»,

Musique en jeu, n°
15, S.102: «In den Jahren

1961-63 trifft Ligeti
mit der Fluxus-Gruppe
zusammen. Einige seiner

Werke wie Aventures,

Nouvelles Aventures
und Poème pour 100
métronomes zeugen
vom Einfluss dieser
Gruppe.»

33. H. Kaufmann,
Spurlinien, Wien 1969,
S.130-158.

34. Ebenda, S..133.

35. Ebenda, S,.138.

36. Ebenda, S. 143f.



Der kurze Umweg führt uns wieder zu Adorno zurück.

Denn wenn dieser dem Werk Ligetis auch keine ausführlichen

Analysen widmete, so hat er doch in einem Text über

Hans G. Helms37 einen Begriff des Absurden besonders

hervorgehoben, der gerade nicht auf formale oder konstruktive
Elemente verzichtet und damit demjenigen Ligetis
nahekommt. Diesen positiv definierten Begriff des Absurden
stellt Adorno dem Un-Sinn Cages entgegen; und Ligeti hat
ihn in seiner Weise in einem Werk wie Aventures umgesetzt:
Historische und konventionelle Materialbesetzungen werden

zum Ausgangspunkt einer kompositorischen Arbeit
genommen - bei Helms: die Sprache. In seiner Analyse hebt

Adorno an Helms lobend hervor, eine doppelte Klippe
umschifft zu haben: die Skylla eines simplen Psychologismus,
dessen streng individuelle Gesetze keine wie auch immer

geartete Allgemeingültigkeit erlauben, und die Charybdis
eines nackten Konstruktivismus', der die Form von allen

Spuren einer subjektiven Beteiligung reinigt. Und wenn der
Schriftsteller auch den psychologischen Assoziationen und
unbewussten Implikationen nicht aus dem Weg geht, so

unterwirft er sie doch einer Ordnung und einer Struktur, die

zugleich auf die Bedingungen der Sprache Rücksicht nimmt.
Helms denkt demnach das expressive Moment nicht
unabhängig vom formalen, bezieht beide spannungsvoll aufeinander.

Und genau an dieser Stelle trifft dessen literarische

Stellungnahme laut Adorno auf die gleichgerichteten
künstlerischen und musikalischen Absichten Ligetis: «Konstruktion

aber wird zur künstlerischen - im Gegensatz zur
buchstäblich-mathematischen von Zweckformen - nur dadurch,
dass sie an Heterogenem, ihr gegenüber Irrationalem, gleichsam

Stofflichem sich sättigt; sonst bliebe sie zum Leerlauf
verurteilt. Nach der Sprache der Psychoanalyse gehörten im

emanzipierten Werk Ausdruck und Konstruktion so zusammen

wie Es und Ich. Was Es ist, soll Ich werden, sagt die

Kunst mit Freud. Aber das Ich ist von seiner Kardinalsünde,
der blinden, sich selbst verzehrenden und das Naturverhältnis

ewig wiederholenden Herrschaft über die Natur nicht zu

heilen, indem es auch die inwendige Natur, das Es sich unterwirft,

sondern indem es mit dem Es sich versöhnt, wissend

und aus Freiheit es dorthin begleitet, wohin es will. Wie der

richtige Mensch nicht der wäre, welcher den Trieb
unterdrückt, sondern einer, der ihm ins Auge sieht und ihn erfüllt,
ohne ihm Gewalt anzutun und ihm als einer Gewalt sich zu

beugen, so müsste das richtige Kunstwerk heute zu Freiheit
und Notwendigkeit modellhaft sich verhalten. Das mochte

dem Komponisten Ligeti vorschweben, als er auf den
dialektischen Umschlag totaler Determiniertheit und totaler
Zufälligkeit in der Musik aufmerksam machte. Nicht weitab davon

dürfte die Intention von Helms sein.»38

AVANTGARDE UND MODERNITÄT

Solche Annäherung an Ligeti erlaubt es demnach, die

Bedeutung von Adornos Opposition der zeitgenössischen

Avantgarde gegenüber genauer fassen zu können. Nicht im
entferntesten postuliert Adorno damit ein wie auch immer

geartetes Zurück-zu, ganz im Gegenteil geht es um das

Verständnis einer Modernität, die es von der Avantgarde, so

Henri Meschonnic, penibel zu scheiden gilt: «Die Avantgarden

sind ein derart konstitutives Teil der Geschichte der
Moderne, dass für viele selbstverständlich gilt, Avantgarde sei

mit Modernität deckungsgleich, Modernität liege einzig in

der Avantgarde... Die Avantgarden jedoch sind, entgegen
ihrem Namen, nicht die Ersten. Auch nicht die Einzigen. Um
die Modernität herbeizuführen.»39 In den sechziger Jahren,

zumal in den Berg- und Mahler-Analysen sowie im Projekt

einer informellen Musik vernachlässigt Adorno in der Tat
das Signum der Avantgarde - dass sich nämlich der
Fortschritt der Kunst nach der Fortgeschrittenheit ihrer technischen

Verfahren bemisst -, und er tut dies im Namen einer
alternativen Logik der Modernität. Wert gelegt wird nicht so

sehr auf den Materialfortschritt als solchen, sondern vor
allem auf die Eigenständigkeit der kompositorischen Geste,

auf die Erfahrung des komponierenden Subjekts in seinen

Beziehungen zum Material. Die kompositorische Arbeit, die

Aktivität des Subjekts also, scheint demnach im Kunsturteil
eine allererste Rolle zu spielen; dies gilt übrigens auch für
jene Bemühung um eine Modernität, die nicht bloss

«progressiv» ist und die sich deshalb nicht «selbst übertrifft», da

sie sich, wie Meschonnic weiter formuliert, gemeinsam «mit
dem Subjekt verschiebt».40 Solcher Bruch ist also nicht
Bruch mit der Vergangenheit, spielt sich nicht innerhalb
einer einfach linear gedachten Zeitlichkeit ab, vielmehr stellt

er einen qualitativen Sprung dar, der einer subjektiven
formalen Intention entspringt. Modernität ist, wie Meschonnic

im Hinblick auf Baudelaire41 formuliert, «in das schöpferische

Subjekt und in seine Anschauung» eingeflechtet42: Es ist

diejenige «des Subjekts, der Aktivität und des Objekts»
zugleich43. In vergleichbarer Denkbewegung stösst Adorno auf
die Frage des ästhetischen Subjekts, und zwar negativ
gesprochen: gegen den avantgardistischen Formalismus; positiv
gewendet: im Bemühen um eine Modernität, die von der

Dialektik zwischen Form und Ausdruck geprägt ist. Es handelt

sich demnach darum, so Paul Klee mit Blick auf die

expressionistische Gesinnung, «die Konstruktion in den Rang
eines Ausdrucksmittels zu erheben»44, und zwar im Durchbruch

dessen, was Meschonnic ein «Form-Subjekt» («forme-

sujet») nennt45. Dies erscheint deckungsgleich mit dem, was

Adornos Denken dem strengen Determinismus und der
Unbestimmtheit entgegenzusetzen versucht. Adorno gibt in
seiner Helms-Studie zu verstehen, dass er sich von einem

Strukturalismus ohne Subjekt noch Geschichte distanzieren

will. Hier stimmt er mit dem Denken Meschonnics überein,46

der Modernität auf der Seite des Subjekts und in einer
Einsamkeit des Modernen aufspürt, die dem avantgardistischen

Gruppengeist und «Rädelsführertum»47 strikt zuwiderläuft:
«Das heisst, dass die einzige Funktion, die neue Lebensformen

erfinden und verarbeiten kann, eine des Subjektes ist.

Unterschieden ist sie von derjenigen des Individuums, indem
sie nicht an denselben Gegensatzpaaren teilnimmt. Das Subjekt

steht nicht in Opposition zum Sozialen. Es ist sozial.

Kulturell, geschichtlich. Trans-individuell. Zugleich intra-in-
dividuell. Das Subjekt geht durch das Individuum hindurch.
Es vermischt sich nicht mit ihm. Es geht nicht um die Differenz

zum Subjekt. Sondern um Alterität. Und Kunst und

Literatur zeigen in jedem Augenblick, dass Identität nur durch

Alterität zu erreichen ist.»48 Aus der Sicht Adornos gilt dies

auch für Mahler und Berg: in ihren Werken. Immer ist es

diese Gegenwärtigkeit der kompositorischen Geste, die die

Analysen einzufangen versuchen. Mit den Worten Meschonnics

wird die (nie vollendbare) künstlerische Modernität als

«Durchbruch des Subjekts»49 umschrieben. Dieser macht,
dass andere Subjekte sein oder werden können. In der Zeit.
In ihrer Beziehung zu den Kunstwerken. So verstanden um-
fasst Modernität auch die Aktivität des wahrnehmenden

Subjekts, das, indem es Modernität zur Entfaltung bringt,
nicht aufhört, das Kunstwerk zu «unvollenden».

37. GS 11, S.431-446.

38. GS 11, S.443-444
(meine Hervorhebung).

39. Meschonnic,
Modernité, modernité,
S.83.

40. Ebenda, S.295.

41. Ebenda, S. 105ff.

42. Ebenda, S. 120.

43. Ebenda, S.142.

44. Zitiert nach
Meschonnic, Modernité,
modernité, S.291.

45. Ebenda, S.137 und
272.

46. Ebenda, S.251.

47. Ebenda, S.93.

48. Ebenda, S.238.

49. Ebenda, S.292.


	Worte für eine noch inexistente Sprache : György Ligeti und Adornos "musique informelle"

