Zeitschrift: Dissonanz
Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1998)

Heft: 56

Artikel: Musikgeschichte ist Mediengeschichte = L'histoire de la musique est
une histoire des médias

Autor: Spohr, Mathias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-928014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-928014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

> Musikgeschichte ist Mediengeschichte

ique
ire des médias

Is

de la mus
to

histoire
est une h

Musikgeschichte
ist Mediengeschichte

In der modernen Gesellschaft versuchen wir, an eine «ob-
jektive» Wirklichkeit zu glauben, ohne dass es sie gibt. Bei
dieser lllusion helfen uns Medien: Durch Reproduktion, so
machen wir uns vor, werden Zeichen zu Wirklichkeit und
geben uns Identitat. Reproduktion des Ichs ist die eigent-
liche Faszination des Medialen, beim Musizieren nicht an-
ders als beim Autofahren. Wir haben zwischen uns und der
Wirklichkeit Medien, ob das nun Dirigenten oder Psychiater,
Theorien oder Fotoapparate sind, die wir als zweites, repro-
duziertes Ich akzeptieren und durch die wir auf scheinbare
Wahrheiten sehen. Wie sich dieses Wahrnehmungsprinzip
entwickelte, lasst sich gut an der Musikgeschichte ablesen.

histoire de la musique
est une 'h'it
la socie €
Etag i objective » - qui n’t_aon
tiennent dans cette _||IuS| e-
donne réalité aux s!gnets
reproduction du Moi es
les médias,
mobile. Entre nous,
médiums) - chefs d i
appareils de photo, pe m
tant que second Mo_l, rep
considérons les _vent
cipe d’aperception peu
musique:

von Mathias Spohr

Auch wenn wir nie dort waren und seine
Existenz nur von Medien her kennen,
glauben wir, dass es Australien gibt. So
geht es uns auch mit allem, was den
Sinnen nicht zugénglich ist, der fernen
Vergangenheit oder dem Mikro- und
Makrokosmos. Das zivilisierte Leben
zwingt uns, Wirklichkeit durch Zeichen
zu ersetzen, und wir tun dies bereit-
willig.

Musikpartituren, wenigstens diejenigen
Beethovens, scheinen sogar selbst abso-
lute Wirklichkeit zu sein, ohne einen
Verweis dieser Zeichen auf ein Bezeich-
netes. Die neuere europédische Musik
baut sich, wie die andern Medien in
der westlichen Gesellschaft, auf einem
einfachen Grundgedanken auf: Das
frei reproduzierte Zeichen soll als ver-
fligbar gemachte Wirklichkeit erschei-
nen.'

Wirklichkeit und Zeichenwelt
Fiir uns ist es selbstverstdndlich, Zei-
chen als etwas weitgehend Verfiigbares
zu sehen, aber das war vor dem 18. Jahr-
hundert noch nicht der Fall. Reproduk-
tionen waren, wie in den meisten andern
Kulturen, strikten Einschrinkungen un-
terworfen. Zeichen waren mit Ritualen
verbunden, auch wenn man sie entwik-
kelte und erneuerte, und verwiesen auf
die Giiltigkeit der tradierten Weltord-
nung. In der Naturwissenschaft kiindig-
te sich der Konflikt zwischen traditio-

toire des meédias
sé moderne, nous voulo >
xiste pas. Les me
: la reproduction,
t nous confére u
au fond ce qui nou
qu’il s’agisse de musiqu
et la re
orchestre ou ps
importe - 9
duit, et a traver

alité, il y a des

és apparent?S_-
t étre suivie

ns croire a une rea-
dias nous main-
croyons-nous,
ne identite. La
s fascine dans
e ou de conduit_e auto-
médias (ou
ychiatres, théories ou
ue nous acceptons en
s lesquels nous
pL’évolution de ce prin-
dans Phistoire de la

nellen und technischen Zeichenordnun-
gen seit der Renaissance an. «Unnatiir-
liche» gesellschaftliche Regeln fiihrten
seit dem 17. Jahrhundert immer ofter
zu Konfliktsituationen — dagegen be-
schrieb die Newtonsche Physik eine
nach ewigen Regeln von selbst funktio-
nierende Natur. Natur und technische
Zeichen schienen in perfekter Weise
komplementr.

Immanuel Kant zog dann allerdings
einen Schlussstrich unter die Bemiihun-
gen des Aufklarungszeitalters, Wirk-
lichkeit mit Zeichen festzuhalten, in-
dem er feststellte, dass das «Ding an
sich» nicht erfassbar ist. Zu dhnlichen
Schliissen kamen die franzosischen
philosophes. Die Welt war nun, poin-
tiert gesagt, vor die Entscheidung ge-
stellt, entweder auf die traditionellen
Wirklichkeiten oder auf das objektivier-
te Zeichen zu verzichten. Sie hat sich
fiir das Zeichen entschieden. Seither hat
die westliche Zivilisation Phantom-
welten aus «technischen» Zeichen
aufgebaut, die Wirklichkeit scheinbar
ersetzen. Wir glauben, mit Wirklichkeit
umzugehen, indem wir nur mit reprodu-
zierten Zeichen zu tun haben, ob wir
einen Stadtplan lesen, Fotos betrachten,
Nachrichten horen oder im Internet
surfen. Das Zeichen scheint eine uni-
verselle Wihrung zu sein, mit der sich
Wirklichkeit fixieren, transportieren,
umformen, handeln lésst.



Das ist aber nur eine Idealvorstellung.
Der Alltag sieht anders aus: Das moder-
ne Zeichen ist nichts absolut Gesetztes,
sondern muss sich bewihren; es be-
kommt seinen Wert erst durch Beobach-
tung. Das traditionelle Zeichen war
giiltig, und die sichtbare Welt war trii-
gerisch, aber heute ist es umgekehrt.
Ohne Zeichen gibt es keinen Zugang zu
welcher Wirklichkeit auch immer, aber
diese Zeichen sind noch nicht Wirklich-
keit. Wir leben in einer Welt voller
Vereinbarungen, Prognosen, Meinun-
gen, Klischeevorstellungen, und in der
Praxis gibt es kaum eine Regel, die
wirklich stimmt. Die falsche Informa-
tion, der verspiitete Zug, das abgesagte
Konzert, das nicht eingehaltene Verspre-
chen relativieren unablédssig den Wert
der fixierten Zeichen. Zwischen uns und
der Wirklichkeit stehen eine

sein. Durch die Interpretation seines
Notentextes scheint dieses Zeichen wie-
derum zu Wirklichkeit zu werden.
Doppelte Reproduktion schafft Vertrau-
en: Der Apfel, den wir heute kaufen,
ist die technische Reproduktion eines
Idealapfels, wie es ihn im 19. Jahrhun-
dert nur auf Gemilden gab. Aber auch
durch Driicken auf den Ausloser eines
Fotoapparats scheint «Wirklichkeit»
festgehalten zu werden. Durch ange-
messenes Entwickeln und Kopieren als
weiteren Reproduktionsstufen scheint
die Essenz aus diesen Zeichen heraus-
gefiltert und durch Betrachten wieder-
um zu Wirklichkeit zu werden. Ahnlich
ist es bei der Tonaufzeichnung.
Doppelte Reproduktion scheint Zeichen
aus Wirklichkeit hervorgehen zu lassen
und in Wirklichkeit zurtickzuverwan-

Identitat durch
Zeichenvergleich

Diese mystische Verkldrung ist nétig,
weil ein solches aus Wirklichkeit gebo-
renes «Originalzeichen» ein Wider-
spruch in sich ist. Ein Zeichen kann nur
reproduziert werden. Es kann nur er-
kannt werden, wenn es bereits bekannt
ist, also seine Identitit mit einem
vorhandenen Zeichen festgestellt wer-
den kann. Wenn uns diese Interpreta-
tion nicht gelingt, sehen und horen wir
gar nichts. Was immer wir wahrneh-
men wollen — wir miissen das Zeichen
dafiir schon haben. Und jedes neue
Zeichen, wie wir das vom Musikiiben
oder vom Sprachenlernen her kennen,
muss miithsam von bereits bekannten
Zeichen hergeleitet werden und ist
auch dann der «Wirklichkeit» noch

lange nicht angemessen.

Menge Zeichen, die wir miss-
trauisch priifen miissen. Wir
konnen uns nur um die Identitét
von Zeichen bemiihen, zum be-
kannten Gesicht den richtigen
Namen finden oder das Formu-
lar mit den unsinnigen Fragen
so gut wie moglich ausfiillen,
aber Zeichen und Wirklichkeit
klaffen immer auseinander. Aus

dieser stindigen Alltagserfah- Bits of \ 5

rung ergibt sich das Bediirfnis, colored \\ N Tubular

Zeichenwelt und Wirklichkeit | glass N aliclasure

zu einer «natiirlichen» Ein- >

heit zusammenzufiihren. Tradi-

tionsgemadss versuchen wir dies 30° angle

nach dem Modell der doppelten

Reproduktion. g N
Mirrors A

Der Authentizitits-
Effekt

Doppelte Reproduktion macht
authentisch: Wir nehmen an,
dass aus Wirklichkeit ein Zei-
chen entspringt (z.B. das
«Werk»), und verkoppeln uns
durch Deutung, Verdichtung,
Vertiefung dieses Zeichens
(z.B. die «Interpretation») fest
mit dieser Wirklichkeit. Die

Ground glass
Clear glass

Vi
WHAT THE
EYE SEES

KALEIDOSCOPE

Viewing port

Was trotz seiner Neuigkeit spon-
tan verstanden und deshalb fiir
wirklich gehalten wird, ist be-
reits vorinterpretiert: Symbol-
trichtige historische Fotos, die
in der Zeitung unerhdort authen-
tisch wirken, sind meistens
gestellt, also abfotografierte
Kunstzeichen. Ein Krankheits-
symptom ist nur dann aussage-
kréftig, wenn es sich auf ein
vielfach bestitigtes Modell be-
ziehen ldsst. Erkannt wird nicht
Wirklichkeit, sondern nur die
Identitdt des Symptoms mit dem
Modell, das der Wirklichkeit als
Zeichenkonstruktion tiberlagert
ist. Mit Zeichen bauen wir uns
Modelle von Wirklichkeit und

\ priifen unablissig ihre Identitét

\ mit den Sinneseindriicken, nach
| X & 5
I dem simplen Kriterium des

«Funktionierens».

Wer als was funktionieren soll
und fiir wen, ist immer Ansichts-
sache. Personliche Identitiit fin-
den wir, indem wir uns an die
aus Zeichen gebauten Funkti-
onsmodelle anpassen, zum Bei-
spiel Gesetze befolgen, Erwar-

erste Reproduktion verleugnet
sich als solche, indem sie sich
als «Geburt des Zeichens aus
der Wirklichkeit» darstellt, und
die zweite Reproduktion ver-
leugnet sich, indem sie die un-
mittelbare Verbindung dieses
Originalzeichens zum Betrachter oder
Horer zu sein versucht. Dies ist es, was
Medien mit Hilfskonstruktionen aus
Zeichen scheinbar leisten.

In der «Geisteswissenschaft» ist es
tiblich, den scheinbaren Wirklichkeits-
gehalt solcher Kunstzeichen durch fei-
erliches Paraphrasieren, also mit einer
weiteren Reproduktion, zu bekriftigen.
So wird versucht, die Giiltigkeit des
traditionellen Zeichens auf das «schop-
ferisch» reproduzierte Zeichen zu tiber-
tragen. Wenn Beethoven eine Musik-
note zu Papier gebracht hat, scheint
Wirklichkeit zum Zeichen geworden zu

«Fraktale» entfachen heute dieselbe mediale Faszination
wie das Kaleidoskop in den 1820er Jahren, weil sie
einfach das Prinzip abbilden, nach dem wir als Zivili-
sationsmenschen unsere Sinneseindriicke entschliisseln:
Identitcit durch Reproduktion.

deln. Kultfiguren der Moderne sind
deshalb der Arzt und der Detektiv: Die
Krankheit produziert ein Symptom,
dieses Symptom verwandelt der Arzt in
die Zeichen eines Rezepts, das die
Krankheit beseitigt. Der Verbrecher
produziert Spuren, die der Detektiv si-
chert und als Indizien zur Uberfithrung
des Verbrechers kombiniert. Je sicherer
sich der moderne Rationalismus fiihlt,
desto mystischer werden fiir ihn Sym-
ptom und Indiz, so mystisch wie Beet-
hovens Musiknote, weil sich in ihnen
scheinbar Wirklichkeit zum Zeichen
kristallisiert hat.

tungen entsprechen oder Idole
kopieren. Identitdtssuche in der
modernen Gesellschaft besteht
aus dem schlichten, kindlichen
Bemiihen, Zeichen miteinander
zur Deckung zu bringen. Wir
sind gezwungen, fiir wirklich zu
halten, was einfach nur identisch ist,
und passen uns an diejenigen Medien
an, die uns dabei helfen, ob das nun
Musik, Maschinen oder gesellschaftli-
che «Rollen» sind.

Technische Reproduktion
als «Wirklichkeit»

Identitdt ist ein unerfiillbares Ideal,
deshalb klingt der Begriff so verheis-
sungsvoll. Auch was gleich ist, so sagt
die Logik, ist noch nicht identisch. Nur
durch Abstraktion auf «objektive Zei-
chen» scheint das Verschiedene einszu-
werden: Durch kontinuierliche Repro-

7/



duktion von Zeigerdrehungen auf dem
Zifferblatt scheint Zeit linear fortzu-
schreiten, auch wenn uns manche Stun-
den langweilig und andere kurzweilig
vorkommen. Durch kontinuierliche
Reproduktion eines Massstabs scheint
Raum sich linear fortzusetzen, auch
wenn wir uns verlaufen und verfahren.
Das frei reproduzierbare Zeichen, das
Jean-Jacques Rousseau und viele seiner
Zeitgenossen gegeniiber dem religitsen
oder dem hofischen Zeichen als das

Ly

e

)

e

Ill. S. 8 aus: H. Zeitler, W. Neidhardt,
Fraktale und Chaos, Darmstadt 1993

natiirliche Zeichen betrachteten, hatte
ungeheure Anziehungskraft. Die Mu-
siknote wurde frith zu einem solchen
Zeichen: Weil ihre Umsetzung in Tone
die Ausbildung von Reflexen erfordert,
also Spiel- oder Gesangstechnik, konn-
te sie dem neuen Wirklichkeitsverstind-
nis als Vorbild dienen — denn mit Hilfe
von Reflexen geschieht Reproduktion
«von selbst»; durch den Reflex wird
eine bestimmte Reaktion auf ein be-
stimmtes Zeichen wiederholbar ge-
macht. Durch Reproduktion, also wie-
derholtes Uben, befihigt man sich selbst
zur Reproduktion von Musiknoten. Das
gibt eine Identitit, auf der man aufbau-
en kann. Nicht mehr nur Berufsmusiker,
sondern immer weitere Teile der Ge-
sellschaft iibten sich von nun an im
reflexartigen Ubersetzen vom Opti-
schen ins Akustische. Beim Spielen von
Musiknoten schienen tote Zeichen le-
bendig zu werden — obwohl sie eigent-
lich nur vom Optischen ins Akustische
reproduziert wurden. Musik schien eine
naturgesetzliche «moralische» Kraft
auszustrahlen (eine Vorstellung, die sich
aus der noch fehlenden Unterscheidung
zwischen Energie und Information er-
gab). In der Musik zeigt sich die Aqui-
valenz von Reflex und technischer
Reproduktion noch deutlicher als im
Sport, wo Regeln erlebbar, Leistungen
wiederholbar und messbar gemacht
werden. Rousseau, der das reflexartige
Verhalten dem iiberlegten vorzog, war
Notenkopist aus Leidenschaft, selbst als
er berithmt war.

Die Begriffe technisch, kiinstlich und
kiinstlerisch sind damals noch gleich-
bedeutend. In den Pantomimen des
18. Jahrhunderts ist schon zweihundert

8

Jahre vor Walt Disney die Reproduk-
tion, Animation und Synchronisation
von Zeichen das Hauptthema: Harlekin
und seine Verfolger verkleiden, verdop-
peln, vervielfachen sich, verursachen
durch Zaubergegenstinde die Belebung
des Toten und die Erstarrung des Leben-
digen. Die zentrale Botschaft techni-
scher Medien ist hier bereits enthalten:
Reproduktion macht tote Zeichen le-
bendig, weil Vervielfachung Identitét
gibt, so wie Exerzieren, Aerobics oder
das Klatschen im Takt. Im Moment der
Bedringnis, wo Korperreflexe nichts
mehr niitzen, hilft die technische Re-
produktion als «verldngerter» Reflex —
ausgelost durch Zauberzeichen, die oft
von Musikinstrumenten erzeugt wer-
den; noch Batmans oder James Bonds
Hi-Tech-Waffen stehen in derselben
Tradition. Dazu entwickelt sich, etwa
seit den italienischen Opernintermezzi,
eine das Gestische reproduzierende
Musik in der Art des «Mickey-Mou-
sing» (d.h.: gestischer und musikali-
scher Impuls treffen zusammen), die
noch in heutigen Medien allgegenwiir-
tig ist. Heute wie damals wird damit die
Befreiung von den Beschriankungen des
Alltags gefeiert: Technische Reproduk-
tion macht die Welt zum Objekt und das
Ich zum Subjekt.

Reproduktion - das Thema der
neueren Musikgeschichte

Wie der etwa gleichzeitig aufkommen-
de Sport ist die Musikpflege seit dem
18. Jahrhundert eine gesellige Kultur
«selbstgemachter» Reflexe, blitzschnel-
ler Reaktion auf Zeichen, die Zeichen
scheinbar lebendig macht. Beobachtung
von Reflexen ist der Beginn des Me-
dienzeitalters: Durch Uben bis zur Au-
tomation wird die Versinnlichung von
Musiknoten ermdoglicht. Trink-, Hei-
mat- und @hnliche Stimmungslieder
feierten die solcherart moglich gewor-
dene Reproduktion der Gefiihle. Jedes

o0
k,L 0
. ae|
./]5

«Nichtfunktionieren» wird von dieser
Zeit an mit Reproduktionen bekdmpft,
und das sinnliche Erleben der eigenen
Reflexe dient dann als Scheinbeweis fiir
die Wirklichkeit und Natiirlichkeit des
Zeichens, das die Regeln gibt.

Seither vereinfacht sich die musikali-
sche Struktur; das «Barocke» wird tiber-

wunden. Musik thematisiert auf allen
Ebenen die technische Reproduktion.
Sie baut sich nun auf Reproduktionen
einfacher Grundelemente auf, deren
Regeln spontan nachvollziehbar sind.
Wiederkehrende Einheiten, vom Motiv
iber die Phrase bis zum ganzen Satz,
einfache Dreiklangsbrechungen, Ton-
leitern treten hervor, das Metrum wird
tiberwiegend quadratisch, Metrik und
Kadenzharmonik reproduzieren Einhei-
ten zu grosseren Einheiten: Die Kopie
wird zusammen mit ihrer Vorlage noch-
mals kopiert — neben der «Identitdt»
muss aber auch die Unterscheidbarkeit
von Kopie und Vorlage gewihrleistet
sein: So fiigen sich vier Takte zu acht
Takten. Beim klassischen Echoeffekt
ertont die Wiederholung gleichsam aus
der Ferne; es wird also eine zeitversetz-
te Reproduktion mit einer «rdgumlich»
versetzten kombiniert. Fiir sich betrach-
tet sind dies keine neuen Erscheinun-
gen, neu ist nur, dass sie alle in den
Dienst des gleichen Prinzips gestellt

"e;omw

werden: Durch Identititen, die sich zu
grosseren Identititen zusammenfiigen,
werden Reflexe programmiert und
ausgelost, was den Eindruck des «Un-
mittelbaren» schafft, wie es Rousseau
an der italienischen Musik bewunderte.
Tédnze im Gleichschritt, vor allem
Marsch und Walzer, werden vorherr-
schend. «Brillenbésse», «Alberti-Bas-
se», Abbreviaturen werden zu genorm-
ten Bausteinen der metrischen Muster.
Der barocke Puls als vordergriindige
Abstimmung vielféltiger Einzelabldufe
wandelt sich zum hintergriindigen Ko-
ordinatensystem einer neu verstande-
nen «individuellen», auf «Melodie»
beruhenden Gesamtentfaltung. Musi-
kalische Schlidge, die wie Filmbilder
aufeinander folgen, dienen als von
der Wahrnehmung ausgeblendetes Zeit-
raster fiir die scheinbar ungebundene
Bewegung eines Ganzen. Genaueres
Zuhoren im Wechselspiel zwischen
bewusstem und reflexhaftem Erkennen
von Identitidten wird modern.

Auch Komposition ist Reproduktion
vorhandener Modelle; «Werke» dhneln
sich bis zum Anfang des 19. Jahrhun-
derts noch stark, Komposition war, nie
deutlicher als zu Mozarts Zeiten, die
variierte Reproduktion des Bestehen-



den. Improvisation tiber bekannte The-
men gehorte zu den Standarddarbietun-
gen der meisten Instrumentalvirtuosen.
Die Hiufung charakteristischer und
programmatischer Musik seit etwa 1800
ist thematisierte Reproduktion. Auch
«Musik iiber Musik», mit zunehmender
Deutlichkeit von Brahms iiber Mahler
bis Strawinsky, ist thematisierte Repro-
duktion. Das historistische Festhalten
an musikalischen Formen, die ihre ur-
spriingliche Funktion ldngst verloren
hatten, wie Sonate und Sinfonie, ist
gleichfalls thematisierte Reproduktion.
Das Identitdtsprinzip fiihrt zu einem
seltsam mechanistischen Zeitverstind-
nis; ineinander «verschachtelte» Struk-
turen werden immer nochmals mit einer
Schachtel umgeben, als sei die Musik-
geschichte eine Zwiebel: Architekto-
nisch aufgebaute «Sitze» werden zu
zyklischen Formen zusammengefasst,
die sich wiederum zu einem in sich
stimmigen Lebenswerk zusammen-
schliessen, das seinerseits wieder der

1. S. 9 aus: J.-H. Greve, Untersuchung
fraktaler Bilder mit Hilfe neuronaler
Netze, Frankfurt a.M. 1993

stimmige Teil einer «Epoche» zu sein
scheint. Die variierte Reproduktion klar
definierter Vorlagen hat sich vom
«Werk» zunehmend auf die Ebene der
Interpretation verlagert, die an Wirk-
lichkeitswert erheblich gewonnen hat,
seit ihr die Tonaufzeichnung als weitere
Reproduktionsebene vorgeschoben ist.
Das Interesse verlagert sich jeweils auf
das vorderste Glied der Reproduktions-
kette, das scheinbar die Authentizitit
des zweitvordersten beweist, mit der
Tendenz zur Erstarrung: Wihrend im
18. Jahrhundert individuelle Werke die
Giiltigkeit ihrer Formmodelle auf ewig
festschrieben, so machen heutige Com-
puteraufbereitungen die historischen
Tonaufzeichnungen giiltiger als Live-
Interpretationen.

Die Kettenbildung von Reproduktionen
hat eine charakteristische Folge: Mu-
sikalische Mehrstimmigkeit wird im
18. Jahrhundert immer weniger als
Zusammenwirken selbstidndiger Ereig-
nisse und immer mehr als rhythmisch-
harmonische Einheit wahrgenommen.
Die Interferenzen der Tone als Farbwir-
kung werden zunehmend wichtiger als

die Differenzierung einzelner Stimmen.
Melodien werden nicht mehr mit Ge-
genstimmen versehen, sondern «harmo-
nisiert» und «instrumentiert». Dahinter
steht ein ganz einfacher und ganz ab-
strakter Mechanismus, der die Wahr-
nehmung in der zivilisierten Welt zu-
nehmend beherrscht: Es sind nicht nur
Zeichen, sondern auch die zeichenre-
produzierenden Medien, die einander
reproduzieren. Synchrone Medien er-
scheinen ineinander verschachtelt, sie
deuten und vertiefen sich gegenseitig:
«Aussen» kann in einer Oper etwa die
Handlung sein, «weiter innen» Biihne
und Geste und «ganz innen» die Musik.
Oder die instrumentale Begleitung ist
«aussen», und «innen» sind die ge-
sungene Melodie oder der Tanz. Um-
gekehrt kann auch ein gehaltener
Melodieton durch reiche Begleitung
«verinnerlicht» werden. Lieder werden
zunehmend «durchkomponiert», um
die Dichtung angemessen zu deuten.
Richard Wagners Orchesterpolyphonie
reproduziert nicht nur Text und Biih-
nengeschehen, sondern auch die mit
Erinnerungsmotiven  konditionierten
Emotionen der Zuhorer, so dass sich ihr
Ich vertieft und vervielfacht fiihlt. Bis
etwa 1900 gewinnt diese «Perspektive»
ineinander verschachtelter Medien an
Tiefenwirkung.

Identifikation:

die sichere Beziehung

Jede wiederholte Handlung mochte eine
Beziehung herstellen, aber der Erfolg
ist nicht sicher. Wihrend das Ritual eine
Beziehung beschwort, in der Hoffnung,
dass etwas geschehe oder nicht gesche-
he, fiihlt sich der technisch Reproduzie-
rende als Macher. In «Identitdten» muss
man sich immer hineinillusionieren,
und das ist eine Leistung. Technische
Reproduktion definiert die Beziehung
des Reproduzierenden zum Reprodu-
zierten grundsitzlich als Verhiltnis

zwischen Subjekt und Objekt, und als
Modell dazu dient seit dem 18. Jahrhun-
dert eine Polaritit zwischen Méinnli-
chem und Weiblichem. Weil das Prinzip
schon so aufgebaut ist, ist es fiir Frauen
schwer, die Sache umzukehren.

Die Identifikation mit Medien funktio-
niert zum Beispiel so: In der multime-
dialen Oper Air a I’en verre* (1997)
zeigt ein Videomonitor langsam und

planmissig abgesuchte, aber unkenntli-
che Strukturen. Ohne Inhalt stellt sich
der Eindruck des «Authentischen» ein.
Warum? Die Kamera signalisiert als
Subjekt «ahnungsvolles Abtasten». Der
Betrachter des Bildschirms ist auch
in der Situation «ahnungsvollen Ab-
tastens», stellt also Identitdt mit dem
Medium fest, ohne zu wissen, was er
sieht. Deshalb glaubt er, auf Wirklich-
keit zu blicken. Identitit «objektiviert»
das Reproduzierte, bloss weil sich der

Reproduzierende mit seinem Medium
einig fiihlt.

Noch leichter fillt das, wenn sich das
technische Medium personifizieren
lasst; daher stammt der Genie- und
Starkult seit der Zeit der Bach-Sohne.
Wir vermenschlichen das technische
Medium und technifizieren das mensch-
liche Medium. Es ist eine Einheit, aber
doch doppelt. Was wiire Schubert ohne
Brille, das Symbol der Zeichenrepro-
duktion? Der mit seinem Medium eins-
gewordene Mensch, ob mit Computer,
Klavier, Gewehr oder Motorrad, ist das
wichtigste Idol der zivilisierten Gesell-
schaft.

Reproduktionsketten bestehen aus Me-
dien, die in einem hoheren, «inhaltli-
chen» Interesse gleichgeschaltet sind,
und bieten dem Ich an, sich auch anzu-
schliessen, z.B. Kritiker, Tontechniker,
Interpret, Verleger, Herausgeber, Kom-
ponist. Das Ich glaubt dadurch, seine
eigene Wahrnehmung bis ganz vorne,
wo scheinbar Wirklichkeit ist, zu ver-
langern. Das eigene Ich, das Ich der
Interpreten und das Ich des Komponi-
sten vereinigen sich so zu einem mehr-
fach reproduzierten, synchronisierten
Uber-Ich auf der Suche nach Wirklich-
keit. Jede Reproduktionskette hat ein
Uber-Ich. Auch bei Frauen ist dieses
illusionire Uber-Ich ménnlich; iiber der
Diva schwebt der grosse Regisseur, der
grosse Dirigent, der grosse Schriftstel-
ler, der grosse Komponist.

Weil sich die Illusion eines direkten
Kontakts mit Wirklichkeit verliert, je
langer die Reproduktionsketten werden,
versucht man das Ganze stets auf das
zweistufige Grundmodell zurtickzufiih-
ren: Am Anfang steht etwa der «Ein-
fall», «Genieblitz» oder «gottliche
Funke» als Reflex, der scheinbar nicht
Reproduktion ist, als gleichsam vom
Himmel herab in Raum und Zeit hinein-

9



gefallenes Originalzeichen, dessen
Wirklichkeit sich erweist, wenn es beim
Zuhoren wiederum einen Reflex aus-
16st. Diesem Erlebnis des Unmittelba-
ren wird in der Regel etwas nachge-
holfen: Dem «Original» wird eine
Reproduktion iiberlagert, die die «Ge-
burt des Zeichens aus der Wirklichkeit»
feststellt und feiert. Besonders iiberzeu-
gend wirkt Vervielfiltigung, weil sie
Identititen schafft: Durch zahlreiche
Parodien scheint eine Oper im 18. Jahr-
hundert originaler als andere zu wer-
den, durch héufige Einstudierungen,
Bearbeitungen und Paraphrasen wird
ein Musikstiick im 19. Jahrhundert ori-
ginal, und die Verbreitung von Tontri-
gern scheint heute eine Interpretation
oder Improvisation original zu machen.

Das reproduzierte Ich

In der Zeit, als die Instrumentalmusik
gegeniiber der Vokalmusik vorrangig
wird, spaltet sich das Ich sozusagen
offiziell in ein Subjekt und ein Instru-
ment, das als technisches Medium dient.
Die Wahrnehmung ist nun mit Medien
gekoppelt — auf dem Musikinstrument
wird gespielt, was im Notentext steht
und was die Imagination verlangt, und
das Ganze wird vorbildhaft aufs Po-
dium gestellt. Mit diesen Dopplungen
iben wir, ein objektivierbares Zeichen-
Ich vom lebendigen Ich abzuspalten.
Identifikation mit Medien reproduziert
das Ich, und die reproduzierten Doppel-
ginger werden moglichst perfekt syn-
chronisiert: Die Identitédt von optischen
und akustischen Zeichen, von Noten,
Gestik des Dirigenten und Tonen ist es,
was Identitdt gibt. Vorgefiihrte Reflexe
16sen eigene Reflexe aus und schaffen
die Illusion des Unmittelbaren. Kleine
Abweichungen machen die Kopplung
nur bewusster. Durch Identifikation mit
einem Medium, Verinnerlichung seiner
Technik, wird es ausgeblendet, und man
glaubt, an der Wirklichkeit «dran» zu
sein, indem man nur auf synchronisierte

nikation zwischen Bild und Betrachter,
Klang und Horer, Buch und Leser re-
produziert sich das Verhiltnis zwischen
Fotograf und Modell, Interpret und
Komposition, Orchestermusiker und
Dirigent, Biograph und «gelebtem Le-
ben». Eine Reproduktion, mit der wir
uns identifizieren konnen, machen wir
zu Wirklichkeit, indem wir uns selbst
zum Zeichen machen: Wie beim Beriih-
ren des eigenen Korpers oder beim Blick
in den Spiegel verstehen wir unsere
Reflexe als Reproduktion des Ichs. So
lernen wir, mit dem Problem zurechtzu-
kommen, dass wir nur Identititen und
keine Wirklichkeit um uns haben.

Wenn im Theater oder im Film Musik
hinzukommt, scheint es irgendwie «in-
nerlich» zu werden, d.h.: ein weiteres
Medium kiindigt sich durch ausgeloste
Reflexe an, das Gezeigte zeigt wieder-
um auf etwas. Im Medium und im an-
gekoppelten Ich scheint etwas Geheim-
nisvolles «drin» zu sein — aber es ist nur
ein weiteres technisches Medium. Vi-
brato scheint einen Ton durch blosse
Frequenzmodulation zu «verinnerli-

chen», was man um 1700 noch nicht

Ichs. So entsteht der Schein des soge-
nannten Unterbewusstseins: Es besteht
(nach dem gingigen Klischee) aus
Reproduktionen melodramatischer Le-
bensmomente, die entscheidende Re-
flexe konditioniert haben, die sich mit
der Macht des Schicksals wiederholen.
Der Reflex wird hier ins Grossartige
stilisiert, um seine Illusionsmacht zu
festigen. Das «Unterbewusstsein» ist
ein doppeltes Ich wie das technisch
belebte Musikinstrument (das ja auch in
vielen Romanen oder Filmen die Rolle
des Unbewussten iibernimmt). Wie bei
allen Reproduktionen der Moderne wird
es mit dem Mythos des Wirklichen und
Natiirlichen umgeben, weil reproduzier-
te Reflexe objektiv scheinen, Selbst-
sicherheit geben, und wir den Mecha-
nismus, dem wir uns dabei unterordnen,
nicht gerne sehen.

Wie Sigmund Freud dargestellt (aber
anders gedeutet) hat, nehmen wir uns
selbst als Verschachtelung von Repro-
duktionen wahr. Die Einheit des Ichs
kommt nur zustande, weil wir uns um
Identitdten bemiihen und sie in das
Ordnungsschema ineinander verschach-

verstanden hitte. Der Ton reproduziert
scheinbar das Vibrato und wird damit,
ohne auf etwas anderes zu zeigen als auf
sich selbst, zu einem weiteren medialen
Subjekt. Es handelt sich um dasselbe
Wahrnehmungsmuster wie z.B. das
vom Arzt als Medium, der ein Ront-
genbild als Medium verwendet: Durch

Zeichen blickt. Das Medium ist doppel-
tes Ich und imagindrer Gesprichspart-
ner, in ihm scheinen die Subjekte iden-
tisch und die Objekte wirklich zu
werden. Man bildet sich ein: «Das bin
alles ich», als blicke man nur immer in
den Spiegel. Auch Militarismus und Na-
tionalismus sind Medienphidnomene.

Das Ich reproduziert sich einfiihlend in
die Reproduktionsketten hinein und
wetteifert dabei mit der fremden Repro-
duktionsleistung: In der Scheinkommu-

10

Hineinsetzen einer Reproduktion in die
Reproduktion scheint die Wirklichkeit
noch tiefer hervorzutreten. Diesen Me-
chanismus haben wir so sehr verinner-
licht, weil der ganze Alltag danach funk-
tioniert.

Verschachtelung von Medien scheint
dem Bewusstsein Tiefe zu geben. Syn-
chrone Reproduktionen, sobald man
sie als ineinander verschachtelt wahr-
nimmt, verstirken das Selbstgefiihl
durch scheinbare Vervielfachung des

[l1.S. 10/11 aus: H.-O. Peitgenu. a., Fractals forthe Classroom, Bd. 1, New York 1992

) B 8!
|

telter Medien bringen. Obwohl es ganz
unproblematisch scheint, dass das Ich
der eigene Korper ist, wird ein Musiker,
der eine Aufnahme von sich hort,
nicht weniger selbstverstindlich den-
ken: «Das bin ich». Dabei ist es gar
nicht er, sondern sein Instrument, das er
gespielt hat. Und es ist nicht einmal sein
Instrument, sondern dessen Tonauf-
zeichnung. Und er kann sich schon
deshalb nicht selbst horen, weil er im
Moment nicht spielt. Das Ich fiihlt sich
hier als Individuum, weil es sich ver-
dreifacht hat und diese rdumlich und
zeitlich voneinander entfernten Drillin-
ge sich gegenseitig zuwinken. Auch
beim Betrachten eines Films werden wir
stindig an einen andern Ort reprodu-
ziert, ohne uns daran zu storen. Die
scheinbare Individualitit im Hier und
Jetzt ergibt sich erst aus dieser Vielzahl
reproduzierter Identitédten, als hitten wir
tausend Arme, um uns selbst zu bertih-
ren.

Mediales Training

seit der «Romantik»

Seit der sogenannten Romantik wird die
Wahrnehmung trainiert, Medien als ein-
ander reproduzierend zu verstehen, in
Romanen, in der Musik, im Theater oder
in den sogenannten Volksmirchen.



Daher kommen die vielen «Medium im
Medium»-Konstellationen in dieser

Zeit: die Erzidhlung in der Erzdhlung,
Theater auf dem Theater, das Musikin-
strument auf der Biihne, der Spiegel
oder der Zauberspruch im Mirchen. Das
«Spieglein an der Wand» als zeichenre-

Was als glaubhaft angesehen wird, ist
Geschmackssache, aber der in der II-
lustrierten abgebildete Star als Me-
dium im Medium und das «alte Musik-
werk» auf CD funktionieren beide
nach demselben Prinzip: Es ist doppelt
reproduzierte Zeichenhaftigkeit, die

produzierendes Medium im Medium
der Erzidhlung reflektiert nicht nur das
Licht, sondern wird zum zweiten, inne-
ren, besseren Ich, reflektiert wie ein
Mensch das Gesehene und ist in der
Lage, es zu objektivieren.
Reproduktion des Ichs ist die eigentli-
che Faszination des Medialen, beim
Musizieren nicht anders als beim Auto-
fahren. Seit etwa 1800 wird dies mit
den sogenannten Spiegeltinzen thema-
tisiert, die sich von C.M. von Webers
Oper Silvana (1810) bis zu Michael
Apteds Filmmelodram Nell (1994) in
der gleichen Bedeutung erhalten haben:
Figuren finden dort ihre Identitit, in-
dem sie ihr Spiegel- oder Schattenbild
als Reflex bzw. Reproduktion ihrer
selbst erkennen. Durch kontinuierliche
Reflexe auf Zeichen, die von Texten,
Musikstilen, technischen Geriten, Spie-
len, Sportarten bereitgestellt werden,
scheinen diese Zeichen zu Wirklichkeit
zu werden, und der Mensch fiihlt sich
natiirlich, bloss weil er sich zum Funk-
tionieren gebracht hat.
«Romantische» Gefiihle werden von
Medien angeboten und dienen dem
Alltag, der sie reproduzieren soll, als
Massstab. «Melodramatische» Wirkun-
gen kommen durch Objektivierung von
Zeichen zustande: rollende Augen,
malender Tonfall —das ist der einfachste
mediale Effekt, wie er im Umgang mit
Kindern oft verwendet wird. Das Me-
dium sagt dabei «ich reproduziere Zei-
chen», und das Zeichen sagt «ich bin
reproduziert». Das Melodrama, das es
seit etwa 1800 gibt und im heutigen
Nachmittagsfernsehprogramm  allge-
genwdrtig ist, prédsentiert zwischen-
menschliche Kommunikation als objek-
tivierbare Leistung bis zur richtigen
Kleidung und Kosmetik. Moglichst
mechanische Reproduktion verspricht
moglichst objektive Zeichen; klare
Regeln schaffen Wirklichkeit. Das funk-
tioniert auf allen Ebenen, bis es zu sehr
auffallt. Gefiihlsdusserungen werden im
Melodrama als technische Reproduk-
tionen zelebriert. Jeder Musikeinsatz
wirkt melodramatisch: Er signalisiert
das Anlaufen einer Reproduktionsma-
schinerie.

il
|

dadurch Wirklichkeit zu sein versucht.
Der Tod von Lady Di illustrierte,
warum technische Medien seit zwei-
hundert Jahren Erfolg haben. Technisch
reproduzierte Zeichen, so glauben wir,
sind objektiver als veraltete Traditio-
nen und machen uns subjektiv. Weil
Lady Di’s wirklicher Tod als Repro-
duktion durch Medien erschien, wurden
ihre tbrigen Reproduktionen genauso
objektiv, Medien hatten den Beweis
ihrer Unmittelbarkeit erbracht, und
alle Welt fiihlte sich subjektiv — die
Identitdt kam wie im Melodrama durch
eine Schaltung zustande.

Ausdruck oder Authentizitidt oder Ori-
ginalitdt— all diese Verlegenheitsbegrif-
fe, die verdecken, dass Zeichen nicht
Wirklichkeit sind — bezeichnen das
Erlebnis einer Synchronisation der ei-
genen Reflexe mit Medien. Die Kopp-
lung mit dem Modus des Zeigens, wie
das Scharfstellen eines Objektivs, macht
das Gezeigte wirklich. Die Ubereinstim-
mung von Ich und Medium gibt Iden-
titdt. Wir haben zwischen uns und der
Wirklichkeit Medien, ob das nun Diri-
genten oder Psychiater, Theorien oder
Fotoapparate sind, die wir als zweites,
reproduziertes Ich akzeptieren und

Automation als Ersatz

fiir Kommunikation

Technische Medien sind Phantome im
eigenen Bewusstsein, imagindre Part-
ner, die uns vortduschen miissen, dass
es doch eine objektive Wirklichkeit
gebe, obwohl im Alltag alles dagegen
spricht. Sie schaffen die Illusion einer
unproblematischen  Kommunikation,
einer gesicherten Beziehung, und erset-
zen den Dialog durch die Beobachtung
animierter Reflexe. Auch wenn dieser
Zustand mit grosster Aktivitit ange-
strebt wird, wie mit dem Uben eines
schwierigen Musikstiicks oder dem
Geldbeschaffen fiir die ndchste Dosis
Heroin, zédhlt doch am Ende das Zu-
standekommen der Automation. Auf
diesen Grundmechanismus lassen sich
die meisten Zivilisationsphdnomene
zuriickfiihren. Wir versuchen uns frei
zu fiihlen, indem wir Unberechenbares
durch technische Medien «objektivie-
ren», und seien es nur regelmissige
Essenszeiten.

Solche Identitdten lassen sich beliebig
vermehren. Die Verbindung von Selbst-
automation und Selbstreproduktion
macht mediale Berufe so anziehend. Die
Musikwissenschaft hat mich deshalb
immer fasziniert. Sie betreibt mit Hin-
gabe Automationen, die mit Zeichen zu
tun haben. Sie sucht detektivisch nach
Identititen, um sie zu reproduzieren,
nennt das Sammeln und Zihlen von
Zeichen, das melodramatische Verdop-
peln von Zeichen «Analyse» und glaubt
dabei mit Recht, sich im Kern der abend-
lindischen Kultur zu befinden. Wissen-
schaft dieser Art mochte mitschaffen an
der grossen Illusion zeichengewordener
Wirklichkeit.

Das Tabu der Reproduktion

Wenn Kiinstler fachsimpeln, sprechen
sie liber Reproduktionstechniken. Was
das Publikum fasziniert, sind ebenfalls
die Reproduktionstechniken. Aber dar-
auf angesprochen, sagen alle, es wiirde

durch die wir auf scheinbare Wahrheiten
sehen.

Wenn Reproduktion subjektiv macht,
scheint sie seit dem 18. Jahrhundert
die Originalitit, die Authentizitit, die
Ausdruckshaftigkeit des Reproduzier-
ten zu beweisen — bei den steten
Neuvauflagen des Klassizismus wie
bei den immer neuen Spielarten des
Historismus: Wirklichkeit, die war
einmal, und wir sind ihre Reproduk-
ton.

gar nicht reproduziert, sondern Zeichen
wiirden zu Wirklichkeit gemacht oder
umgekehrt. Aber Zeichen sind nicht
produziert, sondern reproduziert. Das
Zeichen ist bloss die Marke seiner
Reproduktion, die eine Beziehung im
Sinn hat, die im Zeichen nicht enthalten
ist. Immer wenn wir das Zeichen zu
objektivieren versuchen, wird seine
Reproduktion mechanisch.

Das ist das tdgliche Problem der kiinst-
lerisch Titigen. Kunst versucht, zwi-

11



schen Reproduktionen Beziehungen
herzustellen, die sich nie richtig festhal-
ten lassen. Das fixierte Zeichen soll
giiltig gemacht werden, obwohl es fiir
sich gar nicht gelten kann. Dazu gibt es
zwel traditionelle Tduschungsmandover:
. Es wird nicht reproduziert, sondern
«unmittelbar» vermittelt (wie bei der
«gottlichen Eingebung», der «exakten»
Interpretation des Schwierigsten oder
der «objektiven» Umsetzung durch
Technik oder Wissenschaft). 2. Es wird
nicht reproduziert, sondern es wird nie
Dagewesenes geschaffen.

Die «U-Musik» hat das nie mitgemacht,
sondern ist bis zum Aufkommen der
elektronischen Medien etwa auf dem
Stand von 1830 geblieben, als die In-
strumente, vor allem Klavier und Bla-
ser, den heutigen Standard erreicht hat-
ten. Die Grenzmarken sind hier ganz
einfach durch die Reproduktionswerk-
zeuge gesetzt. Die «E-Musik» dagegen
hat erstaunliche Techniken entwickelt,
um das Prinzip der Mehrfachreproduk-
tion, das unsere Zivilisation prigt,
«wirklich» zu beleben, um die identi-
titsstiftende Synchronisation von Zei-
chen doch mit einem kleinen Anteil
Kommunikation zu legitimieren und
die Automation der Reflexe als gleich-
sam nebensdchliches Resultat hand-
werklicher Verfeinerung, gedanklicher
Durchdringung und ausdrucksvoller
Vertiefung zu prasentieren. Die bewusst
anonymisierte  Orchestermaschinerie
der «Spitromantik» schien lebendig.
Die Personlichkeit von Virtuosen er-
schien proportional zur erreichten
Reproduktionsgeschwindigkeit, auch
wenn man es nicht so deutlich sagte.
Hausmusik und Chorgesang galten als
Musterbeispiele einigender Kommuni-
kation, obwohl sie technisch synchroni-
sierende Medien sind. Gerade die Un-
erreichbarkeit der idealen Reproduktion
schien die Wirklichkeit der Musiknote
immer neu zu bestitigen (und seit die
Tontechnik Illusionen perfekter Wieder-
gabe herstellen kann, scheint sich dieser
Wirklichkeitswert zu verlieren).

Das «klassische Musikwerk», dessen
Wirklichkeit im Gegensatz zur neuen
Musik gesichert erscheint, wird heute
von vorgelagerten Reproduktionen ge-
reinigt und durch «wissenschaftlich-
kritische» Edition zum Original erklrt,
«endgtiltig» objektiviert — eine Repro-
duktion, die mit der Autoritit der Wis-
senschaft zu behaupten versucht, dass
sie den unmittelbaren Kontakt zur Ver-
gangenheit herstelle, also wie die «un-
bestechliche» Fotografie oder Tonauf-
zeichnung auf die Identifikation ihres
Publikums mit dem Medium spekuliert.

Zeichen sind nicht Wirklich-
keit: die Postmoderne

Von der «absoluten» Musik des 19. Jahr-
hunderts bis zur Avantgarde der 1950er
Jahre wurde mit zunehmender Radika-
litidt versucht, das Zeichen endgiiltig zu
befreien, die Zwangsjacke des Media-

12

len abzuschiitteln, Reproduktion von
Tradition zu l6sen, ohne sie zu Automa-
tion werden zu lassen, und damit end-
lich zu Produktion zu machen. Seit
Schonberg versuchte die Avantgarde,
ihre Regelhaftigkeiten in den Griff zu
bekommen und verweigerte sich den
emotionalen Reflexen. Identitdten wur-
den durch ihre Negation ersetzt, was
das Prinzip aber nicht dnderte, da sie
immer neu entstanden und negiert wer-
den mussten. Adorno erklirte einen

jeweils aktuellen «Stand» des musika-

lischen «Materials» fiir verbindlich —
eine Regelhaftigkeit, die ihrerseits wie-
der der Abniitzung unterlag. Wihrend
im 18. Jahrhundert noch die einzelnen
Sétze von Musikstiicken zu Einheiten
zusammenwuchsen, wurde nun die ge-
samte Musikgeschichte als zu gestal-
tendes Kunstwerk gesehen; eine Ebene
héher zu springen, um das Ganze noch-
mals einzuschachteln, war jedoch nicht
mehr moglich.

Die Postmoderne hat diese Illusionen
verloren: Weitestmogliche Befreiung
des Zeichens ersetzt traditionelle Ord-
nung durch kiinstliche Ordnung, ersetzt
traditionelle Rituale durch Automatio-
nen, aber macht das Zeichen nicht zu
Wirklichkeit. «Wirklichkeit» ist immer
mediale Illusion. Mit der Riickkehr
des konventionellen musikalischen Zei-
chens in den letzten Jahrzehnten kam
auch die Automation in krasser Weise
zuriick, was sich etwa im Aufschwung
der minimal music zeigte.

Die Postmoderne spielt mit Illusionen,
ohne sie noch fiir Wirklichkeit zu
halten, und die menschlichen Selbst-
automationen seit dem 18. Jahrhundert
treten als museales Maschinenwerk zu-
tage. Identitdten, die durch Reproduk-
tion verfiigbar gemacht werden, sind
nun einmal etwas Technisches. Die
Quantenphysik hat gezeigt, dass das
Identitdtsprinzip nicht einmal in der Na-
turwissenschaft aufgeht und wir unter-
schiedliche, parallel laufende Welten
annehmen miissen, um mit den Beob-
achtungen klarzukommen. Die Doppel-
ginger, die uns als Modelle des Wirk-
lichen dienen, konnen bestenfalls
synchronisiert, aber nicht mit «Wirk-
lichkeit» vereinigt werden. Sobald die
traditionellen Verschleierungen wegfal-
len, kommen Reproduktionsketten zum
Vorschein, als tragendes, aber unsicher
verankertes Gerlist der Zivilisation.
Im 20. Jahrhundert werden die Automa-
tionen zunehmend aus dem Korper
ausgelagert, rdumlich vom Bewusstsein
getrennt. Chore und Orchester sind in
der «U-Musik» durch wirkliche Ma-
schinen ersetzt worden. Der Sound aus
einem Sequenzer, wo das Maschinelle
der Maschine iiberlassen ist, scheint
harmloser, unernster als ein Musikstiick,
in dem keine Note «auf dem Schlag»
notiert ist und alle Ausfiihrenden sich
mit dusserster Anstrengung synchroni-
sieren miissen. Angestrengte Selbst-
automation verliert durch die vielen au-

tomatisierenden Maschinen ausserhalb
des Bewusstseins an Bedeutung. Man
ist es miide, die vielen Selbstautomatio-
nen zu maskieren. Die Verstirkung des
Ichgefiihls durch Medien wird weniger
ernst genommen, Automationen ver-
heissen nicht mehr das grosse Gliick,
sondern werden zum Spiel. Technomu-
sik, die sich als erstaunlich bestindig
erweist, stellt Automationen her, die
sich als solche nicht verleugnen. Die
Choreographien von William Forsythe,
die Regiearbeiten von Christoph Mar-
thaler stellen Leben durchsetzt von
medialen Automationen dar, ohne dies
zu verurteilen.
Es gibt kein Medium, das Wirklichkeit
bereitstellt, weder Wissenschaft noch
Kunst — wir brauchen vielmehr Medien,
weil es keine verbindliche Wirklichkeit
gibt und Zeichen etwas sind, woran wir
uns halten konnen. Jeder darf sich heute
ein eigenes Medium aussuchen, aber
die Illusion von Unmittelbarkeit ent-
steht bei allen auf die gleiche Art: Es ist
die Freude iiber zustandegekommene
Identitit, die in dem stetigen Bemiihen,
Zeichen zu objektivieren, zu einem
technischen Mechanismus erstarrt. Da-
durch scheint das Zeichen, das als
letztes, uniiberwindliches Medium den
Blick auf Wirklichkeit verstellt, selbst
wirklich zu werden. Doppelte Repro-
duktion ist eine geschichtlich gewach-
sene Technik, die Reflexe zu «program-
mieren». Mit der Natur des Menschen
hat das nichts zu tun.
Die Anziehungskraft und die Proble-
matik technischer Medien liegt in
der Subjekt-Objekt-Bezichung des Re-
produzierenden zum Reproduzierten:
Kiinstler, Sportler und Drogensiichtige
(um nur gesellschaftliche Leitfiguren zu
nennen) glauben zum Subjekt zu wer-
den, indem sie sich von ihren Repro-
duktionstechniken mehr oder weniger
abhiingig machen. Auch das minnliche
Uber-Ich der Frauen stammt von die-
sem Mechanismus her. Personlichkeits-
spaltungen, Wiederholungszwinge und
zahlreiche Suchterscheinungen hingen
mit der tdglichen Identifikation mit
Medien zusammen. Doch Medien ha-
ben nur als Anlass und Hilfe zur Kom-
munikation einen Wert. Auf das Zei-
chen kommt es gar nicht an, sondern auf
seine Reproduktion, die eine Beziehung
herstellen will. Wenn wir Zeichen fest-
halten und zu Objekten machen, wird
ithre Reproduktion mechanisch.
Mathias Spohr

I Die vorliegenden Ausfiihrungen versu-
chen, die Gedanken meines Aufsatzes Das
Meisterwerk — ein Modell industrieller
Serienproduktion (Dissonanz Nr. 48, Mai
1996, S. 17-20) in einen allgemeineren
mediengeschichtlichen Zusammenhang
zu stellen. Sie sind aus einer Forschungs-
arbeit im Rahmen des Schweizerischen
Nationalfonds hervorgegangen.

2 Daniel Mouthon/Dieter Ulrich, Air a [’en
verre, Ziirich 1997, Videoprojektionen
von Tobias Strebel, siehe Dissonanz
Nr. 54, Nov. 1997, S. 28f.



	Musikgeschichte ist Mediengeschichte = L'histoire de la musique est une histoire des médias

