
Zeitschrift: Dissonanz

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1998)

Heft: 56

Artikel: Musikgeschichte ist Mediengeschichte = L'histoire de la musique est
une histoire des médias

Autor: Spohr, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Iusikgeschichteist Mediengeschichte
In der modernen Gesellschaft versuchen wir, an eine
»objektive» Wirklichkeit zu glauben, ohne dass es sie gibt. Bei
dieser Illusion helfen uns Medien: Durch Reproduktion, so
machen wir uns vor, werden Zeichen zu Wirklichkeit und
geben uns Identität. Reproduktion des Ichs ist die eigentliche

Faszination des Medialen, beim Musizieren nicht
anders als beim Autofahren. Wir haben zwischen uns und der
Wirklichkeit Medien, ob das nun Dirigenten oder Psychiater,
Theorien oder Fotoapparate sind, die wir als zweites,
reproduziertes Ich akzeptieren und durch die wir auf scheinbare
Wahrheiten sehen. Wie sich dieses Wahrnehmungsprinzip
entwickelte, lässt sich gut an der Musikgeschichte ablesen.

QÄ dh?s£rrsmédias
uions croire à une réa-

Dans la société moderne, n
|_es médias nous main

lité « objective » - q"' " ®, ^production, croyons-nous,

les'médTas^'qu"! ^'agfs^e^emusique

lerons I« •-—
cipe d'aperception peut
musique.

o von Mathias Spohr

o
(/)
0)
0)
£
0)
mn

"O
O
S

.2
0)

o
m
o
D)
X
"3>

3
S

If)
rc

""5
'0)

JE
CT </>3 m

S'
eé
rc 5

+*
a,"
"c r
a ai
± c
O 3
.2 M

Auch wenn wir nie dort waren und seine
Existenz nur von Medien her kennen,
glauben wir, dass es Australien gibt. So
geht es uns auch mit allem, was den
Sinnen nicht zugänglich ist, der fernen
Vergangenheit oder dem Mikro- und
Makrokosmos. Das zivilisierte Leben
zwingt uns, Wirklichkeit durch Zeichen
zu ersetzen, und wir tun dies bereitwillig.

Musikpartituren, wenigstens diejenigen
Beethovens, scheinen sogar selbst absolute

Wirklichkeit zu sein, ohne einen
Verweis dieser Zeichen auf ein Bezeichnetes.

Die neuere europäische Musik
baut sich, wie die andern Medien in
der westlichen Gesellschaft, auf einem
einfachen Grundgedanken auf: Das
frei reproduzierte Zeichen soll als
verfügbar gemachte Wirklichkeit erscheinen.1

Wirklichkeit und Zeichenwelt
Für uns ist es selbstverständlich,
Zeichen als etwas weitgehend Verfügbares
zu sehen, aber das war vor dem 18.
Jahrhundert noch nicht der Fall. Reproduktionen

waren, wie in den meisten andern
Kulturen, strikten Einschränkungen
unterworfen. Zeichen waren mit Ritualen
verbunden, auch wenn man sie entwik-
kelte und erneuerte, und verwiesen auf
die Gültigkeit der tradierten Weltordnung.

In der Naturwissenschaft kündigte
sich der Konflikt zwischen traditio¬

nellen und technischen Zeichenordnungen
seit der Renaissance an. «Unnatürliche»

gesellschaftliche Regeln führten
seit dem 17. Jahrhundert immer öfter
zu Konfliktsituationen - dagegen
beschrieb die Newtonsche Physik eine
nach ewigen Regeln von selbst
funktionierende Natur. Natur und technische
Zeichen schienen in perfekter Weise
komplementär.
Immanuel Kant zog dann allerdings
einen Schlussstrich unter die Bemühungen

des Aufklärungszeitalters,
Wirklichkeit mit Zeichen festzuhalten,
indem er feststellte, dass das «Ding an
sich» nicht erfassbar ist. Zu ähnlichen
Schlüssen kamen die französischen
philosophes. Die Welt war nun, pointiert

gesagt, vor die Entscheidung
gestellt, entweder auf die traditionellen
Wirklichkeiten oder auf das objektivierte

Zeichen zu verzichten. Sie hat sich
für das Zeichen entschieden. Seitherhat
die westliche Zivilisation Phantomwelten

aus «technischen» Zeichen
aufgebaut, die Wirklichkeit scheinbar
ersetzen. Wir glauben, mit Wirklichkeit
umzugehen, indem wir nur mit reproduzierten

Zeichen zu tun haben, ob wir
einen Stadtplan lesen, Fotos betrachten,
Nachrichten hören oder im Internet
surfen. Das Zeichen scheint eine
universelle Währung zu sein, mit der sich
Wirklichkeit fixieren, transportieren,
umformen, handeln lässt.



Das ist aber nur eine Idealvorstellung.
Der Alltag sieht anders aus: Das moderne

Zeichen ist nichts absolut Gesetztes,
sondern muss sich bewähren; es
bekommt seinen Wert erst durch Beobachtung.

Das traditionelle Zeichen war
gültig, und die sichtbare Welt war
trügerisch, aber heute ist es umgekehrt.
Ohne Zeichen gibt es keinen Zugang zu
welcher Wirklichkeit auch immer, aber
diese Zeichen sind noch nicht Wirklichkeit.

Wir leben in einer Welt voller
Vereinbarungen, Prognosen, Meinungen,

Klischeevorstellungen, und in der
Praxis gibt es kaum eine Regel, die
wirklich stimmt. Die falsche Information,

der verspätete Zug, das abgesagte
Konzert, das nicht eingehaltene Versprechen

relativieren unablässig den Wert
der fixierten Zeichen. Zwischen uns und
der Wirklichkeit stehen eine
Menge Zeichen, die wir miss-
trauisch prüfen müssen. Wir
können uns nur um die Identität
von Zeichen bemühen, zum
bekannten Gesicht den richtigen
Namen finden oder das Formular

mit den unsinnigen Fragen
so gut wie möglich ausfüllen,
aber Zeichen und Wirklichkeit
klaffen immer auseinander. Aus
dieser ständigen Alltagserfahrung

ergibt sich das Bedürfnis,
Zeichenwelt und Wirklichkeit
zu einer «natürlichen» Einheit

zusammenzuführen. Tradi-
tionsgemäss versuchen wir dies
nach dem Modell der doppelten
Reproduktion.

Der Authentizitäts-
Effekt
Doppelte Reproduktion macht
authentisch: Wir nehmen an,
dass aus Wirklichkeit ein
Zeichen entspringt (z.B. das

«Werk»), und verkoppeln uns
durch Deutung, Verdichtung,
Vertiefung dieses Zeichens
(z.B. die «Interpretation») fest
mit dieser Wirklichkeit. Die
erste Reproduktion verleugnet
sich als solche, indem sie sich
als «Geburt des Zeichens aus
der Wirklichkeit» darstellt, und
die zweite Reproduktion
verleugnet sich, indem sie die
unmittelbare Verbindung dieses
Originalzeichens zum Betrachter oder
Hörer zu sein versucht. Dies ist es, was
Medien mit Hilfskonstruktionen aus
Zeichen scheinbar leisten.
In der «Geisteswissenschaft» ist es
üblich, den scheinbaren Wirklichkeitsgehalt

solcher Kunstzeichen durch
feierliches Paraphrasieren, also mit einer
weiteren Reproduktion, zu bekräftigen.
So wird versucht, die Gültigkeit des
traditionellen Zeichens auf das
«schöpferisch» reproduzierte Zeichen zu
übertragen. Wenn Beethoven eine Musiknote

zu Papier gebracht hat, scheint
Wirklichkeit zum Zeichen geworden zu

sein. Durch die Interpretation seines
Notentextes scheint dieses Zeichen
wiederum zu Wirklichkeit zu werden.
Doppelte Reproduktion schafft Vertrauen:

Der Apfel, den wir heute kaufen,
ist die technische Reproduktion eines
Idealapfels, wie es ihn im 19. Jahrhundert

nur auf Gemälden gab. Aber auch
durch Drücken auf den Auslöser eines
Fotoapparats scheint «Wirklichkeit»
festgehalten zu werden. Durch
angemessenes Entwickeln und Kopieren als
weiteren Reproduktionsstufen scheint
die Essenz aus diesen Zeichen
herausgefiltert und durch Betrachten wiederum

zu Wirklichkeit zu werden. Ähnlich
ist es bei der Tonaufzeichnung.
Doppelte Reproduktion scheint Zeichen
aus Wirklichkeit hervorgehen zu lassen
und in Wirklichkeit zurückzuverwan-

deln. Kultfiguren der Moderne sind
deshalb der Arzt und der Detektiv: Die
Krankheit produziert ein Symptom,
dieses Symptom verwandelt der Arzt in
die Zeichen eines Rezepts, das die
Krankheit beseitigt. Der Verbrecher
produziert Spuren, die der Detektiv
sichert und als Indizien zur Überführung
des Verbrechers kombiniert. Je sicherer
sich der moderne Rationalismus fühlt,
desto mystischer werden für ihn Symptom

und Indiz, so mystisch wie
Beethovens Musiknote, weil sich in ihnen
scheinbar Wirklichkeit zum Zeichen
kristallisiert hat.

Identität durch
Zeichenvergleich
Diese mystische Verklärung ist nötig,
weil ein solches aus Wirklichkeit geborenes

«Originalzeichen» ein Widerspruch

in sich ist. Ein Zeichen kann nur
reproduziert werden. Es kann nur
erkannt werden, wenn es bereits bekannt
ist, also seine Identität mit einem
vorhandenen Zeichen festgestellt werden

kann. Wenn uns diese Interpretation

nicht gelingt, sehen und hören wir
gar nichts. Was immer wir wahrnehmen

wollen - wir müssen das Zeichen
dafür schon haben. Und jedes neue
Zeichen, wie wir das vom Musiküben
oder vom Sprachenlernen her kennen,
muss mühsam von bereits bekannten
Zeichen hergeleitet werden und ist
auch dann der «Wirklichkeit» noch

lange nicht angemessen.
Was trotz seiner Neuigkeit spontan

verstanden und deshalb für
wirklich gehalten wird, ist
bereits vorinterpretiert:
Symbolträchtige historische Fotos, die
in der Zeitung unerhört authentisch

wirken, sind meistens
gestellt, also abfotografierte
Kunstzeichen. Ein Krankheitssymptom

ist nur dann aussagekräftig,

wenn es sich auf ein
vielfach bestätigtes Modell
beziehen lässt. Erkannt wird nicht
Wirklichkeit, sondern nur die
Identität des Symptoms mit dem
Modell, das der Wirklichkeit als
Zeichenkonstruktion überlagert
ist. Mit Zeichen bauen wir uns
Modelle von Wirklichkeit und
prüfen unablässig ihre Identität
mit den Sinneseindrücken, nach
dem simplen Kriterium des
«Funktionierens».
Wer als was funktionieren soll
und für wen, ist immer Ansichtssache.

Persönliche Identität
finden wir, indem wir uns an die
aus Zeichen gebauten
Funktionsmodelle anpassen, zum
Beispiel Gesetze befolgen, Erwartungen

entsprechen oder Idole
kopieren. Identitätssuche in der
modernen Gesellschaft besteht
aus dem schlichten, kindlichen
Bemühen, Zeichen miteinander
zur Deckung zu bringen. Wir
sind gezwungen, für wirklich zu

halten, was einfach nur identisch ist,
und passen uns an diejenigen Medien
an, die uns dabei helfen, ob das nun
Musik, Maschinen oder gesellschaftliche

«Rollen» sind.

Technische Reproduktion
als «Wirklichkeit»
Identität ist ein unerfüllbares Ideal,
deshalb klingt der Begriff so verheis-
sungsvoll. Auch was gleich ist, so sagt
die Logik, ist noch nicht identisch. Nur
durch Abstraktion auf «objektive
Zeichen» scheint das Verschiedene einszu-
werden: Durch kontinuierliche Repro-

«Fraktale» entfachen heute dieselbe mediale Faszination
wie das Kaleidoskop in den 1820er Jahren, weil sie
einfach das Prinzip abbilden, nach dem wir als
Zivilisationsmenschen unsere Sinneseindrücke entschlüsseln:
Identität durch Reproduktion.

7



duktion von Zeigerdrehungen auf dem
Zifferblatt scheint Zeit linear
fortzuschreiten, auch wenn uns manche Stunden

langweilig und andere kurzweilig
vorkommen. Durch kontinuierliche
Reproduktion eines Massstabs scheint
Raum sich linear fortzusetzen, auch
wenn wir uns verlaufen und verfahren.
Das frei reproduzierbare Zeichen, das

Jean-Jacques Rousseau und viele seiner
Zeitgenossen gegenüber dem religiösen
oder dem höfischen Zeichen als das

III. S. 8 aus: H. Zeitler, W. Neidhardt,
Fraktale und Chaos, Darmstadt 1993

natürliche Zeichen betrachteten, hatte
ungeheure Anziehungskluft. Die
Musiknote wurde früh zu einem solchen
Zeichen: Weil ihre Umsetzung in Töne
die Ausbildung von Reflexen erfordert,
also Spiel- oder Gesangstechnik, konnte

sie dem neuen Wirklichkeitsverständnis
als Vorbild dienen - denn mit Hilfe

von Reflexen geschieht Reproduktion
«von selbst»; durch den Reflex wird
eine bestimmte Reaktion auf ein
bestimmtes Zeichen wiederholbar
gemacht. Durch Reproduktion, also
wiederholtes Üben, befähigt man sich selbst
zur Reproduktion von Musiknoten. Das
gibt eine Identität, auf der man aufbauen

kann. Nicht mehr nur Berufsmusiker,
sondern immer weitere Teile der
Gesellschaft übten sich von nun an im
reflexartigen Übersetzen vom
Optischen ins Akustische. Beim Spielen von
Musiknoten schienen tote Zeichen
lebendig zu werden - obwohl sie eigentlich

nur vom Optischen ins Akustische
reproduziert wurden. Musik schien eine
naturgesetzliche «moralische» Kraft
auszustrahlen (eine Vorstellung, die sich
aus der noch fehlenden Unterscheidung
zwischen Energie und Information
ergab). In der Musik zeigt sich die
Äquivalenz von Reflex und technischer
Reproduktion noch deutlicher als im
Sport, wo Regeln erlebbar, Leistungen
wiederholbar und messbar gemacht
werden. Rousseau, der das reflexartige
Verhalten dem überlegten vorzog, war
Notenkopist aus Leidenschaft, selbst als
er berühmt war.
Die Begriffe technisch, künstlich und
künstlerisch sind damals noch
gleichbedeutend. In den Pantomimen des
18. Jahrhunderts ist schon zweihundert

Jahre vor Walt Disney die Reproduktion,

Animation und Synchronisation
von Zeichen das Hauptthema: Harlekin
und seine Verfolger verkleiden, verdoppeln,

vervielfachen sich, verursachen
durch Zaubergegenstände die Belebung
des Toten und die Erstarrung des Lebendigen.

Die zentrale Botschaft technischer

Medien ist hier bereits enthalten:
Reproduktion macht tote Zeichen
lebendig, weil Vervielfachung Identität
gibt, so wie Exerzieren, Aerobics oder
das Klatschen im Takt. Im Moment der
Bedrängnis, wo Körperreflexe nichts
mehr nützen, hilft die technische
Reproduktion als «verlängerter» Reflex -
ausgelöst durch Zauberzeichen, die oft
von Musikinstrumenten erzeugt werden;

noch Batmans oder James Bonds
Hi-Tech-Waffen stehen in derselben
Tradition. Dazu entwickelt sich, etwa
seit den italienischen Opernintermezzi,
eine das Gestische reproduzierende
Musik in der Art des «Mickey-Mou-
sing» (d.h.: gestischer und musikalischer

Impuls treffen zusammen), die
noch in heutigen Medien allgegenwärtig

ist. Heute wie damals wird damit die
Befreiung von den Beschränkungen des

Alltags gefeiert: Technische Reproduktion
macht die Welt zum Objekt und das

Ich zum Subjekt.

Reproduktion - das Thema der
neueren Musikgeschichte
Wie der etwa gleichzeitig aufkommende

Sport ist die Musikpflege seit dem
18. Jahrhundert eine gesellige Kultur
«selbstgemachter» Reflexe, blitzschneller

Reaktion auf Zeichen, die Zeichen
scheinbar lebendig macht. Beobachtung
von Reflexen ist der Beginn des
Medienzeitalters: Durch Üben bis zur
Automation wird die Versinnlichung von
Musiknoten ermöglicht. Trink-,
Heimat- und ähnliche Stimmungslieder
feierten die solcherart möglich gewordene

Reproduktion der Gefühle. Jedes

wunden. Musik thematisiert auf allen
Ebenen die technische Reproduktion.
Sie baut sich nun auf Reproduktionen
einfacher Grundelemente auf, deren
Regeln spontan nachvollziehbar sind.
Wiederkehrende Einheiten, vom Motiv
über die Phrase bis zum ganzen Satz,
einfache Dreiklangsbrechungen,
Tonleitern treten hervor, das Metrum wird
überwiegend quadratisch, Metrik und
Kadenzharmonik reproduzieren Einheiten

zu grösseren Einheiten: Die Kopie
wird zusammen mit ihrer Vorlage nochmals

kopiert - neben der «Identität»
muss aber auch die Unterscheidbarkeit
von Kopie und Vorlage gewährleistet
sein: So fügen sich vier Takte zu acht
Takten. Beim klassischen Echoeffekt
ertönt die Wiederholung gleichsam aus
der Ferne; es wird also eine zeitversetzte

Reproduktion mit einer «räumlich»
versetzten kombiniert. Für sich betrachtet

sind dies keine neuen Erscheinungen,

neu ist nur, dass sie alle in den
Dienst des gleichen Prinzips gestellt

«Nichtfunktionieren» wird von dieser
Zeit an mit Reproduktionen bekämpft,
und das sinnliche Erleben der eigenen
Reflexe dient dann als Scheinbeweis für
die Wirklichkeit und Natürlichkeit des
Zeichens, das die Regeln gibt.
Seither vereinfacht sich die musikalische

Struktur; das «Barocke» wird über¬

werden: Durch Identitäten, die sich zu
grösseren Identitäten zusammenfügen,
werden Reflexe programmiert und
ausgelöst, was den Eindruck des
«Unmittelbaren» schafft, wie es Rousseau
an der italienischen Musik bewunderte.
Tänze im Gleichschritt, vor allem
Marsch und Walzer, werden vorherrschend.

«Brillenbässe», «Alberti-Bäs-
se», Abbreviaturen werden zu genormten

Bausteinen der metrischen Muster.
Der barocke Puls als vordergründige
Abstimmung vielfältiger Einzelabläufe
wandelt sich zum hintergründigen
Koordinatensystem einer neu verstandenen

«individuellen», auf «Melodie»
beruhenden Gesamtentfaltung.
Musikalische Schläge, die wie Filmbilder
aufeinander folgen, dienen als von
der Wahrnehmung ausgeblendetes
Zeitraster für die scheinbar ungebundene
Bewegung eines Ganzen. Genaueres
Zuhören im Wechselspiel zwischen
bewusstem und reflexhaftem Erkennen
von Identitäten wird modern.
Auch Komposition ist Reproduktion
vorhandener Modelle; «Werke» ähneln
sich bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts

noch stark, Komposition war, nie
deutlicher als zu Mozarts Zeiten, die
variierte Reproduktion des Bestehen-

8



den. Improvisation über bekannte Themen

gehörte zu den Standarddarbietungen
der meisten Instrumentalvirtuosen.

Die Häufung charakteristischer und
programmatischer Musik seit etwa 1800
ist thematisierte Reproduktion. Auch
«Musik über Musik», mit zunehmender
Deutlichkeit von Brahms über Mahler
bis Strawinsky, ist thematisierte
Reproduktion. Das historistische Festhalten
an musikalischen Formen, die ihre
ursprüngliche Funktion längst verloren
hatten, wie Sonate und Sinfonie, ist
gleichfalls thematisierte Reproduktion.
Das Identitätsprinzip führt zu einem
seltsam mechanistischen Zeitverständnis;

ineinander «verschachtelte» Strukturen

werden immer nochmals mit einer
Schachtel umgeben, als sei die
Musikgeschichte eine Zwiebel: Architektonisch

aufgebaute «Sätze» werden zu
zyklischen Formen zusammengefasst,
die sich wiederum zu einem in sich
stimmigen Lebenswerk zusammen-
schliessen, das seinerseits wieder der

III. S. 9 aus: J. -H. Greve, Untersuchung
fraktaler Bilder mit Hilfe neuronaler
Netze, Frankfurt a.M. 1993

stimmige Teil einer «Epoche» zu sein
scheint. Die variierte Reproduktion klar
definierter Vorlagen hat sich vom
«Werk» zunehmend auf die Ebene der
Interpretation verlagert, die an
Wirklichkeitswert erheblich gewonnen hat,
seit ihr die Tonaufzeichnung als weitere
Reproduktionsebene vorgeschoben ist.
Das Interesse verlagert sich jeweils auf
das vorderste Glied der Reproduktionskette,

das scheinbar die Authentizität
des zweitvordersten beweist, mit der
Tendenz zur Erstarrung: Während im
18. Jahrhundert individuelle Werke die
Gültigkeit ihrer Formmodelle auf ewig
festschrieben, so machen heutige
Computeraufbereitungen die historischen
Tonaufzeichnungen gültiger als
Liveinterpretationen.
Die Kettenbildung von Reproduktionen
hat eine charakteristische Folge:
Musikalische Mehrstimmigkeit wird im
18. Jahrhundert immer weniger als
Zusammenwirken selbständiger Ereignisse

und immer mehr als
rhythmischharmonische Einheit wahrgenommen.
Die Interferenzen der Töne als Farbwir-
kung werden zunehmend wichtiger als

die Differenzierung einzelner Stimmen.
Melodien werden nicht mehr mit
Gegenstimmen versehen, sondern «harmonisiert»

und «instrumentiert». Dahinter
steht ein ganz einfacher und ganz
abstrakter Mechanismus, der die
Wahrnehmung in der zivilisierten Welt
zunehmend beherrscht: Es sind nicht nur
Zeichen, sondern auch die
zeichenreproduzierenden Medien, die einander
reproduzieren. Synchrone Medien
erscheinen ineinander verschachtelt, sie
deuten und vertiefen sich gegenseitig:
«Aussen» kann in einer Oper etwa die
Handlung sein, «weiter innen» Bühne
und Geste und «ganz innen» die Musik.
Oder die instrumentale Begleitung ist
«aussen», und «innen» sind die
gesungene Melodie oder der Tanz.
Umgekehrt kann auch ein gehaltener
Melodieton durch reiche Begleitung
«verinnerlicht» werden. Lieder werden
zunehmend «durchkomponiert», um
die Dichtung angemessen zu deuten.
Richard Wagners Orchesterpolyphonie
reproduziert nicht nur Text und
Bühnengeschehen, sondern auch die mit
Erinnerungsmotiven konditionierten
Emotionen der Zuhörer, so dass sich ihr
Ich vertieft und vervielfacht fühlt. Bis
etwa 1900 gewinnt diese «Perspektive»
ineinander verschachtelter Medien an
Tiefenwirkung.

Identifikation:
die sichere Beziehung
Jede wiederholte Handlung möchte eine
Beziehung herstellen, aber der Erfolg
ist nicht sicher. Während das Ritual eine
Beziehung beschwört, in der Hoffnung,
dass etwas geschehe oder nicht geschehe,

fühlt sich der technisch Reproduzierende

als Macher. In «Identitäten» muss
man sich immer hineinillusionieren,
und das ist eine Leistung. Technische
Reproduktion definiert die Beziehung
des Reproduzierenden zum Reproduzierten

grundsätzlich als Verhältnis

zwischen Subjekt und Objekt, und als
Modell dazu dient seit dem 18. Jahrhun-
dert eine Polarität zwischen Männlichem

und Weiblichem. Weil das Prinzip
schon so aufgebaut ist, ist es für Frauen
schwer, die Sache umzukehren.
Die Identifikation mit Medien funktioniert

zum Beispiel so: In der multimedialen

Oper Air à l'en verre2 (1997)
zeigt ein Videomonitor langsam und

planmässig abgesuchte, aber unkenntliche

Strukturen. Ohne Inhalt stellt sich
der Eindruck des «Authentischen» ein.
Warum? Die Kamera signalisiert als

Subjekt «ahnungsvolles Abtasten». Der
Betrachter des Bildschirms ist auch
in der Situation «ahnungsvollen Ab-
tastens», stellt also Identität mit dem
Medium fest, ohne zu wissen, was er
sieht. Deshalb glaubt er, auf Wirklichkeit

zu blicken. Identität «objektiviert»
das Reproduzierte, bloss weil sich der

Reproduzierende mit seinem Medium
einig fühlt.
Noch leichter fällt das, wenn sich das
technische Medium personifizieren
lässt; daher stammt der Genie- und
Starkult seit der Zeit der Bach-Söhne.
Wir vermenschlichen das technische
Medium und technifizieren das menschliche

Medium. Es ist eine Einheit, aber
doch doppelt. Was wäre Schubert ohne
Brille, das Symbol der Zeichenreproduktion?

Der mit seinem Medium
einsgewordene Mensch, ob mit Computer,
Klavier, Gewehr oder Motorrad, ist das

wichtigste Idol der zivilisierten Gesellschaft.

Reproduktionsketten bestehen aus
Medien, die in einem höheren, «inhaltlichen»

Interesse gleichgeschaltet sind,
und bieten dem Ich an, sich auch anzu-
schliessen, z.B. Kritiker, Tontechniker,
Interpret, Verleger, Herausgeber,
Komponist. Das Ich glaubt dadurch, seine
eigene Wahrnehmung bis ganz vorne,
wo scheinbar Wirklichkeit ist, zu
verlängern. Das eigene Ich, das Ich der
Interpreten und das Ich des Komponisten

vereinigen sich so zu einem mehrfach

reproduzierten, synchronisierten
Über-Ich auf der Suche nach Wirklichkeit.

Jede Reproduktionskette hat ein
Über-Ich. Auch bei Frauen ist dieses
illusionäre Über-Ich männlich; über der
Diva schwebt der grosse Regisseur, der

grosse Dirigent, der grosse Schriftsteller,

der grosse Komponist.
Weil sich die Illusion eines direkten
Kontakts mit Wirklichkeit verliert, je
länger die Reproduktionsketten werden,
versucht man das Ganze stets auf das

zweistufige Grundmodell zurückzuführen:

Am Anfang steht etwa der «Einfall»,

«Genieblitz» oder «göttliche
Funke» als Reflex, der scheinbar nicht
Reproduktion ist, als gleichsam vom
Himmel herab in Raum und Zeit hinein-

9



gefallenes Originalzeichen, dessen
Wirklichkeit sich erweist, wenn es beim
Zuhören wiederum einen Reflex
auslöst. Diesem Erlebnis des Unmittelbaren

wird in der Regel etwas nachgeholfen:

Dem «Original» wird eine
Reproduktion überlagert, die die «Geburt

des Zeichens aus der Wirklichkeit»
feststellt und feiert. Besonders überzeugend

wirkt Vervielfältigung, weil sie
Identitäten schafft: Durch zahlreiche
Parodien scheint eine Oper im 18.
Jahrhundert originaler als andere zu werden,

durch häufige Einstudierungen,
Bearbeitungen und Paraphrasen wird
ein Musikstück im 19. Jahrhundert
original, und die Verbreitung von Tonträgern

scheint heute eine Interpretation
oder Improvisation original zu machen.

Das reproduzierte Ich
In der Zeit, als die Instrumentalmusik
gegenüber der Vokalmusik vorrangig
wird, spaltet sich das Ich sozusagen
offiziell in ein Subjekt und ein Instrument,

das als technisches Medium dient.
Die Wahrnehmung ist nun mit Medien
gekoppelt - auf dem Musikinstrument
wird gespielt, was im Notentext steht
und was die Imagination verlangt, und
das Ganze wird vorbildhaft aufs
Podium gestellt. Mit diesen Dopplungen
üben wir, ein objektivierbares Zeichen-
Ich vom lebendigen Ich abzuspalten.
Identifikation mit Medien reproduziert
das Ich, und die reproduzierten Doppelgänger

werden möglichst perfekt
synchronisiert: Die Identität von optischen
und akustischen Zeichen, von Noten,
Gestik des Dirigenten und Tönen ist es,
was Identität gibt. Vorgeführte Reflexe
lösen eigene Reflexe aus und schaffen
die Illusion des Unmittelbaren. Kleine
Abweichungen machen die Kopplung
nur bewusster. Durch Identifikation mit
einem Medium, Verinnerlichung seiner
Technik, wird es ausgeblendet, und man
glaubt, an der Wirklichkeit «dran» zu
sein, indem man nur auf synchronisierte

nikation zwischen Bild und Betrachter,
Klang und Hörer, Buch und Leser
reproduziert sich das Verhältnis zwischen
Fotograf und Modell, Interpret und
Komposition, Orchestermusiker und
Dirigent, Biograph und «gelebtem
Leben». Eine Reproduktion, mit der wir
uns identifizieren können, machen wir
zu Wirklichkeit, indem wir uns selbst
zum Zeichen machen: Wie beim Berühren

des eigenen Körpers oder beim Blick
in den Spiegel verstehen wir unsere
Reflexe als Reproduktion des Ichs. So
lernen wir, mit dem Problem zurechtzukommen,

dass wir nur Identitäten und
keine Wirklichkeit um uns haben.
Wenn im Theater oder im Film Musik
hinzukommt, scheint es irgendwie
«innerlich» zu werden, d.h.: ein weiteres
Medium kündigt sich durch ausgelöste
Reflexe an, das Gezeigte zeigt wiederum

auf etwas. Im Medium und im
angekoppelten Ich scheint etwas
Geheimnisvolles «drin» zu sein - aber es ist nur
ein weiteres technisches Medium.
Vibrato scheint einen Ton durch blosse
Frequenzmodulation zu «verinnerlichen»,

was man um 1700 noch nicht

Ichs. So entsteht der Schein des
sogenannten Unterbewusstseins: Es besteht
(nach dem gängigen Klischee) aus
Reproduktionen melodramatischer
Lebensmomente, die entscheidende
Reflexe konditioniert haben, die sich mit
der Macht des Schicksals wiederholen.
Der Reflex wird hier ins Grossartige
stilisiert, um seine Illusionsmacht zu
festigen. Das «Unterbewusstsein» ist
ein doppeltes Ich wie das technisch
belebte Musikinstrument (das ja auch in
vielen Romanen oder Filmen die Rolle
des Unbewussten übernimmt). Wie bei
allen Reproduktionen der Moderne wird
es mit dem Mythos des Wirklichen und
Natürlichen umgeben, weil reproduzierte

Reflexe objektiv scheinen,
Selbstsicherheit geben, und wir den
Mechanismus, dem wir uns dabei unterordnen,
nicht gerne sehen.
Wie Sigmund Freud dargestellt (aber
anders gedeutet) hat, nehmen wir uns
selbst als Verschachtelung von
Reproduktionen wahr. Die Einheit des Ichs
kommt nur zustande, weil wir uns um
Identitäten bemühen und sie in das

Ordnungsschema ineinander verschach-

III. S. 10/11 aus: H.-O. Peitgen u. a., Fractalsforthe Classroom, Bd. 1, New York 1992

verstanden hätte. Der Ton reproduziert
scheinbar das Vibrato und wird damit,
ohne auf etwas anderes zu zeigen als auf
sich selbst, zu einem weiteren medialen
Subjekt. Es handelt sich um dasselbe
Wahrnehmungsmuster wie z.B. das

vom Arzt als Medium, der ein
Röntgenbild als Medium verwendet: Durch

innW V Mnunmw mm mmiririiWlw v v v i
Zeichen blickt. Das Medium ist doppeltes

Ich und imaginärer Gesprächspartner,
in ihm scheinen die Subjekte identisch

und die Objekte wirklich zu
werden. Man bildet sich ein: «Das bin
alles ich», als blicke man nur immer in
den Spiegel. Auch Militarismus und
Nationalismus sind Medienphänomene.
Das Ich reproduziert sich einfühlend in
die Reproduktionsketten hinein und
wetteifert dabei mit der fremden Repro-
duktionsleistung: In derScheinkommu-

Hineinsetzen einer Reproduktion in die
Reproduktion scheint die Wirklichkeit
noch tiefer hervorzutreten. Diesen
Mechanismus haben wir so sehr verinner-
licht, weil der ganze Alltag danach
funktioniert.

Verschachtelung von Medien scheint
dem Bewusstsein Tiefe zu geben.
Synchrone Reproduktionen, sobald man
sie als ineinander verschachtelt
wahrnimmt, verstärken das Selbstgefühl
durch scheinbare Vervielfachung des

telter Medien bringen. Obwohl es ganz
unproblematisch scheint, dass das Ich
der eigene Körper ist, wird ein Musiker,
der eine Aufnahme von sich hört,
nicht weniger selbstverständlich denken:

«Das bin ich». Dabei ist es gar
nicht er, sondern sein Instrument, das er
gespielt hat. Und es ist nicht einmal sein
Instrument, sondern dessen
Tonaufzeichnung. Und er kann sich schon
deshalb nicht selbst hören, weil er im
Moment nicht spielt. Das Ich fühlt sich
hier als Individuum, weil es sich
verdreifacht hat und diese räumlich und
zeitlich voneinander entfernten Drillinge

sich gegenseitig zuwinken. Auch
beim Betrachten eines Films werden wir
ständig an einen andern Ort reproduziert,

ohne uns daran zu stören. Die
scheinbare Individualität im Hier und
Jetzt ergibt sich erst aus dieser Vielzahl
reproduzierter Identitäten, als hätten wir
tausend Arme, um uns selbst zu berühren.

Mediales Training
seit der »Romantik»
Seit der sogenannten Romantik wird die
Wahrnehmung trainiert, Medien als
einander reproduzierend zu verstehen, in
Romanen, in der Musik, im Theater oder
in den sogenannten Volksmärchen.

10



Daher kommen die vielen «Medium im
Medium»-Konstellationen in dieser
Zeit: die Erzählung in der Erzählung,
Theater auf dem Theater, das Musikinstrument

auf der Bühne, der Spiegel
oder der Zauberspruch im Märchen. Das
«Spieglein an der Wand» als zeichenre-

Was als glaubhaft angesehen wird, ist
Geschmackssache, aber der in der
Illustrierten abgebildete Star als
Medium im Medium und das «alte Musikwerk»

auf CD funktionieren beide
nach demselben Prinzip: Es ist doppelt
reproduzierte Zeichenhaftigkeit, die

rinÜF V^ÜIHnilwr ifTfi«anww
nanii»Hi

produzierendes Medium im Medium
der Erzählung reflektiert nicht nur das

Licht, sondern wird zum zweiten, inneren,

besseren Ich, reflektiert wie ein
Mensch das Gesehene und ist in der
Lage, es zu objektivieren.
Reproduktion des Ichs ist die eigentliche

Faszination des Medialen, beim
Musizieren nicht anders als beim
Autofahren. Seit etwa 1800 wird dies mit
den sogenannten Spiegeltänzen thematisiert,

die sich von C.M. von Webers
Oper Silvana (1810) bis zu Michael
Apteds Filmmelodram Neil (1994) in
der gleichen Bedeutung erhalten haben:
Figuren finden dort ihre Identität,
indem sie ihr Spiegel- oder Schattenbild
als Reflex bzw. Reproduktion ihrer
selbst erkennen. Durch kontinuierliche
Reflexe auf Zeichen, die von Texten,
Musikstilen, technischen Geräten, Spielen,

Sportarten bereitgestellt werden,
scheinen diese Zeichen zu Wirklichkeit
zu werden, und der Mensch fühlt sich
natürlich, bloss weil er sich zum
Funktionieren gebracht hat.
«Romantische» Gefühle werden von
Medien angeboten und dienen dem
Alltag, der sie reproduzieren soll, als
Massstab. «Melodramatische» Wirkungen

kommen durch Objektivierung von
Zeichen zustande: rollende Augen,
malender Tonfall - das ist der einfachste
mediale Effekt, wie er im Umgang mit
Kindern oft verwendet wird. Das
Medium sagt dabei «ich reproduziere
Zeichen», und das Zeichen sagt «ich bin
reproduziert». Das Melodrama, das es
seit etwa 1800 gibt und im heutigen
Nachmittagsfernsehprogramm
allgegenwärtig ist, präsentiert
zwischenmenschliche Kommunikation als
objektivierbare Leistung bis zur richtigen
Kleidung und Kosmetik. Möglichst
mechanische Reproduktion verspricht
möglichst objektive Zeichen; klare
Regeln schaffen Wirklichkeit. Das
funktioniert auf allen Ebenen, bis es zu sehr
auffällt. Gefühlsäusserungen werden im
Melodrama als technische Reproduktionen

zelebriert. Jeder Musikeinsatz
wirkt melodramatisch: Er signalisiert
das Anlaufen einer Reproduktionsmaschinerie.

&' mm?w rvwwwmr mvm
%• -»y y ^ v y ^ ®

dadurch Wirklichkeit zu sein versucht.
Der Tod von Lady Di illustrierte,
warum technische Medien seit
zweihundert Jahren Erfolg haben. Technisch
reproduzierte Zeichen, so glauben wir,
sind objektiver als veraltete Traditionen

und machen uns subjektiv. Weil
Lady Di's wirklicher Tod als
Reproduktion durch Medien erschien, wurden
ihre übrigen Reproduktionen genauso
objektiv, Medien hatten den Beweis
ihrer Unmittelbarkeit erbracht, und
alle Welt fühlte sich subjektiv - die
Identität kam wie im Melodrama durch
eine Schaltung zustande.
Ausdruck oder Authentizität oder
Originalität - all diese Verlegenheitsbegriffe,

die verdecken, dass Zeichen nicht
Wirklichkeit sind - bezeichnen das
Erlebnis einer Synchronisation der
eigenen Reflexe mit Medien. Die Kopplung

mit dem Modus des Zeigens, wie
das Scharfstellen eines Objektivs, macht
das Gezeigte wirklich. Die Übereinstimmung

von Ich und Medium gibt Identität.

Wir haben zwischen uns und der
Wirklichkeit Medien, ob das nun
Dirigenten oder Psychiater, Theorien oder
Fotoapparate sind, die wir als zweites,
reproduziertes Ich akzeptieren und

Automation als Ersatz
für Kommunikation
Technische Medien sind Phantome im
eigenen Bewusstsein, imaginäre Partner,

die uns vortäuschen müssen, dass
es doch eine objektive Wirklichkeit
gebe, obwohl im Alltag alles dagegen
spricht. Sie schaffen die Illusion einer
unproblematischen Kommunikation,
einer gesicherten Beziehung, und ersetzen

den Dialog durch die Beobachtung
animierter Reflexe. Auch wenn dieser
Zustand mit grösster Aktivität
angestrebt wird, wie mit dem Üben eines
schwierigen Musikstücks oder dem
Geldbeschaffen für die nächste Dosis
Heroin, zählt doch am Ende das
Zustandekommen der Automation. Auf
diesen Grundmechanismus lassen sich
die meisten Zivilisationsphänomene
zurückführen. Wir versuchen uns frei
zu fühlen, indem wir Unberechenbares
durch technische Medien «objektivieren»,

und seien es nur regelmässige
Essenszeiten.
Solche Identitäten lassen sich beliebig
vermehren. Die Verbindung von
Selbstautomation und Selbstreproduktion
macht mediale Berufe so anziehend. Die
Musikwissenschaft hat mich deshalb
immer fasziniert. Sie betreibt mit
Hingabe Automationen, die mit Zeichen zu
tun haben. Sie sucht detektivisch nach
Identitäten, um sie zu reproduzieren,
nennt das Sammeln und Zählen von
Zeichen, das melodramatische Verdoppeln

von Zeichen «Analyse» und glaubt
dabei mit Recht, sich im Kern der
abendländischen Kultur zu befinden. Wissenschaft

dieser Art möchte mitschaffen an
der grossen Illusion zeichengewordener
Wirklichkeit.

Das Tabu der Reproduktion
Wenn Künstler fachsimpeln, sprechen
sie über Reproduktionstechniken. Was
das Publikum fasziniert, sind ebenfalls
die Reproduktionstechniken. Aber darauf

angesprochen, sagen alle, es würde

7 v ;inirr«T<«BPSKSVJWlBlii»'wiinsu» »urnn
W.W WWSICWW W w wtoum <?

durch die wir auf scheinbare Wahrheiten
sehen.
Wenn Reproduktion subjektiv macht,
scheint sie seit dem 18. Jahrhundert
die Originalität, die Authentizität, die
Ausdruckshaftigkeit des Reproduzierten

zu beweisen - bei den steten
Neuauflagen des Klassizismus wie
bei den immer neuen Spielarten des
Historismus: Wirklichkeit, die war
einmal, und wir sind ihre Reproduktion.

gar nicht reproduziert, sondern Zeichen
würden zu Wirklichkeit gemacht oder
umgekehrt. Aber Zeichen sind nicht
produziert, sondern reproduziert. Das
Zeichen ist bloss die Marke seiner
Reproduktion, die eine Beziehung im
Sinn hat, die im Zeichen nicht enthalten
ist. Immer wenn wir das Zeichen zu
objektivieren versuchen, wird seine
Reproduktion mechanisch.
Das ist das tägliche Problem der
künstlerisch Tätigen. Kunst versucht, zwi-

11



sehen Reproduktionen Beziehungen
herzustellen, die sich nie richtig festhalten

lassen. Das fixierte Zeichen soll
gültig gemacht werden, obwohl es für
sich gar nicht gelten kann. Dazu gibt es
zwei traditionelle Täuschungsmanöver:
1. Es wird nicht reproduziert, sondern
«unmittelbar» vermittelt (wie bei der
«göttlichen Eingebung», der «exakten»
Interpretation des Schwierigsten oder
der «objektiven» Umsetzung durch
Technik oder Wissenschaft). 2. Es wird
nicht reproduziert, sondern es wird nie
Dagewesenes geschaffen.
Die «U-Musik» hat das nie mitgemacht,
sondern ist bis zum Aufkommen der
elektronischen Medien etwa auf dem
Stand von 1830 geblieben, als die
Instrumente, vor allem Klavier und Bläser,

den heutigen Standard erreicht hatten.

Die Grenzmarken sind hier ganz
einfach durch die Reproduktionswerkzeuge

gesetzt. Die «E-Musik» dagegen
hat erstaunliche Techniken entwickelt,
um das Prinzip der Mehrfachreproduktion,

das unsere Zivilisation prägt,
«wirklich» zu beleben, um die identi-
tätsstiftende Synchronisation von
Zeichen doch mit einem kleinen Anteil
Kommunikation zu legitimieren und
die Automation der Reflexe als gleichsam

nebensächliches Resultat
handwerklicher Verfeinerung, gedanklicher
Durchdringung und ausdrucksvoller
Vertiefung zu präsentieren. Die bewusst
anonymisierte Orchestermaschinerie
der «Spätromantik» schien lebendig.
Die Persönlichkeit von Virtuosen
erschien proportional zur erreichten
Reproduktionsgeschwindigkeit, auch
wenn man es nicht so deutlich sagte.
Hausmusik und Chorgesang galten als

Musterbeispiele einigender Kommunikation,

obwohl sie technisch synchronisierende

Medien sind. Gerade die
Unerreichbarkeit der idealen Reproduktion
schien die Wirklichkeit der Musiknote
immer neu zu bestätigen (und seit die
Tontechnik Illusionen perfekter Wiedergabe

herstellen kann, scheint sich dieser
Wirklichkeitswert zu verlieren).
Das «klassische Musikwerk», dessen
Wirklichkeit im Gegensatz zur neuen
Musik gesichert erscheint, wird heute
von vorgelagerten Reproduktionen
gereinigt und durch «wissenschaftlichkritische»

Edition zum Original erklärt,
«endgültig» objektiviert - eine
Reproduktion, die mit der Autorität der
Wissenschaft zu behaupten versucht, dass
sie den unmittelbaren Kontakt zur
Vergangenheit herstelle, also wie die
«unbestechliche» Fotografie oder
Tonaufzeichnung auf die Identifikation ihres
Publikums mit dem Medium spekuliert.

Zeichen sind nicht Wirklichkeit:
die Postmoderne

Von der «absoluten» Musik des 19. Jahr-
hunderts bis zur Avantgarde der 1950er
Jahre wurde mit zunehmender Radikalität

versucht, das Zeichen endgültig zu
befreien, die Zwangsjacke des Media¬

len abzuschütteln, Reproduktion von
Tradition zu lösen, ohne sie zu Automation

werden zu lassen, und damit endlich

zu Produktion zu machen. Seit
Schönberg versuchte die Avantgarde,
ihre Regelhaftigkeiten in den Griff zu
bekommen und verweigerte sich den
emotionalen Reflexen. Identitäten wurden

durch ihre Negation ersetzt, was
das Prinzip aber nicht änderte, da sie
immer neu entstanden und negiert werden

mussten. Adorno erklärte einen
jeweils aktuellen «Stand» des musikalischen

«Materials» für verbindlich -
eine Regelhaftigkeit, die ihrerseits wieder

der Abnützung unterlag. Während
im 18. Jahrhundert noch die einzelnen
Sätze von Musikstücken zu Einheiten
zusammenwuchsen, wurde nun die
gesamte Musikgeschichte als zu gestaltendes

Kunstwerk gesehen; eine Ebene
höher zu springen, um das Ganze nochmals

einzuschachteln, war jedoch nicht
mehr möglich.
Die Postmoderne hat diese Illusionen
verloren: Weitestmögliche Befreiung
des Zeichens ersetzt traditionelle
Ordnung durch künstliche Ordnung, ersetzt
traditionelle Rituale durch Automationen,

aber macht das Zeichen nicht zu
Wirklichkeit. «Wirklichkeit» ist immer
mediale Illusion. Mit der Rückkehr
des konventionellen musikalischen
Zeichens in den letzten Jahrzehnten kam
auch die Automation in krasser Weise
zurück, was sich etwa im Aufschwung
der minimal music zeigte.
Die Postmoderne spielt mit Illusionen,
ohne sie noch für Wirklichkeit zu
halten, und die menschlichen
Selbstautomationen seit dem 18. Jahrhundert
treten als museales Maschinenwerk
zutage. Identitäten, die durch Reproduktion

verfügbar gemacht werden, sind
nun einmal etwas Technisches. Die
Quantenphysik hat gezeigt, dass das

Identitätsprinzip nicht einmal in der
Naturwissenschaft aufgeht und wir
unterschiedliche, parallel laufende Welten
annehmen müssen, um mit den
Beobachtungen klarzukommen. Die Doppelgänger,

die uns als Modelle des
Wirklichen dienen, können bestenfalls
synchronisiert, aber nicht mit
«Wirklichkeit» vereinigt werden. Sobald die
traditionellen Verschleierungen wegfallen,

kommen Reproduktionsketten zum
Vorschein, als tragendes, aber unsicher
verankertes Gerüst der Zivilisation.
Im 20. Jahrhundert werden die Automationen

zunehmend aus dem Körper
ausgelagert, räumlich vom Bewusstsein
getrennt. Chöre und Orchester sind in
der «U-Musik» durch wirkliche
Maschinen ersetzt worden. Der Sound aus
einem Sequenzer, wo das Maschinelle
der Maschine überlassen ist, scheint
harmloser, unernster als ein Musikstück,
in dem keine Note «auf dem Schlag»
notiert ist und alle Ausführenden sich
mit äusserster Anstrengung synchronisieren

müssen. Angestrengte
Selbstautomation verliert durch die vielen au¬

tomatisierenden Maschinen ausserhalb
des Bewusstseins an Bedeutung. Man
ist es müde, die vielen Selbstautomationen

zu maskieren. Die Verstärkung des

Ichgefühls durch Medien wird weniger
ernst genommen, Automationen ver-
heissen nicht mehr das grosse Glück,
sondern werden zum Spiel. Technomusik,

die sich als erstaunlich beständig
erweist, stellt Automationen her, die
sich als solche nicht verleugnen. Die
Choreographien von William Forsythe,
die Regiearbeiten von Christoph
Marthaler stellen Leben durchsetzt von
medialen Automationen dar, ohne dies
zu verurteilen.
Es gibt kein Medium, das Wirklichkeit
bereitstellt, weder Wissenschaft noch
Kunst - wir brauchen vielmehr Medien,
weil es keine verbindliche Wirklichkeit
gibt und Zeichen etwas sind, woran wir
uns halten können. Jeder darf sich heute
ein eigenes Medium aussuchen, aber
die Illusion von Unmittelbarkeit
entsteht bei allen auf die gleiche Art: Es ist
die Freude über zustandegekommene
Identität, die in dem stetigen Bemühen,
Zeichen zu objektivieren, zu einem
technischen Mechanismus erstarrt.
Dadurch scheint das Zeichen, das als
letztes, unüberwindliches Medium den
Blick auf Wirklichkeit verstellt, selbst
wirklich zu werden. Doppelte
Reproduktion ist eine geschichtlich gewachsene

Technik, die Reflexe zu «programmieren».

Mit der Natur des Menschen
hat das nichts zu tun.
Die Anziehungskraft und die Problematik

technischer Medien liegt in
der Subjekt-Objekt-Beziehung des
Reproduzierenden zum Reproduzierten:
Künstler, Sportler und Drogensüchtige
(um nur gesellschaftliche Leitfiguren zu
nennen) glauben zum Subjekt zu werden,

indem sie sich von ihren
Reproduktionstechniken mehr oder weniger
abhängig machen. Auch das männliche
Über-Ich der Frauen stammt von
diesem Mechanismus her. Persönlichkeitsspaltungen,

Wiederholungszwänge und
zahlreiche Suchterscheinungen hängen
mit der täglichen Identifikation mit
Medien zusammen. Doch Medien
haben nur als Anlass und Hilfe zur
Kommunikation einen Wert. Auf das
Zeichen kommt es gar nicht an, sondern auf
seine Reproduktion, die eine Beziehung
herstellen will. Wenn wir Zeichen
festhalten und zu Objekten machen, wird
ihre Reproduktion mechanisch.

Mathias Spohr

1 Die vorliegenden Ausführungen versu¬
chen, die Gedanken meines Aufsatzes Das
Meisterwerk - ein Modell industrieller
Serienproduktion (Dissonanz Nr. 48, Mai
1996, S. 17-20) in einen allgemeineren
mediengeschichtlichen Zusammenhang
zu stellen. Sie sind aus einer Forschungsarbeit

im Rahmen des Schweizerischen
Nationalfonds hervorgegangen.

2 Daniel Mouthon/Dieter Ulrich, Air à l'en
verre, Zürich 1997, Videoprojektionen
von Tobias Strebel, siehe Dissonanz
Nr. 54, Nov. 1997, S. 28f.

12


	Musikgeschichte ist Mediengeschichte = L'histoire de la musique est une histoire des médias

