
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1997)

Heft: 54

Artikel: Le chant des anges oubliés : l'épopée musicale de Terezin = Der
Gesang der vergessenen Engel : das musikalische Epos von
Theresienstadt

Autor: Piccardi, Carlo / Lasserre, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ie chant des anges oubliés :

l'épopée musicale de Terezin
Terezin était l'exception parmi les camps de concentration
nazis : pour mieux dissimuler l'anéantissement planifié
ailleurs, les activités artistiques y étaient tolérées. Au
nombre des prisonniers figuraient Hans Kräsa, dont l'opéra
Brundibâr fut joué à Terezin, et Viktor Ullmann, qui y écrivit
Der Kaiser von Atlantis. Ullmann rédigeait même des
critiques - sans les moindres ménagements - pour défendre
l'idée d'une vie musicale complète et résister ainsi à la
tentation de la résignation. Il voyait en Terezin une << école
de la forme » permettant de dépasser la matière. Les
compositeurs de Terezin, dont on redécouvre l'œuvre depuis
quelque temps, réussirent à entretenir la flamme de
l'humanité sous le régime de la barbarie.

«er Gesang der vergessenen EngeL^_enstadt
01 Das musika,ische - 'cfnnderfall unter den nazistischen
Slresienstadt waremin den andern
Lauern: Um die planmass g können, waren hier
KZs umso besser vertuscl?®"ht unter den Internierten
£tas«ische Aktivitäten erlaubt. Unter «r
befanden sich Hans Krasa, 1de®

vikt0r Ullmann, der
ïherëefenstadt gespielt verfaßte

Komponisten von Theresens ^ dje Flamme der

einiger Zeit ®ntddeckße^ „guSgen der Barbarei zu bewah-
Humanität unter den Bedingen«

par Carlo Piccardi

-- c
S N

5 ß
3 H
0 0
</> "ö
0) oü)—
£ <ü
CS 0
</) 5)

o go E

c o
S s2
£ 2"
° ä
O '0

"0
re

U)

c
.2
'</>

«2
ö) 0)
C £
UJH
c c
9) O
c >
0)
M <2

« o
0) &
Ol III
9) 0)
> £

' «ö

c
re
vi
9)

c

V)
3
E
</>

_ re
9) G

=:

Pourquoi une nouvelle musique N'y
ci-t-il pas assez de chefs-d'œuvre du
passé pour délecter le mélomane
Pourtant une loi secrète pousse l'homme

productifà créer ; quoi qu'il arrive,
la merveilleuse histoire que représente
l'évolution de la musique occidentale
ne peut pas ne pas progresser.
Les générations à venir veulent aussi
avoir leur musique - la leur, non la
nôtre.
Le caractère apparemment paradoxal de
cette affirmation disparaît quand on sait
qu'elle figure dans le compte-rendu
d'un récital de chant donné en mai 1944
à la cité-ghetto de Terezin, où Viktor
Ullmann commentait un cycle de chansons

(sur des poèmes chinois) de son
collègue Pavel Haas, emprisonné comme

lui par les nazis dans ce camp de
transition vers Auschwitz, et mort avec
lui dans les chambres à gaz quelques
mois plus tard, en octobre 1944. Penser
à l'avenir, penser à l'histoire en marche,
dans une condition de prostration totale,
d'anéantissement de la personne, de la
négation du principe de survie, témoi¬

gne d'une humanité et d'un sens de la
civilisation que l'étincelle de l'art est

parvenue à sauver plus que tout autre
moyen. Aujourd'hui, malgré des décennies

de recul par rapport à l'extermination

sauvage et délibérée des juifs, le
chapitre de cet événement crucial n'est
pas encore clos ; au contraire, il nous
interpelle, à un demi-siècle de distance,
par des témoignages directs, négligés
par une recherche historique plus engagée

à définir les termes de la tragédie,
dans son ampleur incommensurable,
qu'à en transmettre le sens au travers
des épisodes qui l'ont marquée. Si ce
qu'on appelle le révisionnisme en
matière d'Holocauste a pu pousser comme
une plante maléfique, niant la vérité,
c'est bien parce qu'à l'attention vouée
à l'énormité de l'événement n'a pas
correspondu un intérêt égal pour les
histoires individuelles dont elle est la
somme. En d'autres termes, ce qui
refoule le problème comme s'il n'avait
jamais existé, c'est davantage l'incrédulité

face au nombre démesuré des
victimes que l'identification de person-

14



nés dont les traces ont disparu avec les

corps et avec leurs vies, évanouies en
fumée dans les fours crématoires. De
même qu'aujourd'hui la question des
biens confisqués aux juifs déportés (de
leurs propriétés dévastées aux dents en
or fondues en lingots déposés dans les
banques suisses et étrangères) refait
surface et dérange les consciences, grâce

aux revendications des héritiers sortis

du silence et engagés à se faire
reconnaître un à un, ainsi l'individualisme
du souvenir, les traces des quelques-uns
qui, avant d'être assassinés, ont réussi
à laisser un témoignage, si ténu soit-il,
de leur passage dans l'univers
concentrationnaire, ont l'effet d'un avertissement

sévère face à la tentative honteuse
d'absoudre l'homme et la civilisation
d'une infamie ineffaçable.

Activités artistiques
tolérées
Un chapitre de cette histoire négligée,
muette, mais ressortie de l'ombre avec
une évidence éclatante, est l'histoire
des artistes juifs qui ont réussi à tra¬

de la communauté des anciens, les SS

y avaient reconnu le rôle des loisirs
aménagés, ce qui permit aux artistes et
aux savants d'être dispensés des
travaux pénibles et de s'engager dans la
création. On mit donc sur pied un théâtre

tchèque, un théâtre allemand, un
cabaret, des concerts, des lectures
publiques, un département technique,
une bibliothèque et diverses disciplines
sportives. Les nazis avaient visiblement
un intérêt secret : montrer aux délégués
du Comité international de la Croix-
Rouge, à travers ce camp modèle,
l'humanité du traitement réservé aux
prisonniers. Mais ce qui compte le plus est
le fait que, contrairement aux autres
camps, les détenus de Terezin purent
entretenir jusqu'à la fin, grâce à la création

artistique, cette flamme d'humanité
qui distingue l'homme de l'animal.

Pavel Haas, Karel Berman, Gideon
Klein, Carlo Taube, Karel Reiner,
Antonin Rubicek, mais en premier lieu
Hans Krâsa et Viktor Ullmann, sont les

compositeurs dont les œuvres créées et
exécutées dans le camp jouissent d'une

Photo de la représentation de l'opéra pour enfants de Hans Krâsa quifut effective
ment donnée à Terezin en faveur du Comité international de la Croix-Rouge.

vailler à Terezin, ville médiévale de
Bohème (connue aussi sous son nom
allemand de Theresienstadt) transformée

en ghetto par les autorités nazies en
1941. Y passèrent jusqu'à fin mai 1945
140 000 juifs (33 000 morts sur place,
86 000 déportés dans les camps de la
mort, 17 000 sauvés à la fin de la guerre).

Des circonstances particulières
firent qu'à Terezin, les activités artistiques

étaient tolérées à côté du travail
forcé. Exemple unique de camp de
concentration laissé à l'administration

valeur expressive indicible, quelle que
soit l'habileté - reconnue - de leur
facture.
Ce qu'ils nous ont légué, l'héritage de

cette période, ne parle pas des interdictions,

des privations, des punitions et de
la condamnation à mort, directe ou
indirecte, qui les menaçaient. Dans des
situations de détresse, Terezin résonnait
de musiques en tout genre : opéra, concert,

musique traditionnelle, populaire,
contemporaine. Pour accompagner les
violonistes et les chanteurs, il n'y avait

parfois que l'accordéon de Wolfgang
Lederer, avant que quelques pianos (de
même que du papier réglé) ne fussent
introduits clandestinement malgré
l'interdiction faite par les SS - qui fermèrent

probablement les yeux par
opportunisme, le maintien de l'ordre restant
leur principal souci. Avec l'arrivée, en
décembre 1941, de Hedda Grab-Kern-
mayr, contralto célèbre, on parvint à

organiser des spectacles lyriques qui,
dans le cas de La Fiancée vendue, et
bien que l'accompagnement fût réduit
à deux pianos, étaient en mesure de
rivaliser avec le Théâtre de Prague par
leur troupe de chanteurs, alors que les
musiciens de l'orchestre à cordes que
Karel Ancerl avait réussi à réunir, et qui
ne comptait qu'une seule contrebasse,
assumaient la première audition d'une
œuvre encore toute fraîche de Pavel
Haas, son Etude pour cordes. Les
impressions laissées par la représentation
de l'opéra populaire de Smetana figurent

dans le journal d'une fillette de
treize ans et témoignent de la puissance
régénératrice de la musique sur des
individus condamnés et déjà radiés de
l'existence :

Après La Fiancée vendue, alors que je
rentrais à la maison et écoutais les
autres parler de problèmes de nourriture,

du marché noir, du travail aux
champs, je me sentais comme une
personne tirée des rêves les plus beaux et
ramenée à la vie banale, commune de
tous les jours. Je pensais tout le temps
à l'opéra et au célèbre duo d'amour.

« Brundibär » de Hans Krâsa
Le 10 avril 1942, Terezin accueillit Hans
Krâsa, auteur de Brundibâr, opéra pour
enfants de portée prémonitoire, composé

pour un concours lancé en 1938 par
le Ministère tchécoslovaque de
l'instruction mais avorté à cause de l'invasion

nazie. L'opéra annonce l'appel à la
résistance nationale. Adapté aux
circonstances, il revécut au ghetto où,
redonné plusieurs fois, il devint un
emblème, une référence identitaire de la
communauté opprimée, qui en chantait
les chœurs exaltant la victoire de la
rédemption sur la résignation. Le mérite
de ce succès, qui en fit une espèce
d'événement épique, revient en grande partie
à Honza Treichlinger, garçon qui tenait
le rôle du protagoniste et devint une
sorte de vedette du camp.
Voici comment le décrit Rudolf
Freudenfeld, qui a consacré des souvenirs à

l'épopée de Terezin :

Honza interprétait Brundibâr de façon
si humaine que, bien qu'il jouât un
méchant, il devint le favori du public.
Il s'appropria si bien le rôle d'adulte
qu 'il déchargeait la tension accumulée
dans l'auditoire et qu'il était souvent
possible d'entendre les battements de

cœur des enfants présents.
Que serait-il devenu Acteur ou
ingénieur Sa petite taille lui fut fatale. Il
avait quatorze ans. Arrivé à Auschwitz

15



avec les vieillards et les petits enfants,
ilfut emmené directement à la chambre
à gaz.
Voici donc un garçon contraint de
devenir adulte avant son temps, et dont
la maturité précoce révèle un génie
insoupçonné, qui reparaît grâce aux
souvenirs d'un survivant, sur l'arrière-

plan tragique de l'élimination de vies

par millions ; cette seule promesse
brisée est un malheur encore plus
grand.
Brundibâr fournit aux officiers nazis
responsables du camp une carte de
visite à montrer aux représentants du
Comité international de la Croix-Rou-
ge, qui en assistèrent à la dernière
représentation, le 23 mai 1944. Il est difficile
d'imaginer ce que les émissaires neutres

perçurent du mécanisme d'extermination

en cours, à travers ce petit opéra.
Chanté en tchèque, le texte ne transmit
peut-être pas le message de résistance
qui sous-tend l'intrigue : un vieux mendiant

cruel, jouissant du monopole de la
place, empêche les deux jeunes
protagonistes de jouer en public pour récolter
1 ' argent qui servira à acheter de la
nourriture de leur mère malade. Même si les
délégués du CICR l'avaient compris, ils
n'eussent toutefois pas saisi la portée de

l'appel à la solidarité contenu dans
l'hymne des deux gamins à la fin du
premier acte (« Dans ce voisinage /
l'aide ne manquera pas ; / petits ou
grands, / ce sont trois cents enfants /
Amis, nous vaincrons ») Ils ne se
rendirent peut-être pas compte des
souffrances qu'il devait en coûter aux
enfants de Terezin - ceux qui chantaient
comme ceux qui écoutaient, tous
condamnés indistinctement à l'indigence
fatale et délibérée - d'être confrontés
aux paroles des deux protagonistes, qui,
devant les quelques sous finalement
recueillis dans leur béret (« Regarde ce
qu'ils nous ont payé »), pensent à ce
dont leur mère a encore besoin (« Mais
il vous faut rester / car il y a encore le
lait à acheter »). La musique de Krâsa,
qui, dans les reprises de l'hymne, battait
le rythme entraînant de la marche, et
qui, dans les sonorités acides d'un
petit orchestre d'instruments de fortune,

était réduite à un squelette nerveux,

sonna peut-être de façon exotique, bien
qu'elle portât l'empreinte d'un militantisme

bien connu en Europe centrale,
issu de l'Eisler du Berlin des années 20,
et passé depuis à la Prague de Schulhoff,

Burian et Krâsa.

» Der Kaiser von Atlantis »

de Viktor Ullmann
Cet accent se retrouve aussi dans Der
Kaiser von Atlantis, opéra de Viktor
Ullmann qui constitue le témoignage le
plus haut et le plus complet de l'épopée
de Terezin, et dont l'exhumation, à

Londres, puis la re-création, à Amsterdam

en 1975, marquent le début de
la redécouverte des compositeurs du

ghetto. S'il n'existe pas de témoignage
direct de la représentation de cette
parabole du pouvoir totalitaire, elle
importe du seul fait d'avoir été conçue
dans des conditions d'adversité absolue,

à un niveau de choix esthétiques qui
ne s'écartait pas de ce qui eût eu lieu
dans des circonstances normales, en
accord avec les idées les plus avancées.
S'interdisant toute concession - pourtant

compréhensible, vis-à-vis des habitants

juifs de la cité blindée - au
divertissement ou au populisme, son message
reste lucide, âpre et pénétrant. C'est le
bouleversement du sens d'une métaphore

visionnaire, qui parle d'une humanité

exposée à l'arbitraire de la mort violente.

L'empereur Overall y est appelé à

rendre des comptes pour avoir offensé
le pouvoir de la Mort en déclarant la
guerre de tous contre tous. Après avoir
semé le désordre en résolvant de ne

plus emporter avec elle les âmes des

trépassés, la Mort reviendra exécuter
son devoir naturel quand l'empereur se
déclarera disposé à être le premier à

mourir. Il n'y a trace ni de rancœur ni
de vengeance dans la morale : à l'heure
de la mort, c'est simplement la justice
qui triomphe, le principe de la loi égale
pour tous. Si, dans la scène du héraut
qui annonce la guerre sans distinction,

la parodie de l'hymne allemand
démasque sans équivoque la réalité
cachée derrière les symboles, elle se pose
en termes universels, au-delà de toute
contingence, par la simple profondeur
de l'expression.
La vie d'Ullmann à Terezin se déroule
comme si les entraves inhumaines à la
liberté et la réduction au stade le plus
vil de la survie n'avaient pas eu d'effet
sur le développement d'une recherche
esthétique qui - parce qu'elle refusait
justement de témoigner directement de
la condition pénible du prisonnier -
exalte la faculté de résistance d'un
esprit capable de revendiquer un espace
essentiel d'indépendance créatrice. Son
initiative de créer un Studio de musique
contemporaine a quelque chose
d'incroyable en tant qu'effort pour trouver,
aux confins du désespoir, des raisons
positives non seulement d'inciter ses
codétenus compositeurs (Gideon Klein,
Karel Berman, Sigmund Schul, Heinz
Alt) à s'exprimer, mais aussi de faire
prendre conscience au public qu'en se
réunissant au concert, il s'engageait
à préserver les valeurs d'une civilisation

qui avait entretenu le flambeau
de la raison. C'est ainsi que se dessine
le paradoxe selon lequel, dans l'esclavage

de Terezin, on pouvait assister,
sous la direction d'Ullmann, à la
résurrection des musiques « dégénérées » de

~~jâ8BBSM8HBBBÛBBMB8838B|BHjBBHBBi
Hnu.ptat.2/Ml Iii,in teneS-QuTteti /llayaa^Pohtil^oioâj.n/Ko/
Soïkstï.lÀ 18,18 Holly ïtaonaohimmel - Dr.

ï.vloh Kl tipp /kuesciïguky. H.Wolf/ /ta/
Htiaptutï.2?/Bnd. 18, <-o "Ûpiel lm îrahlctes* von Molnôï, Bogies

B,Sp"nle.ï,A.u8ut'it:t.^:il.Be'lmnnn /*&/
Wetitg.H/Corïnos. 18,30 YlktiiCllmonnt'noïnet Hllfc8*,geBprPciien

von tUternes una DJleirota Mafler una
Sänze". Schächte* /Kfi/

_25£;ûâSr5ï.âSiL.Z&r tan/
Aperçu du programme « Musique et théâtre » pour la période du 25 septembre au
1er octobre 1944

Brundibârjouant de l'orgue de barbarie, entouré des remparts et des baraquements
militaires de Terezin. Dessin de Frantisek Zelenka - metteur en scène de Brundibâr
à Terezin - portant une dédicace adressée à une jeune-fille ayant participé à la
représentation.

16



Zemlinsky, Schönberg, Hâba, Mahler et
Bruno Walter, c'est-à-dire des compositions

vilipendées interdites dans toute
l'Europe soumise au nouvel ordre nazi,
comme on pouvait d'ailleurs y entendre
des groupes dé jazz (le quintette Be-
drich Weiss et les Ghetto Swingers). En
d'autres termes, dans le ghetto, au stade
moins qu'humain de la prostration et la
coercition, il était possible de simuler

veloppement de l'opéra », « Musiciens
du 20e siècle ») montrent sa faculté
extraordinaire à affronter les sujets les plus
exigeants, comme pour prouver qu'il
était possible de les soustraire aux
nécessités lancinantes de la survie
quotidienne. Plus ils seraient éloignés des

préoccupations immédiates, plus les

espaces de liberté de pensée seraient
sûrs.

Terezin en 1943

les conditions en vigueur dans la recherche

artistique normale, alors même
qu'elles n'étaient plus admises dans les
territoires soumis au contrôle obscurantiste

des consciences instauré par le
régime totalitaire. En plus des concerts,
jusqu'au mois de juin 1943, Ullmann
tint au moins trois conférences, dont les
titres (« Mahler et Schönberg », « Dé-

Viktor Ullmann photographié en 1924

pour l'album destiné au « MaîtreArnold
Schönberg »

Universalité fictive de la
communication artistique
A Terezin, la culture se fondait donc sur
un paradoxe auquel Ullmann sut donner,

mieux que tout autre, une forme
organique. En plus des compositions,
des témoignages sur l'organisation des

concerts, on conserve encore en effet
de lui vingt-six critiques sur différentes
manifestations musicales, la moitié
dactylographiées, donc destinées à

circuler, d'une certaine manière. C'est là
la manifestation dramatique de la
tentative de vivre la communication artistique

dans sa globalité fictive, en
maintenant les formes civilisées, dont la
négation - plus que les privations
physiques - aurait constitué l'abolition de
la part humaine de l'existence. Voilà
l'unique explication de la manière
méticuleuse, presque pédante, dont
Ullmann rédigeait ses commentaires.
Alors que, dans les circonstances, le

simple fait de faire résonner de façon
convenable quelques notes de musique
nous paraît presque miraculeux, c'était
pour lui une raison de prendre ses
distances, de distinguer le bon de

l'approximatif, de faire preuve d'une
exigence parfois impitoyable à l'égard
d'interprètes qui n'avaient obtenu de
résultats qu'au prix d'énormes sacrifices.

Rendant compte de l'exécution
de La Serva padrona, premier opéra
mis en scène à Terezin, il s'étendait

sur les détails des costumes et des
décors, louant la protagoniste, même si
« le bel canto lui convient mieux que
les staccato des soubrettes »,
recommandant des coupures dans les airs et
suggérant qu'on revoie les entrées et
sorties souvent immotivées des personnages.

S'il se plaisait à louer l'exécution

du Requiem de Verdi dirigée par
Rafael Schächter, grand animateur de la
vie musicale du ghetto, comme étant
«digne d'une grande ville», il
critiquait dans une représentation de La
Flûte enchantée les voix d'enfants des
trois génies (les mêmes jeunes musiciens

qui avaient assuré le succès de

Brundibcir) à cause de la rudesse de leur
organe, défaut acceptable dans la
composition de Krâsa - puisqu'il fallait des
voix à l'aise dans le registre médian -
mais non dans les aigus exigés par
Mozart. Aucune indulgence n'était donc
accordée aux protagonistes de ce qui
peut être considéré comme l'épopée
musicale de Terezin, aucune émotion
n'était manifestée pour des victimes
encore plus désarmées que l'adulte qu'il
était.
Nous avons certainement la possibilité
d'accroître nos prétentions en matière
de qualité artistique et donc de choisir
des œuvres que nous puissions affronter
de façon indiscutable et même monter
scéniquement.
La ténacité qui lui permettait d'affirmer
des valeurs objectives, sans ménagement

ni compassion, ne relevait pas
d'une incompréhension vis-à-vis des
efforts énormes demandés à cette
communauté de désespérés pour assumer
une activité artistique de niveau
professionnel, mais d'un défi et d'une résistance

à la tentation de l'abattement. Elle
exprimait d'une part la volonté d'entretenir

des rapports directs avec la culture
que les nazis revendiquaient pour eux-
mêmes (en ayant dépouillé leurs victimes)

; de l'autre, le respect minutieux
du rite du concert, avec tous ses aspects
dialectiques, qui en font le symbole
d'une structure sociale raffinée,
s'imposait pour réaliser la fiction d'une
dimension collective, survivante illusoire
de la réalité artistique normale, bien
qu'elle n'en fût que le simulacre.

Annuler la matière
à travers la forme
« Vis le présent, vis l'éternité » - la
maxime du plus grand poète allemand,
dans laquelle il croyait voir le sens
énigmatique de l'art et qu'il inscrivit en

exergue de ce qui fut sans doute son
dernier texte, intitulé « Goethe et le
ghetto », incitait Ullmann à considérer
la « forme » comme stade ultime de la
« matière ». En ce sens, la vie
concentrationnaire constituait l'ordalie,
l'occasion par excellence où, privé des
droits fondamentaux, il était acculé à

retrouver la fonction éthique de l'art -
sans que celle-ci fût subordonnée à la
valeur esthétique ou qu'elle la subor-

17



donnât. Loin de le pousser à fuir dans
les régions abstraites de « l'art pour
l'art », la rigueur avec laquelle le
musicien juif poursuivait l'affirmation, en
termes exclusifs, de sa conscience d'artiste

le liait, en défendant le principe de
la création, à la sauvegarde de la dignité
humaine au stade le plus achevé. Ainsi,
pour avoir conservé la tension intellectuelle

dans les circonstances les plus
adverses, il mérite qu'on reconnaisse
1 ' héroïsme de son intention, avant même
la portée de son acte.
Theresienstadt était et est pour moi une
école de la forme. Naguère, quand on
n 'éprouvait pas la violence et le poids
de la vie matérielle, parce qu 'ils étaient
masqués par les commodités magiques
de la civilisation, il étaitfacile de créer
de belles formes. Ici, où même dans la
vie quotidienne, il faut dépasser la
matière en passant à la forme, où tout
ce qui est musique est en rupture totale
avec l'environnement, se trouve la seule
vraie grande école. J'y vois, avec
Schiller, le secret de l'œuvre d'art:
annuler la matière à travers la forme —

telle est probablement la mission
principale de l'homme, non seulement de
l'esthète, mais du moraliste.
Ces lignes sublimes nous permettent de

comprendre qu'avant même l'élimination
des individus, avant les tortures

physiques et les violences, la plus grande
atrocité commise par les nazis - dans

les lieux de l'anéantissement programmé
où ne régnaient pas les conditions

particulières qui firent de Terezin une
expérience unique - fut le fait de dénier
aux hommes la possibilité d'exprimer -
avant même leur statut misérable - leur
raisons de vivre, le sens humain de
l'existence, qui est plus vif que jamais
devant la mort. C'est pourquoi le journal,

même naïf, d'une fillette comme
Anne Frank reste un monument
historique. C'est pourquoi, aujourd'hui, la
leçon de la guerre féroce de Bosnie et
du siège sanglant de Sarajevo n'émane
pas seulement des milliers de tombes où
sont rassemblés les restes des victimes,
mais aussi - et surtout - du souvenir de
la détermination et de l'audace de ceux
qui, dans les caves froides et sombres,
sous les grenades, n'ont pas renoncé à

assurer la poursuite de la coexistence.
A travers des lectures de poésie, des
exécutions musicales de fortune, des

spectacles approximatifs, ils ont réussi
à transmettre le sens ennoblissant des
créations de l'intelligence, en réservant

- entre les heures impérieuses et érein-
tantes vouées à assurer la survie - du
temps et de l'énergie pour se consacrer
à un exercice plus noble, la recherche
de l'identité universelle de l'homme.
Viktor Ullmann en avait conscience,
lucidement, dans le poème que lui inspira
la vision du cercueil de Sigmund Schul,
compositeur de 20 ans mort à Terezin,
promesse brisée par la cruauté des
événements, qui lui a dicté quatre vers
d'une profondeur déconcertante :

Ach, kurz sind die Künste und lang sind
die Leben
und karg ist die Ernte, so viel wir auch
streben.
Was wollen die Töne, was wird mir so
bang?
Wir suchen vergessener Engel Gesang.
(Oh, les arts sont courts et les vies
longues,

et pauvre est la moisson, quels que
soient nos efforts.
Que veulent ces sons, pourquoi mon
angoisse?
Nous ch

oubliés.)
Carlo Piccardi

(adaptation française : Jacques Lasserre)

Bibliographie
Josa Karas, Music in Terezin 1941-1945,
New York 1985
Hans-Günter Klein (sous la direction de),
Verdrängte Musik (NS-verfolgte
Komponisten und ihre Werke)
• vol. 2 : Viktor Ullmann, Materialien,

Nous cherchons le chant d'anges

sous la direction de Hans-Günter
Klein, Hambourg 1995
vol. 3 : Viktor Ullmann, 26 Kritiken
über musikalische Veranstaltungen in
Theresienstadt, sous la direction
d'Ingo Schulz, Hambourg 1993
vol. 4 : Ingo Schulz, Verlorene Werke
Viktor Ulimanns im Spiegel zeitgenössischer

Presseberichte, Hambourg
1994
vol. 6 : Gideon Klein, Materialien,
sous la direction de Hans-Günter
Klein, Hambourg 1995
vol. 9 : Lubomir Peduzzi, Pavel Haas,
Hambourg 1995
vol. 12 : Hans-Günter Klein (éd.), Viktor

Ullmann. Die Referate des
Symposions anlässlich des 50. Todestags,
14.-16. Oktober 1994 in Dornach, und
ergänzende Studien, Hambourg 1996
vol. 14 : Hans-Giinter Klein (éd.),
« es wird der Tod zum Dichter ».

Die Referate des Kolloquiums zur
Oper « Der Kaiser von Atlantis » von
Viktor Ullmann in Berlin am 4./5.
November 1995, Hambourg 1997

Berichte

tend«s

our que le
continue

spectacle

L'« Action Intermittents» lutte pour
améliorer les conditions des artistes sans
travail

Dans le cadre d'une politique
d'encouragement à la culture, « l'engagement
de l'Etat est nécessaire, tant sur le plan
financier que sur le plan moral ». Cette
déclaration de Ruth Dreifuss du 30 mai
1997 met en évidence la double importance

que joue la culture au sein de notre
société. Tout en étant étroitement liée à

l'économie, elle permet en même temps
aux individus de développer à travers
elle une véritable identité communautaire,

la spécificité de l'économie
culturelle proprement dite s'équilibrant
entre ces deux pôles.
Or, «la nouvelle loi sur l'assurance-
chômage, qui entrera pleinement en
vigueur au premier janvier 1998, est
catastrophique pour les professionnels
du spectacle, de l'audiovisuel et des
médias »*. Si cette réforme vise
principalement à donner aux chômeurs le
maximum de chances de retrouver un
emploi stable dans un délai de deux ans,
« elle s'avère particulièrement inadaptée

et discriminante pour ceux qui exercent

des métiers sur le mode du travail
intermittent », c'est-à-dire les comédiens,

danseurs, musiciens, metteurs en
scène, chorégraphes, décorateurs, tech¬

niciens, régisseurs, cameramen, sonon-
sateurs, éclairagistes, machinistes,
pigistes, journalistes, etc., qui exercent
des métiers où les changements
d'employeurs sont fréquents ou les rapports
de service d'une durée limitée.
En réalité, cette loi ignore complètement

les conditions particulières des

professions du spectacle. Par exemple,
« un technicien de la scène ou du cinéma,

un artiste-interprète, ne pourra plus
renouveler son droit à l'assurance-chômage

s'il n'a pas cumulé 12 mois
d'activité rémunérée dans les 24 derniers
mois ; l'expérience pratique démontre
que cette exigence ne pourra pas être
satisfaite dans la plupart des cas ».
Cette situation, et ses dérives annoncées
ou supposées, menace à plus ou moins
longue échéance la pratique d'une
culture vivante professionnelle en la
rendant de plus en plus précaire. A cela
s'ajoute que ce mouvement d'écrémage
des professions du spectacle et de
l'audiovisuel va à Tencontre de la spécificité

d'une réelle économie culturelle,
car sa richesse et sa vitalité n'existent
que dans l'expression de son extrême
diversité. Avec cette loi sur l'assurance-
chômage, nombreux sont celles et ceux
que ces nouvelles dispositions vont
exclure de leur droit à des indemnités et

pousser à l'abandon de leur métier.
« Il ne fait aucun doute que ce
durcissement, conjugué à une politique de
reconversion forcée vers d'incertains
emplois dans d'autres métiers, ne peut
que conduire à l'amputation de tout un
potentiel créatif, à une régression vers
l'amateurisme, et à la disparition
programmée - vraisemblablement par
inconscience - de tout un savoir-faire
essentiel au maintien d'une création
culturelle indépendante et variée dans
notre pays. Cela signifie aussi un éloi-

18


	Le chant des anges oubliés : l'épopée musicale de Terezin = Der Gesang der vergessenen Engel : das musikalische Epos von Theresienstadt

