
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1997)

Heft: 53

Artikel: Im künstlerischen Bild den Zustand der Welt reflektieren : ein Porträt
des Komponisten Victor Fenigstein = Reflet du monde, réflexion sur le
monde : le compositeur Victor Fenigstein

Autor: Hennenberg, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Violenter l'instrument
L'homme qui, il y a presque soixante
ans, reçut de son père son premier ban-
donéon, avec la recommandation d'en
jouer comme personne, assis maintenant

dans un immense fauteuil, repense
à cette caisse de métal et de nacre remplie

d'air, et dit : « Avant tout, le tango
ne fonctionne pas, à mon avis, sans
bandonéon. Je n'approuve pas le tango
avec un saxophone en soliste. Le
bandonéon est l'instrument par excellence
du tango. Quelquefois, en concert, je
raconte sa curieuse histoire : le bandonéon

est né dans une église ; des églises
européennes, il est passé aux bordels de
Buenos Aires, de là dans les cafés, et

aujourd'hui il est entré dans les salles
de concert. C'est dire qu'il a fait le tour
complet. Pour moi, personnellement -
pour un autre musicien, ça sera tel
instrument différent-, cen'estpas lamoitié
de moi-même, c'est quatre-vingt-dix-
neuf pour cent de moi-même. Pour un
musicien, l'instrument importe plus
qu'une femme, qu'un enfant. On aime
son instrument de tout son cœur. Moi,
j'aime le bandonéon. Et quand je joue,
quand je chante une mélodie, je l'aime
plus au travers des doigts. Le bandonéon,

il faut le jouer avec un peu de
colère, de violence. Il faut le violenter,
le battre, tout exiger de lui. Je ne conçois
pas que l'on joue du bandonéon comme
si on était un gamin en train de pisser,
il faut en jouer avec tout ce qu'on a dans
le ventre. J'écoute jouer, par exemple,
Alejandro Barletta, et pas un de mes
cheveux ne bouge ; par contre j'écoute
jouer Leopoldo Federico, Roberto Di
Filippo ou Nestor Marconi, et c'est un
autre bandonéon. On ne peut pas en
jouer comme si c'était un clavecin : il
faut employer un autre type de force,
c'est quelque chose de plus physique.
Comme dit Le Gros (Leopoldo) Federico,

il faut jouer avec tout le poids du
cœur ; lui, avec ses cent vingt kilos, il
le démolit. Il ne faut pas en jouer, comme

le disent les fanas de la technique,
en tirant et en poussant. Poussé, le ban¬

donéon ne pourra jamais faire de phrases,

on ne peut rien en faire. Moi, je
peux dire que je ne joue même pas le
dix pour cent de mes notes en poussant.
J'utilise la pousse simplement pour
respirer avec la caisse, mais pour chanter

une mélodie, je dois le faire en tirant.
De cette manière, on prend plaisir à ce
qu'on joue. En poussant, on ne jouit pas
du tout ; pousser, au bandonéon, c'est
zéro, c'est rien. »
Astor Piazzolla - 67 ans au moment de
cet entretien -, qui a subi quatre pontages

récents pour que son cœur puisse
continuer à secouer cette caisse aux sons
miraculeux, assis dans un fauteuil par
un après-midi orageux, pense qu' il a fait
ce qu'il devait. Que sa musique a attendu

le temps nécessaire pour atteindre le
cœur d'autrui.
« Si j'avais connu le succès depuis le
début, je me serais méfié. » Il croit en
Dieu, aime la mer, la pêche au requin,
la terre humide et les pommes vertes. Il
affirme que, s'il revenait au monde, il
serait de nouveau bandonéoniste. Qu'il
aimerait bien que cela arrive - pourquoi
pas Mais cette tentation faustienne
s'explique par sa soif de perfection :

« J'aimerais bien vivre cent ans de plus
- pas pour végéter ou expier quelque
chose de mal fait ou d'inaccompli, mais

pour continuer à composer, pour écrire
de la musique chaque fois meilleure.
Evoluer, c'est condenser - Mozart, par
exemple, écrivait toujours mieux parce
qu'il devenait plus clair, plus pur. Plus
l'œuvre est nette, plus on l'écoute.
Condenser, c'est ce qu'il y a de plus
difficile en art. »

Guillermo Saavedra
Traduit de l'espagnol par Carmen Perrin

et adapté par Jacques Lasserre

Le texte original de cet entretien a été publié
partiellement dans le journal El pais de
Montevideo (Uruguay).
Guillermo Saavedra parlera de la musique et
de la poésie argentine dans le cadre du festival
Neue Musik Ramlingen, les 23 et 24 août. Le
festival a pour thème « Zwielicht - media
luz » ; le programme comporte plusieurs
musiques d'Argentine et d'autres pays d'Amérique

du Sud.

Piazzolla (à droite) et Gil Evans, New York 1986

20



Im künstlerischen Bild den Zustand der Welt reflektieren
Ein Porträt des Komponisten Victor Fenigstein

Zur Avantgarde wollte der seit 1948 in Luxemburg lebende
Schweizer Komponist Victor Fenigstein nie gehören. Ihm
geht es darum, fern aller Moden Zeuge dieses Jahrhunderts
zu sein und diese Zeitgenossenschaft in der künstlerischen
Reflexion politischer Vorgänge auszudrücken. So setzt er
in Seventeen Millions den Hungertod von Kindern in Beziehung

zur Vernichtungsmaschinerie der Nazis, thematisiert
er in den Etudes concertantes «I Muratori» eine
Grubenkatastrophe in Belgien und macht er die Parolen eines
Demonstrationszuges zum rhythmischen Baustein eines
Streichquartetts. Viele seiner Werke harren noch der
Entdeckung: Von der Gesamtvertonung der 154 Shakespeare-
Sonette ist erst ein Teil aufgeführt worden.

ltëecompôs°?eur' •utoM

irde. Ce qui lui importe d'exprimer sa qualité de
l'écart de toutes «es modes, et *®*PJments po|itiqUeS.
untenriporain en /^Millions, il établit un rapp°i-t e"tr|
insi, dans Seventeen Million hiner-ie genocidaire
_ enfants morts de faim et i

tes w | Muratori », il

uor à cordes. mfs| en musique comp,e*,® é®|

—ts de shakespear

donnée qu'en extraits.

Von Fritz Hennenberg

Moutfort, ein Dorf im Grossherzogtum
Luxemburg, wenige Kilometer von der
Hauptstadt entfernt. Eine Siedlung am
Ledenbierg, ein Haus, begrünt, fast
versteckt, praktischer Grundriss, Wohndiele

- Arbeitsstudio - Küche sind eins,
ein Gärtchen davor, die Bahnstrecke,
hin und wieder rattern Züge. Hier wohnen

Mara und Victor Fenigstein, beide
Schweizer, sie Juristin, promoviert mit
einer Dissertation über die Rassegesetzgebung

der Nazis, er Komponist,
zweiundsiebzig Jahre alt, bis zu seiner
Pensionierung Professor für Klavier am
Konservatorium von Luxemburg.
Victor Fenigstein, 1924 in Zürich geboren,

entstammt einer altjüdischen Familie,

die Ende des vorigen Jahrhunderts,
aus Breslau vertrieben, in der liberalen
Schweiz, in Zürich, Zuflucht gefunden
hat. Der Vater war Romanist und wirkte
in Zürich als Lehrer für Französisch und
Italienisch an der Handelsschule des
Schweizerischen Kaufmännischen
Vereins. Er war künstlerisch interessiert und
schrieb - auch um sich etwas
hinzuzuverdienen - Rezensionen. So wird er
auch mit Künstlern bekannt. Im Hause

verkehren unter anderem Ferruccio
Busoni und Else Lasker-Schüler.
Die musische Familie gibt Anregung in
Fülle. Die Schwester, neun Jahre älter,
bringt ihm das Lesen bei und lehrt ihn
die Noten. Ein Onkel ist Violinist im
Tonhalle-Orchester und erteilt ihm
Geigenunterricht. Mit neun Jahren kann
er sich mit einem Vivaldi-Konzert hören
lassen. Es gibt viele, die so anfangen.
Auffällig bei ihm ist aber das absolute
Gehör.
Fenigstein legt die Geige beiseite und
entscheidet sich für das Klavier. Noch
während er das Gymnasium besucht,
wird er Schüler des Pianisten Emil Frey.
Der Verfasser des dreibändigen
Standardwerkes Das bewusst gewordene
Klavierspiel ist mehr als nur ein versierter

Pädagoge, nämlich auch Ratgeber in
persönlichen und nicht zuletzt in
politischen Fragen. Sein aus religiöser
Überzeugung gelebter Antifaschismus
prägt sich Fenigstein vorbildhaft ein.
In der Harmonielehre erweist er sich als

eigensinniger Schüler. Seine Fantasiekraft

trägt ihn, schon bei der elementaren

Unterweisung, über das Regelge¬

bäude hinaus; das Schema ist ihm ver-
hasst. Paul Müller ist sein Lehrer; die
beiden bleiben in Verbindung bis in
Müllers letzte Lebenszeit hinein. 1945
erhält Fenigstein das Lehrdiplom.

Von Zürich nach Luxemburg
- mit Seitenblick in die DDR
In der Schweiz professionell als
Musiker anzukommen, ist schwierig.
Fenigstein schlägt sich während drei
Wochen als Barpianist im Oberengadin
durch und wird Musiklehrer in der
Zürcher Klubschule der Migros-Genos-
senschaft. Die pianistischen Fertigkeiten

vervollkommnet er als Privatschüler
von Edwin Fischer und in dessen Luzerner

Meisterkursen.
Ein Freund liest im November 1947 in
der Neuen Zürcher Zeitung von der
Stellenausschreibung einer Klavierprofessur

am Konservatorium Luxemburg. Er
empfiehlt Fenigstein, sich zu bewerben,
und dieser geht aus einem Wettbewerb
mit sieben Kandidaten als Erster hervor.
Bis er definitiv berufen wird, hat er aber
ein Netz von Intrigen zu zerstören. Fast
vierzig Jahre lang - bis zu seiner
Pensionierung im Jahre 1985 - hat Fenigstein

seine Luxemburger Klavierklasse
geleitet.
Der Start in Luxemburg ist von den
Querelen überschattet, und Fenigstein
sondiert auch anderswo - sogar im
Osten. 1951 leitet er das Schweizer
Musikprogramm zu den Weltjugendfestspielen

in Berlin. In Zürich ist er durch
einen Freund in den Marxismus eingeführt

worden. Der Freund ist der Sohn
eines bekannten Psychoanalytikers; so
verbinden sich - als prägend für die
Weltanschauung - Marx und Freud.
Der Zürcher Brecht-Enthusiast Benno
Besson, in Berlin Brecht-Mitarbeiter,
nachmals Volksbühnen-Intendant und
für spektakuläre Regietaten gefeiert,
bietet während der Jugendfestspiele sein
Domizil an. Aber die Erfahrungen, die
Fenigstein macht, warnen: Harry
Goldschmidt, der Schweizer Musikwissenschaftler,

der sich in der DDR
niedergelassen hat, verhält sich reserviert,
ebenso Georg Knepler als Direktor der
Hochschule, und die offiziell verordnete

Kulturpolitik stösst mit ihrer Engstirnigkeit

ab. Fenigstein hatte mit den
Gedanken gespielt, nach Berlin
überzuwechseln, um dort seine sozialistischen
Ideale zu leben; aber er sieht die
Aussichtslosigkeit. Er beteiligt sich am
Klavierwettbewerb, spielt Schostakowitsch

- und wird schräg angesehen; denn
dieser war als «Formalist» verdächtigt.
Es war jene Zeit, da Andrej Shdanovs
Kunstdoktrin auch das Musikleben
vergiftete.

1952: ein Schicksalsjahr für Victor
Fenigstein. Bei dem Achtundzwanzigjährigen

zeigen sich die ersten Anzeichen
einer Multiplen Sklerose. Die pianistische

Karriere, die schon zu schönen
Erfolgen geführt hatte - 1949 spielt er
in Luxemburg zu einer Chopin-Feier

21



unter anderem das f-Moll-Konzert -,
muss abgebrochen werden. Fenigstein
sucht nach einem Äquivalent der
musikalischen Ausdrucksäusserung - und
findet es im Komponieren. Zwar hat er
schon Musik geschrieben, Lieder
zumeist, Reflexionen auf Erlebnisse,
autobiographisch gerichtet. Es scheint
nun, dass gerade die Erkrankung dazu
drängt, vom Privaten ins Allgemeine zu
finden, im künstlerischen Bild den
Zustand der Welt zu reflektieren.
Damals wütete der Kalte Krieg und forderte

zur Stellungnahme auf. Über die
Entstehung seines ersten grösseren,
politisch gerichteten Werkes sagt
Fenigstein: «Da waren die Prozesse gegen
Ethel und Julius Rosenberg wegen Spionage

in den USA. Und wir - Mara und
ich - hatten Hoffnung, dass es doch
endlich mal vorbei sei mit Krieg, vorbei
sei mit der Verfolgung von Menschen,
hatten Hoffnungen, dass der Sozialismus

sich durchsetzen wird, dass die
Menschen endlich verständig werden
und neue Arten von Zusammenleben
ermöglichen können. Wir waren davon
überzeugt, wir waren heillose Idealisten.

Da war der Kalte Krieg für uns was

ganz Schreckliches. Da schrieb ich im
Bett die Kantate Et le jour se leva pour
lui über Gedichte von Paul Eluard.»1
Die Kantate thematisiert den Aufstand
gegen Unrecht und Unterdrückung.
Einer der Teile ruft den spanischen
Bürgerkrieg in Erinnerung - La victoire de
Guernica es mag kein Zufall sein,
dass Luigi Nono um eben diese Zeit
denselben Text vertont hat. Fenigsteins
Kantate hat damals keine Chance für
eine Aufführung; diese findet erst vierzig

Jahre später statt, zum 175jährigen
Jubiläum der Universität Ltittich.
Als Komponist ist Fenigstein weitgehend

Autodidakt. Die Arbeiten der
fünfziger Jahre halten sich an vertraute
Modelle; nur vorsichtig sucht er sich
modernes Terrain zu erschliessen. Dass
er bei Hermann Scherchen, dem er seine
Paul-Eluard-Kantate zeigt, auf Zurückhaltung

stösst, nimmt nicht wunder.
Scherchen war auf Schönberg und seine

Schule eingeschworen. Immerhin
nimmt er sich die Zeit, das Werk
sorgfältig durchzulesen. Noch heute erinnert

sich Fenigstein staunend daran,
dass er dafür eben just dreissig Minuten
brauchte und die Partitur mithin so
hörte, wie sie angelegt war.

Klassische und
andere Modelle
Als er zu komponieren begann, wollte
Fenigstein nicht mit der Mode gehen
und nahm dafür auch in Kauf, womöglich

in die Ecke gestellt zu werden. Er
hatte aber auch nicht die Ewigkeit im
Visier und kokettierte nicht mit der
Haltung des verkannten Genies. Er
wollte das sagen, was ihn zu sagen
bedrängte und erhoffte sich ein Echo bei
denen, die sich Unvoreingenommenheit
und den Blick für die Realität bewahrt

hatten. In einem Gespräch hat Fenigstein

betont, dass er auf keinen Fall zur
Avantgarde gehören wollte. Es sei ihm
um ein möglichst ordentliches Verwalten

seiner Gaben gegangen. Gewiss
habe er von der sogenannten Avantgarde

dieses und jenes gelernt; seine
Absicht aber zielte darauf, fern aller
Moden Zeuge dieses Jahrhunderts zu
sein und die Zeitgenossenschaft nicht
zuletzt in der Reflexion der wesentlichen

politischen Vorgänge
auszudrücken.

Zu sprechen wäre freilich auch vom
Einfluss der grossen klassischen Vorbilder.

Von Jugend an verehrt Fenigstein
Robert Schumann. Als Pianist hat er
sich alle seine Klavierwerke angeeignet,

und eine Jugendsinfonie in d-Moll
folgt dem Schumannschen Modell. Ein
bevorzugtes Stück Fenigsteins ist auch
das 4. Klavierkonzert von Beethoven.
In seinen Three Events for piano and
classical orchestra (1970) hat er sich
exakt an die Beethovensche Instrumentierung

gehalten, auch an die dort
angeschlagenen Tempi. Kernstück dieses
Werks ist das Finale, das zu einem
Festakt in Luxemburg beziehungsvoll
neben dem Beethoven-Konzert stand.
Es war dies (selten bei Fenigstein) ein
Auftragswerk. Aber eine bramarbasierende

Huldigung war von ihm nicht zu
erwarten. Er nennt den Satz kryptisch
Friendship-Ostinato. Der konstitutive
tänzerische Rhythmus stammt aus
Westafrika. Hinein klingen aber SOS-Signale

- am Schluss einsam vom Klavier
artikuliert.
Victor Fenigstein macht die Musik zum
politischen Dokument und nimmt damit
eine Tradition der zwanziger Jahre auf.
Neben ihm knüpfen Luigi Nono, Hans
Werner Henze, Paul Dessau daran an.
Schon in den Mittfünfzigern provoziert
er in den vom Quatuor Parrenin urauf-
geführten Six réactions sur un thème
de rythme pour quatuor à cordes mit der
Übernahme von Parolen aus
Demonstrationszügen in die Kammermusik.
Der französische Soldat Henri Martin
hatte sich dem Indochinakrieg verweigert

und war ins Gefängnis geworfen
worden. Es formierte sich eine gewaltige

Protestbewegung. Fenigstein hörte
die Rufe «Libérez Henri Martin!» und
«La paix au Vietnam!» auf der Strasse
und machte sie zum rhythmischen
Baustein.

Es sind aktuelle Themen, die in den
Ländern des damals real existierenden
Sozialismus hätten interessieren müssen,

aber dort ist Fenigstein, wie auch
andere seiner Kollegen, tabu, weil er
mit der Verbindung von politischer
und künstlerischer Progressivität Emst
macht. Die im Zeichen des Stalinismus
angezettelten Formalismus-Debatten
klingen lange nach. Besonders verdächtig

ist, wer Techniken Schönbergs und
seiner Schule für ein politisches Thema
beansprucht. Hanns Eislers zwölftönige
Deutsche Sinfonie, ein Werk des Wider¬

stands gegen die Hitlerdiktatur, musste
jahrelang unter Verschluss bleiben!
Fenigstein hat von Schönberg gelernt
und sich die Zwölftontechnik angeeignet,

aber der Ausdrucksqualität von
dessen Musik steht er durchaus kritisch
gegenüber: Ihm missfällt eine gewisse
Schwülstigkeit, und zwar nicht nur in
Schönbergs spätromantischer Periode,
sondern auch bei dem späteren Dodeka-
phonisten. Eher hält er sich an Schönbergs

Schüler Webern. Das Sparsame
der Webernschen Fakturen wurde zum
Vorbild für ihn: «Ein Beispiel, nicht zu
schwatzen, sondern nur das Nötige zu
sagen, und das möglichst konzis und
bescheiden.»

Politische Hauptwerke
Das erste Chef d'œuvre Victor Fenigsteins

von fast einer Stunde Dauer sind
die 1967 entstandenen Etudes concertantes

«I murcitori» für Solovioloncello,
Mezzosopran und grosses Orchester.

Vermittelt über Verse von Arturo
Fornaro wird wiederum ein aktuelles
Geschehnis thematisiert, nämlich das

Grubenunglück von 1956 im belgischen
Marcinelle. Mangels ausreichender
Sicherheitsvorkehrungen gingen Hunderte

von Gastarbeitern, die dort in den
Minen unter Tage schufteten, zugrunde.
Die Musik fesselt mit einer geradezu
sprachlichen Überredungskraft: Nach
alter Überlieferung wird sie als ein
Mittel der Rhetorik begriffen. Hier gilt,
was ein Einsichtiger einmal so
ausgedrückt hat: Fenigsteins Musik sei nicht
zu «spielen», sondern instrumentaliter
zu «sprechen».2 Fenigstein geht so
weit, das konzertierende Violoncello als
einen «Evangelisten» zu bezeichnen.
Jedenfalls tritt - trotz der Dramatik des

Sujets - ein epischer Grundzug hervor.
Dem entspricht die Gliederung des
Stücks in eine Vielzahl von «Kapiteln»,
wobei Abschnitte in Zwölftontechnik
und freie, intermezzohafte, sich
abwechseln.

Ein zweites Hauptwerk entsteht 1979:
die Kantate Seventeen Millions für
Mezzosopran, Sprecher und grosses
Orchester. Fenigstein empört sich über
den Hungertod von über siebzehn
Millionen Kleinkindern in unserer partiell
im Überfluss schwelgenden Gesellschaft.

(Durch eine Korrespondenz mit
dem Sekretariat der UNICEF wird
der schreckliche Fakt bestätigt.) Er
zieht Parallelen zur Vernichtungsmaschinerie

der Nazis und zitiert Texte aus
der szenischen Dokumentation Die
Ermittlung von Peter Weiss über die
Frankfurter Auschwitz-Prozesse. Es
scheint aber auch, als schöne Utopie,
das Bild einer befriedeten Welt auf. Am
Schluss der Partitur steht eine Widmung
an den Philosophen Ernst Bloch, den
Autor des «Prinzips Hoffnung». Immer
wieder gibt es Stellen, die ein Gegenbild

schaffen - Fenigstein sucht seiner
Musik die Blochsche «Hoffnung»
einzuprägen.

22



Zur Dramaturgie von Seventeen
Millions gehört, das Banale als gefährlich,
womöglich tödlich zu denunzieren. Da
steht das einschmeichelnde Kinderlied
«Weisst du, wieviel Sternlein stehen»
des Hoffmann von Fallersleben, das die
Sopranistin vor sich hinsingt, ohne alle
Begleitung. Oder es wird der «Todesengel»

von Auschwitz, Dr. Mengele,
mit einem Substrat musikalischer
Banalitäten porträtiert. Fenigstein
meint, dass die Figur nur durch
den «grössten musikalischen
Kitsch», «einen sieghaften,
grossartigen Song», vernichtet
werden kann. Ein musikalischer
«Schmarren» soll anzeigen, wie
die Menschen eben dadurch
zu Ungeheuerlichkeiten
verführt werden können.

Enzyklopädische
Vertonungen
In den mittachtziger Jahren legt
Victor Fenigstein seine letzten
grossen Kompositionen vor.
Längst hat er das Klavierspiel
aufgeben müssen; sein absolutes

Gehör hilft ihm, das innerlich

Vorgestellte zu Papier zu
bringen. Später treten
Schwierigkeiten hinzu, den Schreibstift
zu führen, und zwingen zu einer
radikalen Reduktion der Mittel.
Fenigstein macht aus der Not
eine Tugend und verdichtet das,
was er sagen will, auf nur
wenige Noten.
Er nimmt sich zwei Projekte
vor, die als ein Schlüssel seines
Weltverständnisses gelten können.

Mit der Vertonung von
Brechts um 1930 entstandenem
Schauspiel Die heilige Johanna der
Schlachthöfe sucht er zu den Wurzeln
der gesellschaftlichen Konflikte dieses
Jahrhunderts vorzudringen. In seiner
Gesamtvertonung der 154 Sonette von
William Shakespeare schliesslich
verflicht sich, über die Jahrhunderte gültig,
die Psychologie der Liebe mit der
Philosophie. Beide Werke überschreiten
mit ihrer vielsttindigen Dauer den Rahmen

des normalerweise Aufführbaren
bei weitem. Aber die Sonette sind auch
einzeln für sich gültig, und für die
Uraufführung des Bühnenstücks 1986 in
Brechts Geburtsstadt Augsburg hat der
Autor eine reduzierte «Spielfassung»
erarbeitet.

In der Heiligen Johanna der Schlachthöfe

seziert Brecht die zyklischen
kapitalistischen Wirtschaftskrisen und gibt
zugleich ein Lehrbeispiel zu Strategie
und Taktik des politischen Kampfes.
Dabei legt er sich insbesondere - in
parabelhafter Verkleidung - mit dem
Reformismus der Sozialdemokratie an,
der - so Brechts Überzeugung - das
Unrecht dieser Welt nicht abschafft,
sondern zementiert. An der Figur der
Johanna und ihrer Heiligsprechung wird
die Vereinnahmung des (gutgläubigen)

Reformators durch das überlieferte
Herrschaftssystem demonstriert.
Victor Fenigstein sieht die Parallelen zu
seiner Zeit; es ziehen ihn freilich auch
die besonderen formalen Qualitäten an.
Auf weite Strecken wird Schillersches
Pathos parodiert; schon im Schauspiel
neigt vieles zur Oper hin, namentlich
das grosse Finale. Brechts Mitarbeiter
Paul Dessau trug sich in den sechziger

Jahren mit dem Plan einer «Johanna»-
Oper; aber er kapitulierte vor der
Schwierigkeit, von Brechts Witwe
Helene Weigel die Genehmigung zu
erhalten. Victor Fenigstein nun hatte es

mit Brechts Tochter Barbara zu tun und
war skeptisch. Durch Vermittlung eines
Freundes und des Suhrkamp-Verlages
gab sie aber schliesslich ihre Zusage.
Im Programmheft zur Augsburger
Uraufführung 1986 hebt Fenigstein den
Gegenwartsbezug hervor: «Die
kapitalistische Zeit steckt einmal mehr seit
längerer Zeit in einer gigantischen
Wirtschaftskrise - nur diesmal als
Strukturkrise mit Aussicht auf unabsehbare

Dauer- mit Millionen von Arbeitslosen,

so ähnlich wie in den Jahren des
Entstehens dieses Dramas. Schon wieder

hatten sich seit vielen Jahren
idealistisch gesinnte Kinder des Bürgertums
und des Kleinbürgertums zu anarchistischen

Revoluzzern und Heilsbringern
entwickelt, die ähnliche Taten, wie die
reumütige, entkräftete Johanna sie am
Schluss des Dramas propagiert, mit
Schiesseisen und Bomben in die
Wirklichkeit umsetzten, womit sie letztlich
nichts anderes bewirkten, als den
Regierungen einen Vorwand für die ver¬

stärkte polizeiliche Überwachung der
Bürger ganz allgemein zu liefern, die
verschreckt nach der starken Hand riefen

und bereit waren, Abstriche an teuer
erworbenen demokratischen Freiheiten
in Kauf zu nehmen.»
Victor Fenigstein nennt sein musikalisches

Bühnenwerk nicht «Oper»,
sondern, ironisch altertümelnd, «Singespiel»

und will damit ausdrücken, dass

er ein «zum Singen bestimmtes
Drama» im Sinn hat - nicht mehr
und nicht weniger. Seine
Hauptaufgabe besteht, wie er sagt,
darin, zu versuchen, «die Satz-
und Wortgesten des Dramas mit
musikalischen Gesten zu erfüllen,

die ihnen entsprechen und
sie klar artikulieren». Die Musik
legt sich Zurückhaltung auf,
«dient» im guten Sinne dem
Wort, und hilft gleichwohl,
Worte und Taten zu kommentieren,

will sagen: auf ihren
Wahrheitsgehalt zu durchleuchten.
Fenigstein setzt als Dialektiker
das «Einfache» und «Tonale»
durchaus kritisch ein. Er weist
es scharf von sich, zu den
«Rückkehrern zu einer neuen Einfachheit»

gezählt zu werden, nur weil
in seiner Partitur öfters tonale
Passagen vorkommen. Sie sind
nicht Zeichen einer Nostalgie,
sondern der Entlarvung: «In
diesem Singespiel wird beispielsweise

da tonal gesungen, wo im
Text naiv oder zynisch reagiert
oder einfach gelogen wird, d.h.
wo der Textinhalt grosse
Selbstverständlichkeiten vorgaukelt,
die der Wirklichkeitsprüfung
nicht standhalten.» (Auf ähnliche

Weise hat bekanntlich schon Alban
Berg in seinem Wozzeck das Wort
«Geld» in dissonanter Umgebung durch
einen Dreiklang denunziert.)
Dass sich Fenigstein auf nur wenige
Musiker beschränkt - achtzehn - und
zudem aus diesem Ensemble von
Abschnitt zu Abschnitt eine Auswahl trifft
(nur im Finale finden alle zusammen),
entspricht Brechts Forderung nach
einer einschneidenden Reduktion des

Opernorchesters zur Eindämmung von
ihm so genannter «kulinarischer», vom
Sinn des Wortes ablenkender Wirkungen.

Auf der anderen Seite sind - eben
durch die strikte Beachtung des
Originaltextes - die zeitlichen Ausmasse
immens angewachsen: auf fünf Stunden!

Fenigstein stellt sich als
Ideallösung vor, die Handlung in originale
Schauplätze hineinzutragen, also etwa
den einen Akt in einem Schlachthaus,
den anderen in einem Park spielen zu
lassen. Das Publikum sollte wandeln
und sich womöglich in den Pausen an
Würstchen und Bier laben können:
Theaterspiel - nach antikem Vorbild -
als ein Tagesereignis!
Derselbe Zug ins Grosse bei der
Gesamtvertonung der Shakespeare-So-

Victor Fenigstein

23



In honour of 8ERMJT KCBERSTEIN - IVAN CLALDE LEYVRAZ - JOEL FIEUX - WILLIAM BLANDON - MARIO ACEVEDO assassinated yesterday by the "contras"
in NICARAGUA (near Wiwili, province Jinotega) ~ ® "

1 1Jt

Shakespeares Sonett Nr. 123 in der Vertonung von Victor Fenigstein

24



nette. Wie bei der Brecht-Vertonung
sieht sich Fenigstein hauptsächlich als
Pädagoge: Er will mit seiner Musik
helfen, das womöglich Schwierige
leichter verständlich zu machen. Für
grosses Orchester zu schreiben (was
einige der Sonette durchaus nahegelegt
hätten), gebrach es ihm an Kraft; so
beschränkte er sich auf wechselnde
Formationen mit Gesang (Solostimmen,
Chor) und nur wenigen Instrumenten,
im Extremfall gar auf Sologesang. Trotz
der Reduktion wird ein reiches Panorama

an Gestalten und Stimmungen
ausgebreitet. Leider sind aus dem Gesamtwerk

bisher nur einige Einzeltitel
aufgeführt worden - hier gibt es noch
vieles zu entdecken.

Musik als Dokument
der Gegenwart
Fenigstein hat sich vom Atheisten zum
Agnostiker hin gewandelt. Dies hat ihn
tolerant gemacht anderen Ansichten
gegenüber. Das heisst aber nicht, dass

er die Möglichkeit von Erkenntnis
überhaupt bezweifelt, im Gegenteil; er ist
nur skeptisch Behauptungen gegenüber,
die sich nicht vom Verstand und der
Erfahrung her kontrollieren lassen. Es
ist nicht zuletzt diese Sicht der Welt, die
auch in seine Interpretation von
Shakespeares Sonetten einfliesst.
Marco Kraus hat in einer eindringlichen
Analyse eines der Berlocken-Tänze -
einem Auftragswerk des Regierungsrates

des Kantons Zürich - resümiert,
Fenigsteins Musik sei «nicht Aufruf,
nicht Forderung oder Verherrlichung,
sondern, in bescheidenster Prosa,
vielleicht das Wahre: ein Dokument der
Gegenwart, welches kein Gran Hoffnung

zuviel gegenüber der Wirklichkeit
und doch auch alle Hoffnung der
Wirklichkeit ganz enthält».3
Victor Fenigstein ist im gegenwärtigen
Musikleben noch weitgehend ein Fremder;

die Entwicklung der letzten Jahre
hat dazu geführt, dass es nachgerade
unzeitgemäss scheint, wenn sich einer
in seiner Zeit engagiert, und erst noch
politisch. Gewiss ist seine Reflexion der
Wirklichkeit dauerhaft in seinen Partituren

aufgehoben. Aber die Eigenart
gerade dieser Werke ist doch, dass sie
ein Gegenüber und die streitbare
Auseinandersetzung in ihrer Gegenwart
brauchen.

Fritz Hennenberg

Berichte

tw

1 Victor Fenigstein in einem Interview am
24./25. November 1996. Auch die weiteren

in diesem Beitrag zitierten Äusserungen

gehen auf diese Gespräche zurück.
2 Loll Weber, «Der Komponist Victor

Fenigstein: ein Interpretationsversuch», in
Nos Cahiers (Luxemburg), 9/1991, S. 88.

3 Marco Kraus, «Aspekte des Verhältnisses
von Materialstruktur, Form und Inhalt in
der Musik von Victor Fenigstein am
Beispiel des ersten <Berlocken-Tanzes>», in
Schweizerische Musikzeitung, März/April
1983, S. 91.

it zuckersüssem
Lächeln

Zum 10. Todestag von Liberace

Es gibt Musiker, die sich noch lange
nach ihrem Tod einer allgemeinen
Wertschätzung erfreuen. Jährt sich bei ihnen
ein runder Geburts- oder Todestag, so
ist das Anlass für zahllose Gedenkkonzerte,

Symposien und Publikationen
aller Art: Da melden sich die lebenden
Kollegen und versichern der Allgemeinheit,

was sie dem Verstorbenen alles
verdanken und wie ihr eigenes Werk
ohne dessen prägenden Einfluss schlicht
undenkbar wäre.
Es gibt aber auch Musiker, die -
ungeachtet ihres ausserordentlichen Erfolgs
in den tonangebenden Kreisen - weit
weniger geschätzt werden. Ihr Einfluss
auf die folgenden Generationen lässt
sich zwar nicht leugnen, im Gegensatz
zum oben geschilderten Fall ist dies den
Beeinflussten jedoch eher peinlich. Die
Jubiläumsjahre dieser Sorte von Musikern

werden deshalb in der Regel mit
eisigem Schweigen übergangen.
Vor zehn Jahren, im Februar 1987,
verstarb im Alter von 68 Jahren der
amerikanische Pianist und Entertainer Liberace,

auf seine Art durchaus ein Genie.
Seine Pianistik hielt sich zwar in
bescheidenem Rahmen, erfüllte aber ihren
Zweck durchaus: Um den Virtuosen zu
markieren, reichte ihm ein gelegentliches

Arpeggio über die ganze Klaviatur.
«Zuviel des Guten ist wunderbar», diesen

Ausspruch von Mae West erklärte
Liberace zu seinem obersten Prinzip,
auch im musikalischen Bereich. Ein
bombastisches Ritardando mit
gleichzeitigem Crescendieren war sein liebstes

und häufigstes Ausdrucksmittel. Im
Gegensatz zu manchen seiner Kollegen
sah er die Zukunft des Pianistenberufs
nicht darin, immer ausgefallenere
pianistische Schwierigkeiten zu überwinden;
er konzentrierte sich vielmehr auf die
brachliegende visuelle Dimension des

Musikergewerbes. Auf diesem Gebiet
war er ein radikaler, kompromissloser
Innovator. Die perlenbesetzten Capes,
der exzentrische Schmuck, teuerste
Pelzmäntel und effektvolle Bühnenbilder

wurden zu seinem Markenzeichen;
seine Klaviere - Gegenstand seiner
ungehemmten Sammelwut - liess er mit
Edelsteinen und Spiegeln beschlagen,
und er liess es sich nicht nehmen, im
Rolls Royce auf der Bühne vorzufahren.
Am Steuer sass sein um vierzig Jahre

jüngerer Lover, der sich auf Wunsch
Liberaces einer Gesichtsoperation un¬

terzogen hatte, die ihn zu einem
verjüngten Ebenbild des Maestros werden
liess.
Liberace war ein Verpackungskünstler:
Sein Vermächtnis sind nicht die belanglosen

Schnulzen des amerikanischen
Mainstream der fünfziger Jahre,
sondern die theatralische Exzentrik seiner
Kostüme und Kommentare. Damit erntete

er natürlich Hohn und Spott bei der
neidischen Konkurrenz; andererseits
war ein solches Gebaren wie geschaffen
für das neu erblühte Medium Fernsehen.

Wie kein anderer wusste er dieses
Medium zu nutzen, dessen Möglichkeiten

er vielleicht für alle Zeiten
ausgeschöpft hat - zumindest finanziell: Er
verdiente in den fünfziger Jahren die
hübsche Summe von 50'000 Dollar
wöchentlich.
Mit grosser Kunst hat dies alles wenig
zu tun, und nicht einmal Liberace selbst
hätte wohl diesen Anspruch erhoben.
Wenn wir jedoch davon ausgehen, dass

nur wirklich bedeutende Kunst ihre
provozierende Kraft über die Zeiten
hinweg bewahrt, dann gerät die Wirkung
einer Liberace-Show unversehens in die
Nähe eines echten Kunsterlebnisses.
Nehmen wir zum Beispiel den berühmtesten

Spruch von Liberace: Er spreizt
seine Finger und zeigt dem Publikum
seine protzigen, unglaublich teuren
Ringe. «Do you like them?», fragt er
freundlich in die Menge. Die Frage wird
kreischend bejaht. Liberace ermuntert
seine Fans, die Ringe genau zu betrachten,

denn, so sagt er mit schamlos
unschuldigem Lächeln: «Machen wir uns
nichts vor - ihr habt sie schliesslich
bezahlt.» Diese Anekdote war mir vom
Hörensagen seit längerer Zeit bekannt.
Als ich diese Szene jedoch im Liberace-
Museum in Las Vegas zum ersten Mal
auf einem Videoband zu sehen bekam,
samt dem süsslichen Grinsen des
Entertainers, durchfuhr meinen Körper ein
Schauder. In meinem Gehirn setzte für
Momente etwas aus: Halb angewidert,
halb fasziniert starrte ich auf den
seifigen Zyniker. Weder die Sex Pistols
noch die Tabubrecher der Underground-
Performance-Szene haben mich je so
schockiert wie dieser Showman, der
nichts anderes wollte, als das biederste
Publikum des amerikanischen Mittelstands

unterhalten. Genau diesem
Publikum (vorwiegend nicht mehr ganz
junge, weisse Hausfrauen aus den
Suburbs) gratulierte er nach einer Nummer
mit plätscherndem Springbrunnen im
Hintergrund dazu, dass keine von ihnen
dem Imitationstrieb nachgegeben habe
und alle Hosen trocken geblieben seien.
Dieses Publikum war erstaunlicherweise

bereit, das Offensichtlichste zu
ignorieren: Dass nämlich dieser Mann, der
alle schwulen Klischees bediente,
tatsächlich schwul war. Liberace bestritt
dies zeitlebens, notfalls vor Gericht.
Nachdem ein britischer Journalist die
sexuelle Präferenz des Stars mit den
Worten «fruit flavored» zart andeutete,

25


	Im künstlerischen Bild den Zustand der Welt reflektieren : ein Porträt des Komponisten Victor Fenigstein = Reflet du monde, réflexion sur le monde : le compositeur Victor Fenigstein

