Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1996)

Heft: 50

Artikel: Himmelsturz und sternlose Nacht : die Anfange des Manierismus in

Musik und Malerei = Cataclysme céleste et nuit sans étoiles : les débuts
du maniérisme dans la musique et la peinture

Autor: Kooij, Fred van der
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-928053

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-928053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Isturz und sternlose Nacht

Himme

[y
oo

Musik und Malerei

ierismus in

Die Anfange des Man

C

inture

t la pe

ique e

dans la mus

ierisme

buts du man

ataclysme céleste et nuit sans étoiles
é

Les d

immelsturz und siernlose Nacht.

Die Anfange des Manierismus in Musik und Malerei
Mit dem aufkommenden Kapitalismus wurde von den Kiin-
sten nicht ldnger Alltagsferne, sondern Wirklichkeitsnihe
verlangt. So kam es im 16. Jahrhundert zu einer Neube-
wertung der Kiinste: dem Aufstieg der bildenden Kiinste
stand die Deklassierung der Musik zur Dienerin des Wortes
gegeniiber. In der Epoche des sogenannten «Manierismus»
wurden die Klénge zum Reden gebracht, wihrend anderer-
seits bisher der Musik vorbehaltene Konstruktionskiinste
in die Malerei Eingang fanden. Fred van der Kooij zeigt
die Wechselwirkungen von Musik und Malerei anhand von
Vokalkompositionen von Cipriano de Rore und Nicolas
Gombert sowie Gemilden von lacopo Pontormo, Rosso
Fiorentino und Dosso Dossi.

S débuts du
2 z ns étoiles - Les

e céleste et nuit sa iture :

atacd T dans la musique et la pein fue consas
maniérisme les arts ne sont p

italisme, = cher de
ssor du capita Rl S se rappro £
& des mondes lointains, mais sorgani-

2 - insi une re
e ié ils subissent ai :
la réalité. Au 16° siecle, ts déclassent la musique;

sation hiérarchique: les beaux-ar la parole. A Pépoque du

& de servante de 2 i ke
e ?:n::':’g les sons apprenpept : "?2::‘:.:} Al
- n_1atmer adopt:a certains procédés de
peinture

ceuvres vocales

de Cipriano de
tableaux de
Dossi.

von Fred van der Kooij

Vor gut 450 Jahren fiel die Musik aus
allen Wolken. Ausgerechnet der Erneue-
rungswille, der die Komponisten in
der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts
tiberkam, besass alle Anzeichen eines
Himmelsturzes. Lange Zeit, wihrend
der Antike schon und das nicht enden
wollende Mittelalter hindurch, war
die Musik nie ganz von dieser Welt ge-
wesen. Die Notenblitter waren wie
Pauspapier iiber den Bauplan der Him-
melsmechanik gelegt, ihre Intervall-
strukturen nach den Planetenumkrei-
sungen berechnet, und ihre Polyphonie
wurde jeglicher Alltagserfahrung ent-
hoben; kurz, die Musik bildete ein
Luftschloss aus klingender Glaubens-
gewissheit, das als uneinnehmbar galt.
Aber wie es auf Erden nun mal ist,
auch die Architektur der Ewigkeit wird
dort eines Tages baufillig, und so kam
das Wolkenkuckucksheim des hehren
Komponierens ins Kippen, und entspre-
chend tief war der Musen Sturz. Was
war geschehen? Die neue Zeit des auf-
kommenden Kapitalismus konfrontier-
te den doppelten Kontrapunkt mit der
doppelten Buchfiihrung, und das bekam
ersterem nicht besonders gut. Wurde
mit der Eintragung ins Handelsregister
doch mit einem Mal von allen Kiinsten
ohne Riicksicht auf Ansehen und Tradi-
tion nicht ldnger Alltagsferne, sondern

2 inture au
musique et de |;°F:: et Nicolas Gombert,

lacopo Pontormo, Ross

s o’
traver ainsi que de

o Fiorentino et Dosso

Wirklichkeitsnidhe gefordert. Das warf
die ganze Hierarchie der Kiinste iiber
den Haufen. Zwangsldufig, denn in
Sachen Nachahmung und punkto Rea-
lismus war die bis dahin eher als
schlichtes Handwerk betrachtete Ma-
lerei um einiges besser geriistet als
die abgehobene Musik. Bald konnte
Leonardo da Vinci, als er zum neube-
stellten Wettbewerb der Musen die
ersten Ergebnisse bekanntgab, mit Stolz
den Sieg der eigenen, der bildenden
Kunst vermelden.! Die Karten zum
listig gezinkten Spiel hatte aber bereits
eine Generation friilher Leon Battista
Alberti neu gemischt, als er in seinem
zeitenwendenden Buch De pictura pro-
vokativ den Reizen der Oberfliche ge-
geniiber den tiefsinnigen Mysterien des
Verborgenen den Vorzug gab. Die Kunst
der Renaissance liebte es nun mal, mit
beiden Beinen auf dem Boden der Tat-
sachen zu stehen.

Und spitestens dort stellte sich heraus,
dass die Musik an schwerem Meniskus
litt. So wacklig erschien sie inmitten
ihrer Schwestern zum Musenappell,
dass ihr kurzerhand eine Schutzpatro-
nin zur Seite gestellt werden musste.
Die dazu angeworbene Heilige Cicilia
war zwar in Tat und Wahrheit eine
Musikverdchterin, aber dank eines
kleinen Ubersetzungsfehlers in ihrer



lateinisch verfassten Vita, die sie unver-
sehens zur Erfinderin der Orgel machte,
avancierte sie, die Klidnge verabscheu-
te, glatt zu deren Fiirsprecherin. Aber
im rauher gewordenen Klima intermu-
sischer Konkurrenz reichte das Biss-
chen geistlicher Riickversicherung, so
trostend es auch war, nicht aus, und so
musste die Musik sich, wohl oder iibel,
fiir ihre weiteren Unternehmungen nach
einer realen Partnerin umsehen. Warum
sie dabei ausgerechnet auf die Literatur
stiess? — Nun, vielleicht hat sie sich
einfach mit deren {iiblichen Verspre-
chungen die Ohren voll schwatzen las-
sen. Jedenfalls klammerte sich der Ton
an das rhetorische Geschick des Wortes
wie eine iiber Nacht Beschuldigte an
die Eloquenz ihres Anwalts. Mehr noch,
bald imitierten die Kldnge den Tonfall
der Rede so gewandt, wie es ihre von
Berufs wegen glanzenden Ohrchen halt
erlaubten. Aber Erfolg im Kleinen hebt
Scheitern im Grossen nicht auf. Wie
geschickt auch immer, aus der einstma-
ligen Herrin war eine Magd geworden,
eine Dienerin des Wortes. Die ehrwiir-
dige Wertmasse, die die Harmonia
mundi in das neue, gemeinsame Unter-
nehmen einbrachte, reichte — Himmel-
sturz heisst Aktiensturz — gerade mal
fiir einen Minderheitsanteil aus. Und
so brachte gegen Mitte des 16. Jahrhun-
derts, als die Konturen der Fusion sich
klarer abzuzeichnen begannen, ein Be-
obachter die neuen Verhiltnisse so auf
den Punkt: Die Noten, sagte er, mogen
zwar nach wie vor «den Korper
einer Komposition bilden, ihre
Seele (aber) ist der Text»>.
Riickschlag hin oder her— sel-
ten ist ein Sturz zu einem
derart atemberaubenden Salto
umfunktioniert worden, als
welchen die Musik ihren Ab-
stieg inszeniert hat.

Im Grunde baumeln wir im-
mer noch entziickt am Seil,
das damals mit in die Tiefe
sauste. Denn die Agogik, das
Rubato, der mehrfache Wech-
sel im Charakter eines Stiik-
kes, das seismographische
Reagieren des Tempos auf
feinste  Stimmungsschwan-
kungen, die ganze Emotions-
maschine der Musik der letz-
ten Jahrhunderte — sie wurde
in fast allen ihren Bestandtei-
len zu eben jener Zeit konstru-
iert und versuchsweise zusam-
mengeschraubt. Es war genau
die Epoche, die wir heute
wegen ihrer verwegen experi-
mentellen Neigungen etwas
undankbar mit dem Begriff
«Manierismus» etikettieren.
Der erste Komponist und Mu-
sikrhetoriker, der es verstand,
Kldnge zum Reden zu brin-
gen, der 1516 geborene, in Ita-
lien arbeitende Flame Cipria-
no de Rore wirkte denn auch

Bildbeispiel 1: lacopo Pontormo, Grablegung

gar nicht wie einer, der sich nun zu be-
scheiden hitte. Im Gegenteil: Einem
Freund gegeniiber, der das Gesprich fiir
uns festhielt, erlduterte er stolz die von
ihm selbst fast im Alleingang entwik-
kelte Methode der sogenannten «Wort-
malerei» und nannte sie «die wahrhafte
Art zu komponieren und eine vollig
neue»>

Die Malerei

holt die Musik ein

Wihrend also die Musik erhobenen
Hauptes aus dem Herrschaftssitz aus-
zog, um in den Bedienstetenfliigel des
nachempfundenen Ausdrucks umzusie-
deln, mauserte sich im Gegenzug die
Malerei von einer mechanischen Kunst
zu einer freien, wenn nicht — wie man-
che meinten — zur Wissenschaft, und
zwar, wie Michelangelo zu verkiinden
nicht miide wurde, zur einzigen.

Bei ihrem Weg nach oben schmarotzte
die Aufsteigerin nicht wenig vom
Wissen ihrer mit dem Wort niederge-
kommenen Klangschwester. Als erstes
schnappte sie deren Adelsbrief der
Mathematik und kopierte keck die Fa-
higkeit der Musik, ihr Material dank
Zahlenmanipulationen ebenso komplex
wie klar gegliedert zu organisieren. Die
Renaissancemaler hatten sozusagen
immer eine Logarithmentafel griffbe-
reit, wenn eine neue Madonna zur Be-

pinselung anstand. Das Denken in har-
monischen Proportionen, das Ertiifteln
von raffinierten Bild-Kompositionen,
sowie die in Nachahmung der Musik-
theorie aufkommende Selbstreflexion
des optischen Mediums fiihrte zumal
in der Hochrenaissance bei Malern
wie Raffael und Andrea del Sarto zu
einer schleichenden Musikalisierung
der Malerei. In der in den ersten Jahr-
zehnten des 16. Jahrhunderts aufkom-
menden und bald — zumindest in Italien
— die ganze Epoche dominierenden
Kunstrichtung des «Manierismus» wird
das Prinzip der «gemalten Musik» zu
einem eigentlichen Stilmerkmal. Die
Vorliebe fiir Ornamentales, gelehrte
Anspielungen und kithne Formver-
zerrungen, der Hang zum Dissonanten
— all dies macht die Nihe des Manieris-
mus zur Musik aus. Sogar fiir Michel-
angelo, der die Malerei iiber alles stell-
te, war die bildende Kunst nicht nur
«Nachahmung der gottlichen Vollkom-
menheit», nein, sie war gerade als sol-
che «Musik und Melodie, die nur der
grosse Geist und auch der nur mit Miihe
horen kann». Weshalb auch nach seiner
Meinung grosse Malerei «so selten»
sei.* Wen verwundert es da, dass ein
ausgewiesener Kenner der italienischen
Kunstgeschichte des 16. Jahrhunderts
wie Sidney Freedberg bei der Beschrei-
bung zumal von Gemélden des Floren-
tiner Malers und eigentlichen Vaters
des Manierismus, lacopo Pontormo,
immer wieder auf musikalische Ter-
mini zuriickgreifen musste.> Aber
konnen Bilder denn iiberhaupt
nach Prinzipien organisiert
werden, die der Welt der Klan-
ge entnommen sind? Und
wenn ja, wie geht so ein Wun-
der vonstatten? — Am besten
wir schauen dazu ein Haupt-
werk eben jenes lacopo Pon-
tormo etwas genauer an.
Auf seiner vermutlich im Jahr
1528 vollendeten «Grable-
gung» (Bildbeispiel 1) grup-
pieren sich die Bestattungs-
zeugen um den toten Korper
Christi wie ein seltsam schwe-
bender Trauerchor. Balancie-
ren dabei doch diejenigen un-
ter ihnen, die den Leichnam
tragen und auf deren Fiissen
immerhin die gesamte Kom-
position ruht, auf Zehenspit-
zen, sodass alles Tun jeglicher
Schwerkraft enthoben scheint.
Sogar der heilige Kadaver
selbst ist des meisten Gewichts
verlustig gegangen, so wie er
da als eine Art iibergrosse Lau-
te gehalten werden kann. Die
Malweise ldsst die gleiche
Strategie der Entkorperlichung
erkennen. Die hauchdiinne
Lasur der Farben ldsst an vie-
len Stellen noch die Unter-
zeichnung durchscheinen. Zu-
dem bewirkt sie, dass das

19



Weiss der Bildgrundierung intensiv
durch die Farben hindurchstrahlt. Hel-
ligkeit scheint weniger dadurch zu ent-
stehen, dass Licht auf das Gemalde fallt,
als genau umgekehrt: Es ist, als erhelle
das Bild dank eines geheimnisvollen
inneren Leuchtens den Ort, wo es héngt.
Zur Wirkung der fast surrealen Immate-
rialitdt tragt das entscheidend bei.

Die einzelnen Korper der Trauernden,
obwohl anatomisch detailverliebt aus-
choreographiert, verschmelzen dank der
Bewegung der sie umhiillenden Farbge-
winder zu einem einzigen Gesamtleib,
der entkorperlicht wirkt und dessen
kreisformig angeordnete Kopfe wie ein
circulus vitiosus des Verlustes um ein
leeres Bildzentrum kreisen. Zugleich
formt der Ring der Haupter eine Aureo-
le, die das vollends Entmaterialisierte,
sprich den zum Vater zuriickbeorderten
Gottessohn, glorifiziert. Spétestens hier
wird klar, worauf die aufwendige male-
rische Strategie hinaus will: Nichts
weniger als dem Tod soll widerspro-
chen werden, indem seine irdische
Materialitdt als quantité négligeable
dargestellt wird. Dazu aber muss die
Malerei de facto ihre eigene Stofflich-
keit negieren. Hauchdiinn umkreisen
die Pinselstriche denn auch das Unsicht-
bare, und so, in einer bis in die Malsub-
stanz vordringenden Inszenierung des
Fliichtigen, 6ffnet sich die Darstellung
der Welt der Kldnge. Da schliessen sich
die vielen Handgesten zu einem Varia-
tionsgeflecht des Immergleichen zu-
sammen — ein Prinzip, das bis dahin nur
in der Musik mit ihren kontrapunkti-
schen Techniken zuhause war. Die Spie-
gelachsen und Umkehrungen des zu
einer hoheren Einheit auskomponierten
Ensembles der Korper entwerfen eine
optische Polyphonie, die, eben weil sie
auf ein Kraftfeld jenseits des Sichtbaren
gerichtet ist, sich dem Reich des Aku-
stischen anverwandelt und demnach mit
Fug und Recht «gemalte Musik» ge-
nannt werden darf. Damit haben wir
kunstgeschichtlich zugleich jenes Phé-
nomen der Selbstaufwertung der Male-
rei eingekreist, das vorhin — etwas un-
flatig vielleicht — als «Schmarotzen»
bezeichnet wurde. Wie mit dem Feuer
spielt Pontormo hier mit dem alten, die
bildende Kunst lange Zeit belastenden
Bilderverbot der judiisch-christlichen
Tradition, um seine Malerei mittels all
dieser Anleihen bei der Schwesterkunst
Musik erst recht adeln zu konnen.

Der Tisch als Ort des
Streits und des Gesanges
Doch zuriick zur Erde. Dort, genauer
gesagt in Florenz um 1520, formierte
sich ein kleiner Kreis von humanistisch
inspirierten Biirgern, die sogenannten
Orti Oricellari, denen neben Politikern
und Dichtern auch Maler und Kom-
ponisten angehorten.® Die Mitglieder
dieser reichlich exklusiven Societit
fiihlten sich in ihrem radikalen Erneue-
rungswillen durch &sthetische und poli-

20

tische Ziele gleichermassen verbunden.
Die Kunstrevolution, die wir heute mit
dem Stilbegriff «Manierismus» etiket-
tieren, fand hier thren wichtigsten Nihr-
boden, gehorte doch der Maler Iacopo
Pontormo ebenso zu diesem Kreis wie
der Komponist Philippe Verdelot, der
als Erfinder des Madrigals in die Ge-
schichte eingehen sollte. Setzen wir uns
doch einen Augenblick zu ihnen an den
Tisch, an jenes Vielzweckbrett, das
Streitgespriache ebenso anzieht wie die
vertrauliche Erorterung, das dem Essen
Platz bereitet, aber dem Gesang auch.
In dieser kleinen Gemeinschaft der Orti

Oricellari wird der Tisch zu einer
Schaltstelle, wo das Ich sich als soziales
Wesen bestitigt und sich zugleich in
seiner Einmaligkeit behaupten kann,
was zu einer Zeit, wo der alte Kitt in
Staat und Kirche nicht mehr so recht
halten wollte, wichtig war. Das Musi-
zieren an dieser Tafel war eine perfekte
Metapher dieses Géhrens. Ohne Zuho-
rer, sich selbst gentigend, scharten sich
drei, vier Ménner — die Frauen blieben
zundchst draussen — um eine bis zum
Zwerchfell reichende Holzplatte und
sangen. Ein Gotteslob, gewiss, und
nicht selten auch einen Gassenhauer,
aber das Neuartige im musikalischen
Gedeck war privater, intimer: Gesédnge
einer verletzten Innerlichkeit vermisch-
ten sich an diesem Tisch zu einem neuen
kollektiven Empfinden. Das Madrigal,
das sich hier entfalten konnte, 10ste das
Liebeslied und die Schicksalsballade
aus dem Nur-Volkstiimlichen, indem es
tollkiihn die heissen canti d’amore
mit der geistlichen Motettenkultur ver-
mébhlte.

Bildbeispiel 2: Iacopo Pontormo, Das Martyrium der Elftausend

In einem Florenz, das immer autokrati-
scher von der Bankiersfamilie der
Medici regiert wurde, formierte sich im
singfreudigen Bund der Oricellari die
republikanische Opposition. Deren Ver-
schworenheit schlug sich etwa in der
von politischen Sympathien genihrten
Freundschaft zwischen Verdelot und
Niccold Machiavelli nieder. Als im Jahr
1525 ein Medici-Gegner aus dem Exil
zuriickkehrte, feierten die beiden den
Anlass mit einer Komdodie, genannt
La Clizia, deren musikalische Zwi-
schenspiele, im neuen madrigalesken
Ton gehalten, wie ein griechischer Chor

durchgestaltet waren und damit einen
wichtigen Schritt auf dem Weg zur Oper
ausmachen. Der Politisierungsgrad der
grossen Florentiner Kunst jener Jahre
ist erstaunlich. In den Wechselfillen des
Kampfes zwischen usurpationsliister-
nen Medicis und den demokratisch ge-
sinnten Teilen der Biirgerschaft ver-
suchten sich die besten Kiinstler in
Agitprop. Da haut ein Michelangelo den
Tyrannenmorder Brutus in Stein, wih-
rend Heinrich Isaac mit Palle, palle ein
Kampflied zugunsten der Medici-Partei
beisteuert. Dabei sei nicht verschwie-
gen, dass auch der hartgesottenste Re-
publikaner, wenn das Honorar stimmte,
sein Genie fiir die Propaganda der Ge-
genseite einzusetzen bereit war. Denn
wire der Mensch nicht kduflich, miis-
sten wir heute auf manches Meisterwerk
verzichten. Aber die alternativlose Auf-
tragslage macht aus lohnabhingigen
Kiinstlern noch lange keine Opportuni-
sten. Das zeigte sich, als im August
1530 die vier Jahre zuvor endlich aus-
gerufene florentinische Republik mit



Gewalt gestiirzt wurde. Obwohl die
neuen Machthaber den Kiinstlern der
abtriinnigen Stadt umgehend Amnestie
verlichen — eine Gnade, die sie anderen
Oppositionellen ganz und gar nicht ge-
wiithrten —, verstummte ab diesem Zeit-
punkt Verdelot als Komponist vollkom-
men und Pontormo zog sich unter der
neuen Medici-Herrschaft unter dem
Deckmantel des Exzentrikers in ein
inneres Exil zurlick. Daran ldsst sich
die Bedeutung ermessen, welche der
gesellschaftliche Erneuerungswille fiir
die kiinstlerischen Revolutionen in
Musik und Malerei damals hatte.

So kurz sie auch dauerte, war die Re-
publik fiir die Entstehung des Ma-
drigals eine ausgesprochen giinstige
Regierungsform. Statt religioser An-
rufungen und monarchischen Herr-
scherlobs pflegte das meistens — darin
lag eine weitere Novitidt — ohne Auftrag
entstehende Madrigal ausgesprochen
private Gefiihle. Das Gleiche gilt fiir
Maler wie Pontormo, der nicht nur
Zeichnungen, sondern auch Gemilde
ohne eigentliche Bestellung anfertigte.
Eine Tatsache, die uns heute wie selbst-
verstandlich vorkommt, damals aber so
ungeheuer war wie ein Architekt, der
ohne Auftrige, gewissermassen zur
eigenen Befriedigung, Haduser bauen
wiirde. (Pontormo soll sogar soweit
gegangen sein, eines seiner Gemdlde
einem einfachen Maurer zu schenken.
Wenn der Mann nicht politisch suspekt
war!)

Gewiss: der Eindruck wire falsch, beim
Manierismus hitten wir es mit einer

Bildbeispiel 3

grundsitzlich und in allen Teilen oppo-
sitionellen Bewegung zu tun — dafiir
war dessen Formsprache zu esoterisch.
Friiher oder spéter musste ein solch bil-
dungsbefrachtetes Schlachtschiff auf
den entsprechend hochkultivierten
Rezipienten im Hafen einer hofischen
Gesellschaft zusteuern. Dennoch fillt
auf, wie unter den nicht sehr zahlrei-
chen Zentren des Manierismus die we-
nigen Republiken, die es damals neben
Florenz noch gab, (fast) vollstindig ver-
treten sind. Dazu gehorte das seit lan-
gem selbstindige Venedig ebenso wie
die gerade in die Unabhingigkeit tre-
tenden und eigentlich fiir die bizarre
Formsprache dieser Stilrichtung doch
viel zu niichternen Niederlande. (Die
Schweiz fillt in dieser republikanischen
Maniera-Reihe aus, weil sie mit Flo-
renz bekanntlich nur die Banken gemein
hat.) So ist es womdoglich auch kein
Zufall, dass Cipriano de Rore, jener
Komponist, der das Madrigal zur Reife
brachte, kein einziges Madrigalbuch
einem seiner aristokratischen Vorgesetz-
ten zugeeignet hat, obwohl er doch lan-
ge am Hofe von Ferrara angestellt war
und Widmungen zu Ehre des Brotherrn
eigentlich zum geschiftlichen Geklap-
per gehorten.’

Das Martyrium

der Elftausend

Wihrend der fast einjdhrigen Belage-
rung des republikanischen Florenz
durch die kaiserlichen Truppen in un-
seligem Verbund mit dem aus der
Stadt vertriebenen Herrscherhaus der
Medici malt Pontormo ein Bild, in
dem die Schrecken der Gegenwart
kaum kaschiert in der historischen
Darstellung einer frithchristlichen
Heiligengeschichte Gestalt anneh-
men. (Bildbeispiel 2)

Um den drohenden Fall der Stadt
und den zu erwartenden Terror der
von den Medici reprisentierten re-
aktiondren Krifte in ein optisches
Gleichnis zu fassen, greift der Maler
auf eine seiner fritheren Zeichnun-
gen zuriick, die den Martertod eini-
ger tausend Soldaten des Romischen
Imperiums zum Sujet hatte. Einer
frommen Legende zufolge hatten
sich die Legiondre zu der damals
neuen Sekte der Christen bekehrt,
waren dafiir hingerichtet worden,
durften aber — als himmlischer Sold
— ins Paradies einziehen. Pontormo

reproduziert die eigene Vorlage fast
unverindert auf dem linken Teil sei-
nes Gemildes, erweitert sie aber zur
Rechten um eine Darstellung der
Folter- und Hinrichtungsszenen.
Und genau dort tritt der Medici-Clan
in kaum verhiillter Gestalt als Initia-
tor des Massakers auf. Bilddominant
ist der Tyrann jener frithchristlichen
Tragodie, Kaiser Adrian, portritiert,
wie er herrschaftlich iiber dem greu-
lichen Geschehen thront und seinem
Henker Anweisungen gibt. In der

Korperhaltung des Imperators zitiert
Pontormo einer der Statuen, die Michel-
angelo als Teil jenes gigantomanischen
Grabmahlkomplexes gestaltet hatte, mit
dem die Medici-Familie sich selbst zu
verherrlichen gedachte, und das nach
ihrer Vertreibung aus Florenz als Mahn-
mal ihrer Arroganz unvollendet inmit-
ten der neuen Republik dastand. Um
die drohende Gefahr einer Wiederein-
setzung dieser verhassten Herrscher-
familie als Warnung dem Gemilde ein-
zuverleiben, entwickelte Pontormo eine
hochst ingenidse Bildidee, die geradezu
eine Kontrafaktur der urspriinglichen
politischen Absicht hinter dieser Gra-
beskapelle darstellt. Wurde letztere
doch konzipiert zu einer Zeit, wo die
Hauptlinie der Medici ohne direkten
Nachwuchs blieb und sich nur zwei
aussereheliche Sohne — zwei Bastarde,
wie man damals zu sagen pflegte — als
Nachfolger anboten. Indem deren Viter
dieser iiberdimensionierte Heroentem-
pel beschert wurde, hoffte die Familie
der gefahrdeten Kontinuitdt der Herr-
schaftsfolge ausreichend Nachdruck zu
verleihen. Pontormos bitterer Witz be-
steht nun darin, dass er diese Absicht in
keiner Weise angreift, sondern sie viel-
mehr hohnisch bestitigt. Dass der in
der Statue (Bildbeispiel 3) Portritierte
— es ist der 1516 verstorbene Giuliano
de’ Medici, eine in der Dynastie sekun-
ddre Person — Florenz nur wenige
Monate vorstand, ist dabei vollig gleich-
giiltig. Wichtig in unserem Zusammen-
hang ist nur, dass ihn Michelangelo mit
einer antikisierenden Riistung ausstat-
tete und ihm dazu einen Herrscherstab
in die Hand legte. Die césarische
Kostiimierung ermoglicht es Pontormo,
den historischen Vergleich verichtlich
zu glossieren, indem er den Medici-
Spross mit ebenjenem romischen Kaiser
gleichstellt, der das auf seiner Zeich-
nung dargestellte Massaker zu verant-
worten hatte. Der Befehlsstab ist, im
Sinne eines ebenfalls persiflierten
Kontinuitdtszeichen, stafettenartig vom
Herrscher an seinen Henker weiterge-
reicht worden, der uns rechts vorne im
Bild den Riicken zukehrt. Doch damit
nicht genug. Pontormo lédsst den Medi-
ci-Spross gleich zweimal auftreten.
Denn wer genau hinschaut, bemerkt,
dass jener Scharfrichter sich spiegel-
bildlich zu seinem Herrchen verhilt.
Der Henker wird zum Doppelginger,
ja — in Anspielung an die Grabmahls-
idee — zum Nachfolger des Despoten.
In dreifacher Weise ist diese Verwand-
lung in der Konfrontation der beiden
Mainner enthalten: Erstens teilt das
Double Korperhaltung und Frisur mit
seinem Vorbild — eine Ahnlichkeit, die
heute, wo die Giuliano-Statue in einer
Wandnische plaziert ist, nicht mehr
ohne weiteres erkennbar ist. Doch sei-
nerzeit stand die Skulptur frei und
konnte der merkwiirdig schwanenhals-
artig gezogene Riicken unmittelbar
betrachtet werden. Heute zeigt nur

21



ein Foto (1940 aufgenommen, als das
Medici-Grab kriegsbedingt demontiert
wurde; siehe Bildbeispiel 4) die seltsa-
me, von Pontormo zitierte Anatomie des
Portritierten. Die zweite Verdoppelung
betrifft den bereits beschriebenen Vor-
gang der Stabiibergabe. Die Giuliano-
Figur streckt, im Unterschied zur
Statue, den Arm in Richtung des Folter-
knechtes, der diese Geste in einer drit-
ten und komplementierenden Spiege-
lung exakt tibernimmt, sodass dessen
stabbestiickte Hand nach rechts ausser-
halb des Kompositionsrahmens zeigt,
dort, wo neue Opfer warten. Einige
davon ragen bereits mit portritartigen
Gesichtsziigen ins Bild, sodass zu ver-
muten ist, dass Pontormo hier Mitbiir-
ger einer Stadt konterfeit hat, deren
Bevolkerung wihrend der Belagerung
um mehr als ein Drittel dezimiert wur-
de. Da aber Herrscher und Henker beide
zwingend auf jenen Bereich ausserhalb
des Dargestellten hinzeigen, wird dort
den Betrachtern eine noch unbekannte
Anzahl weiterer Opfer prophezeit.
Auffallend improvisiert, weil grob und
zierlos gemalt, mutet das Podest an, auf
dem der Bankierspross und Cisarentra-
vestit da thront. Es diirfte eine weitere
dtzende Parodie auf die Selbstinszenie-
rungen des Medici-Clans enthalten. Die
Familie liebte es, nach jeder ihrer Ver-
treibungen aus der Stadt ihre Riickkehr
mit grossen Umziigen zu feiern, bei
denen sie auf solchen eigens fiir diesen
Zweck hingezimmerten Podesten Platz
nahm. So gesehen sind die allegorischen
Umziige, mit denen die erneute Heim-
kehr als Anbruch eines Goldenen Zeit-
alters inszeniert wurde, von Pontormo
geradezu zynisch als Aufzug zum Po-
grom karikiert worden.® Und wenn es
sich, wie ich meine, bei den Bdumen,
an denen rechts oben so viele Menschen
gekreuzigt werden, um Lorbeerbdume
handelt, so wird hier das Entsetzen
des Malers zur hohnischen Grimasse,
war doch fiir die Medici-Familie der
Lorbeer das Symbol schlechthin ihrer
segensreichen Herrschaft.” Dass das er-
staunliche Tafelbild tatsdchlich wihrend
der angstvollen Zeit der Stadtbelage-
rung gemalt wurde, davon zeugt ein
kleines, aber signifikantes Detail. Ge-
nau an der Nahtstelle, wo die auf einer
dlteren Zeichnung basierende linke
Bildhilfte auf die politisch brisante
Erweiterung auf der rechten Seite stosst,
ist — just im optischen Zentrum — ein
Trommler plaziert. Mit dieser Positio-
nierung hat die Schilderung buchstib-
lich ein Klangzentrum gefunden, das
die unmittelbare Bedrohtheit der Flo-
rentiner in ein optisch-akustisches Si-
gnal fasst, dasjenige eines pausenlosen
Trommelwirbels.

Der innere Raum der Musik

Wihrend die Maler Optisches musika-
lisierten, strebten umgekehrt einige
Komponisten nach einer Visualisierung
des Klanges. Damit stossen wir auf ein

22

+ <
I'e -stre -

Notenbeispiel 1: de Rore, Da ’estrem’ orizonte, 7. 1 — 10

seltsames, bisher kaum erkanntes Phi-
nomen: Musiker, die sich wie bildende
Kiinstler gebdrden. Nur mit Ténen er-
zielen sie Raumwirkungen und kreieren
eine eigentiimlich kiinstliche Akustik,
die ihre Kompositionen ein Stiick weit
in Klangskulpturen verwandelt. Das
finfstimmige Madrigal Da [’estrem’
orizonte, das Cipriano de Rore gegen
Mitte des 16. Jahrhunderts schrieb, ent-
hilt ein wahres Kompendium aller da-
mals dazu entwickelten Mdoglichkeiten.
Der Text des vertonten Gedichtes bietet
zur Schaffung einer akustischen Land-
schaft auch ausreichend Stoff, gewihrt
er doch, woriiber er zu berichten hat,
wie ein «stetiger Wind vom weiten
Horizont her» Einlass. Musikalisch ist
dieser Horizont durch den einigermas-
sen tief liegenden Ton C im Tenor nach-

Bildbeispiel 4

gezeichnet, der ab dem zweiten Takt
mit dem F im Bass noch um eine Quinte
absinkt. So wird schon zu Beginn die
untere Grenze des Tonhohenraumes
abgesteckt. (Notenbeispiel 1)

Die tiefen Stimmen zeichnen mit ihrer
wenig bewegten Stimmfiihrung zu-
nidchst wie mit Federstrichen den Hori-
zont in graphischer Analogie nach. Mit
dem von den Manieristen so geliebten
und dann bis zu Bachs Matthdus-Pas-
sion anzutreffenden Mittel der «Augen-
musik» wird die liegende Basslinie
optisch zu einer Art Horizontlinie um-
funktioniert, in die kleine Erhthungen
— in Form von auf- und absteigenden
Achtelnoten — Hiigel zeichnen. Doch so
reich das alles in der Vielfalt der ange-
wandten Ubersetzungen auch ist, damit
stossen wir zundchst nur in indirekte
Bereiche der Raumdarstellung vor, die
zwar in den Noten nachweisbar sind,
aber keine unmittelbar akustischen Tie-
fenwirkungen erzeugen. Eine horbare
Klangperspektive weisen dagegen all
jene Nachahmungen auf, die mit dem
Begriff «kiinstliche Akustik» umschrie-
ben werden konnten. Sie sind nicht
weniger vielféltig. Hierzu gehort nicht
nur die bereits erwihnte tiefe Lage, die
echte Raumlichkeit dadurch schafft,
dass sie erfahrungsgemiss entfernter
wirkt als die prisenter klingende Hohe.
Besonders schén wird dies an jener
Stelle horbar, die mit knappsten Mitteln
den Krieg schildert. Wihrend alle ande-
ren Stimmen in diesen wenigen Takten
in relativ breiten Notenwerten das Wort
«guerra/Krieg» wie eine semantisch
noch brachliegende Klangfldche abstek-
ken, ruft dariiber der Sopran das gleiche
Wort bewegter, indem er seinen Appell
mit signalartigen Verzierungen aus-
schmiickt, die das Klangbild einer iiber
dem Schlachtfeld erschallenden Kriegs-
trompete evozieren. (Notenbeispiel 2)

Zum akustischen Raum gehoren nicht
zuletzt auskomponierte Echowirkun-



Massigkeit ein Gefiihl der Immateriali-
tdt hervor, als wére alles mit Flageolett-
klangen gemalt; als schwebten die
Personen, musikalisch gesehen und
bildnerisch gehort, basslos in Alt- und
Sopranlage. Aber die rdumliche Kon-
tradiktion einer schwebenden Schwere
finden wir mit dhnlicher Beharrlichkeit
auch in den Kompositionen von Nico-
las Gombert wieder. Ausserst dichte,
sich formlich ineinander verklettende
Klangfiguren werden, wann immer die
Bédsse schweigen, zu wolkenartigen

|

. =
g !

27— T

T

ra ch’o-gn’hor |

gen. Eine davon ist besonders erwih-
nenswert. Die Textstelle «risonar la
terra/die Erde erschallt davon» wird
zundchst in einem durchwegs iiblichen
Verfahren dadurch kiinstlich «verhallt»,
dass der Ruf echoartig durch verschie-
dene Stimmen und Stimmlagen gefiihrt
wird. Doch dann, mit einer kleinen, aber
entscheidenden rhythmischen Verspé-
tung, widerhallt das Wort «risonar» auf
einmal geballt synchronisiert in vier der
fiinf Stimmen. Die fiinfte, der Tenor,
fligt dem {iiberraschenden Unisono im
Alleingang noch ein kurzes Zusatzecho
hinzu. Zugleich stosst genau an dieser
Stelle das Madrigal zu seinem hochsten
Ton, einem D im Sopran, vor. Und das
mit gutem Grund. Berichtet das Gedicht
doch von einem, dem Grafen Egmont,
der in einem Akt politischen Ungehor-
sams auf dem Schlachtfeld, entgegen
anderslautenden Befehlen, zur Attacke
rief, und so die sichere Niederlage sei-
nes Konigs in einen Sieg ummiinzen
konnte. Statt also von Egmonts Sturz zu
berichten, verbreitete sich iiberall die
Fama seines Ruhms. Exakt an dieser
Stelle, wo von «felice errore», vom
«gliicklichen Fehltritt» des Helden be-
richtet wird, erschallt der Name des
Siegers in geballtem Stimmeneinsatz
«rund um die Welt» und erreicht der
Sopran den oberen Rand des Tonrau-
mes. (Notenbeispiel 3)

Die manieristische Vorliebe fiir augen-
scheinliche Sinnwidrigkeiten fand in
Egmonts Gliick-im-Ungliick ein exem-
plarisches Dokument fiir die Ansicht
vor, dass das Schicksal mit Vorliebe
Purzelbdume schligt, und so verwun-
dert es auch nicht, dass de Rore in sei-
ner Vertonung immer wieder mit den

Notenbeispiel 3: de Rore, Da I’estrem’ orizonte, 7. 9 — 15

Ausdrucksdiskrepanzen zwischen Text
und Musik spielt, etwa dann, wenn er
kurz vor jenem Umschlag das Wort
«felice/gliicklich» mit einem Mollklang
einleitet, um dann sofort nach Dur wie
«aufzulosen» (T.13), so als miisste die
Wechselfilligkeit der Gliicksgottin le-
bensklug nachvollzogen werden.

Auf vielen Gemilden von Pontormo
ruft das Figurenensemble trotz aller

Gebilden von bodenloser Trauer. Kon-
trapunktisch dichte Stimmgeflechte
fangen an im Raum zu schweben, als
wollte der Chor es den Pontormoschen
Zeugen gleichtun und wie im Ballett
auf Zehenspitzen abheben. (Notenbei-
spiel 4)

Die dusserst suggestiv inszenierte Wir-
kung eines frei im Kirchenschiff flot-
tierenden Klanges macht sich ein aku-

Notenbeispiel 4: Nicolas Gombert, In te, Domine, speravi, 7. [ — 11

“D

T

:
4n!

Cantus

|

!

ol

Altus

X

l

-

N> CLNS

Ty
Sextus &£
I

it

+

s

t t t f
=t A==F
te, lDo- mi - ne,+ spe-ra

g el

Quintus

19

J

B—r T
TmiaTs

ol

M

Tenor Iy

&

[

12
=

Bassus S

H SN ¢

e

0

e[ s T

23



2
ris

=
T

T
- num

Notenbeispiel 5: de Rore, Calami sonum ferentes, 7. / — 13

stisches Phdnomen zunutze, das unab-
hingig vom jeweiligen Auffiihrungsort
funktioniert. Der arme Gombert, der
pausenlos seinem unsteten Brotherrn,
dem Kaiser, durch ganz Europa nach-
reisen musste, hatte mit dieser physika-
lischen Entdeckung gewissermassen
einen transportablen Resonanzraum,
eine Hallkammer in Partiturgrosse er-
funden, die seiner Musik, gleich ob im
Zelt, Stall oder Treppenhaus, eine kon-
zertante Mindestausstattung bescherte.
Und umgekehrt funktioniert der Kniff
des pfiffigen Schallmeisters nicht weni-
ger: Durch eine Massierung der Bisse
schuf er dem Chorklang ein ortsunab-
hiangiges Fundament aus Kellerrdumen.
Die suggestive Tiefenwirkung eines
klingenden Helldunkelkontrastes findet
ihr exaktes Korrelat in dem von den
Malerkollegen gerade erst erfundenen
Chiaroscuro. Und was die Vorliebe fiir
die zappendusteren Bassregionen an-
geht, so ist die Entdeckung der Finster-
nis ein Fund, den die Maler und Kom-
ponisten ziemlich gleichzeitig machten.

Die Entdeckung

der Finsternis

Die Nachtszene auf Raffaels Fresko
«Die Befreiung Petris», als Teil seiner
sixtinischen Stanzen im Jahre 1514 fer-
tiggestellt, bereitet dem Hang zur Dii-
sterkeit in den Werken des kommenden
Manierismus ebenso den Boden wie die
zwei Jahre spdter von Josquin extrem
tief gesetzte Klage «Absolon fili mii».
Gerade die Verwischung eines klaren
Ortsempfindens in der Malerei durch
das Uniibersichtlichwerden der archi-
tekturalen Anlage auf den ndchtlichen
Darstellungen, in der Musik durch das
akustische Phinomen, dass die Schall-
quellen von niedrigen Frequenzen vom
Ohr nur schwer geortet werden konnen,
ermoglicht in beiden Kiinsten eine
neuartige Raumdarstellung. Auf diese
Weise entstanden labyrinthartige Struk-

24

turen, in denen Maler wie Komponisten
mit der verehrten Konsumentenschaft
nach Lust und Laune Katz und Maus
spielen konnten. Bei der Vertonung
eines anonymen Gedichtes im Stile Ca-
tulls ging Cipriano de Rore, kithn wie
es seine Art war, diesbeziiglich hochst
verwirrlich vor. Wihrend im Text von
den «leichten Kldngen der Pfeifen» die

Bildbeispiel 5: lacopo Pontormo, Visdomini-Altar

Rede ist, vertonte er das Poem in einem
bleischweren Satz fiir vier tiefe Bass-
stimmen. (Notenbeispiel 5)

Die dadurch entstehende Sinnwidrigkeit
1ost sich erst zwanzig Takte spiter auf,
wenn klar wird, dass nicht einmal die
leichten Kldnge der Pfeifen die tiefe
Niedergeschlagenheit der Singer zu
beheben vermdgen. Doch damit wird



T
: E
Noni_,pel -

o le @
f f
t :

&P

-+

- vem ‘nu-me-

T
F=
¥

vem nu o - ! el - dunt

Notenbeispiel 6: de Rore, Calami sonum ferentes, 7. 11 — 16

die innere Widerspriichlichkeit dieses
Madrigals nur scheinbar aufgehoben.
Ausgerechnet an jener Textstelle, wo
vom «Seufzen der Brust» die Rede ist,
erreicht die Oberstimme mit einer Art
umgedrehtem Seufzermotiv c'. (Noten-
beispiel 6)

Wenn spiter an die schone Zeit erinnert
wird, wo die Muse noch im Hause des
Dichters wohnte, wird der innere emo-
tionale Konflikt, der bis dahin immer
wieder als Gegensatz zwischen literari-
schem und musikalischem Ausdruck
sich spreizte, in die Musik selbst ver-

legt. Denn mit dem Anrufen von Catulls.

lieblichem Landhaus, seinem — wie es
im Original heisst — «Sirmionis amoe-
numy, tut sich in den Klidngen selbst die
Kluft des Disparaten auf, indem gleich-
zeitig der hochste wie der tiefste Ton
der Komposition erreicht wird, das
dunkle D dabei ausgerechnet beim Ad-
verb «amoenum/reizend». (Notenbei-
spiel 7)

Auch spiter, nach erneuter Anrufung
der Muse, kontrastiert die ebenso ver-
quere wie plotzliche Setzung des Wor-
tes «Liebling» in tiefster Lage mit dem
noch hochgesetzten Wort «Muse». Der-
art typisch manieristische Sinnsver-
drehungen, die in radikalem Wider-
spruch zum Gebot standen, dass Form
und Inhalt, Text und Musik sich mog-
lichst genau zu entsprechen hitten, sind
aber nur scheinbar absurde Spielereien.
In Wirklichkeit hélt die dauernde Rei-
bung zwischen Klangausdruck und
Textsinn jene Schwankungen zwischen
tiefster Verzweiflung und schwachem
Hoffnungsschimmer, von denen bereits
das Gedicht gepragt ist, aufs Genaueste
fest.

In der Visdomini-Kirche zu Florenz
héngt ein Bild des jungen Pontormo,
das er im Jahre 1518 fiir den rechten
Seitenfliigel des Altars malte und das,
Kennern zufolge, die «Wirkung eines
revolutiondren Aktes»! hatte (Bildbei-
spiel 5). Der Paukenschlag, mit dem
hier das Zeitalter des Manierismus ma-
lerisch eroffnet wird, ist fiir uns umso
klangvoller, als die Mittel dieses piktu-
ralen Umsturzes ihre klaren Entspre-
chungen in der Musik jener Zeit haben.
In einem auffallend dunklen Raum
dringen sich neun Personen unter-
schiedlichsten Alters. Das Zentrum des
verwirrenden Wirbels markiert Maria,
die mit ihrer rechten Hand aus dem
Gemilde heraus in Richtung des Haupt-
altars zeigt. Stiinden wir tatsdchlich in
jener Visdomini-Kirche zu Florenz, wir
wiirden threm Fingerzeig folgen kon-
nen und links von Pontormos Arbeit
eine Kreuzigung sehen. Die meisten
Personen auf unserem Gemaélde folgen
diesem Hinweis auf das Leiden des
Leidtragenden aller Christen bereits und
— lachen. Mutter Maria, Taufbruder Jo-
hannes und sogar der Jesusknabe selbst
schauen auf den Foltertod am Kreuz und
lachen. Die herbe Blasphemie wird im
Bildinneren durch die dort herrschende
Finsternis noch zugespitzt und aufge-
16st zugleich: Der Opfertod des Messias
erscheint als Erlosung aus dem irdi-
schen Jammertal. In einem weit hohe-
ren Masse, als es die Kunst bis dahin
fiir schicklich ansah, ist die personliche
Betroffenheit des Malers als eine intime
seelische Selbsterforschung in das Ge-
milde eingeschrieben, sind es doch nur
die Kinder, die Engel und Maria, denen
das Lachen ob des Todes so locker ge-

lingt, wéhrend iiber die Gesichter der
Minner die widerspriichlichsten Emp-
findungen huschen, welche von ihrer
inneren Zerrissenheit kiinden. Zwischen
Skepsis, Verzweiflung und Erblindung
changiert ihr Ausdruck, als beginne auf
ihren Gesichtern das seitlich einfallen-
de Licht zu flackern. Wie im Madrigal,
das den Widersinn des siissen (Liebes-)
Todes wie kaum ein anderes in Klang
zu fassen wusste, wie in einer von
Zerrissenheit zeugenden geistlichen
Motette der Zeit vermischen sich auf
Pontormos Gemaélde die privaten Ant-
agonien im Innern des Malers zur mehr-
stimmigen Einheit eines oOffentlichen
Andachtswerks.

In Gomberts sechsstimmigem «/n fe,
Domine, speravi/In dir, Herr, liegt mei-
ne Hoffnung» wird auf dem Wort spe-
ravi eben diese Hoffnung neunmal mit
einer absteigenden Tonfolge wie negiert
(Notenbeispiel 4), wie auch die an-
schliessende Textzeile «Libera mel
befreie mich» mit sinkenden Phrasen in
gleicher Haufigkeit. Und an der jeweils
einzigen Stelle, wo in beiden Sequen-
zen Musik und Text nicht in ein Oppo-
sitionsverhéltnis zueinander geraten,
sondern die Musik ausnahmsweise auch
mal hoffnungsselig mitaufsteigt, taucht
immer eine dissonante Gegenbewegung
in einer der anderen Stimmen auf. Auch
spéter wird das Flehen um Aufnahme,
das «refugare» wie auch der Rettungsruf
«salvum» mit einem absteigenden Me-
los konterkariert und diesmal ohne Aus-
nahme. Nur das einfache Motiv einer
aufsteigenden Quarte auf die Bitte um
Fiihrung, das «deduces me», womit der
erste Teil der Motette abgeschlossen
wird, hebt wie das Flehen eines reuigen
Siinders endlich die fast ketzerische
Bockigkeit der Kldnge auf. Am Schluss
des zweiten Teils und somit am Ende
der gesamten Motette bricht der gleiche
Geist der Verneinung aber unerwarte-
terweise wieder durch. Denn mit einer
einzigen Ausnahme sind alle Vertonun-
gen der Erlosungsbitte «redemisti me»
in fallenden Notenbewegungen gesetzt.
Ja, sogar bei den darauf folgenden, die
Motette definitiv abschliessenden An-
rufungen des «Domine Deus veritas»
ist «veritas», ausgerechnet also jenes
Wort, das die Wahrhaftigkeit Gottes

Notenbeispiel 7: de Rore, Calami sonum ferentes, 7. 41 — 48

- co-lis {Sir

3¢
>

T T
T T
7 =

25



postuliert, in eine fallende Phrase ge-
kleidet. Doch Achtung! — im Absteigen
kann statt des Geistes der Verneinung
die Geste der Verneigung entdeckt wer-
den. Solch fragiles, leicht iiberhorbares
Umkippen der Aussage ist ausnehmend
manieristisch: Dasselbe musikalische
Mittel, mit dem eine klanggewordene
Glaubenskrise den Zweifel bis zur
Verzweiflung treibt, verleiht zugleich
der letztendlichen Unterwerfung unter
einen {iiberirdischen Herrscherwillen
Ausdruck. Es mag bedeutsam sein, dass
gerade auf den Schlussakkord hin ein
auskomponiertes Accelerando erfolgt,
s0, als sei mit dem Kniefall auf einmal
Eile geboten. (Notenbeispiel §)

Auf den Bildern der beiden bedeutend-
sten Florentiner Manieristen, Pontormo
und Rosso, macht die karikaturale Zu-
spitzung des Ausdrucks vor dem Heili-
gen nicht halt. Zumal bei Rosso dhneln
einige Helden der christlichen Heils-
lehre gespensterartigen Schreckgestal-
ten, wie etwa der bis aufs Gerippe aus-
gemergelte Sankt Benediktus in Rossos
Jungfrau und Kind mit Heiligen aus
dem Jahr 1518. Analog ergeht es weni-
ge Jahre spiter der heiligen Elisabeth.
Und sogar die ihr gegeniibersitzende
Maria bekommt einen dumpf-tierischen
Gesichtsausdruck verpasst. Das Gemil-
de blieb, wohl ob der entsetzten Reak-
tion der Auftraggeber, unvollendet. Aber
immerhin: Vernichtet wurde die sakrale}
Groteske nicht! (Bildbeispiel 6)

Ganz so weit, wie gewisse Maler in
gewiss wenigen Fillen, gingen die
Komponisten nicht. Aber seltsame Li-
nienfiihrungen im Melos, herbe Disso-
nanzreibungen und eine aufgerissene
Faktur — all das gibt es im manieristi-
schen Madrigal zur Geniige. Da findet
sich absichtliche Hésslichkeit mittels
falscher Stimmfiihrung neben anderen
Negierungen der kompositorischen
Handwerkslehre — Provokationen, die
heute, wo sich die Metierverachtung
geradezu zum Adelsbrief einer htheren
kiinstlerischen Gesinnung gemausert
hat, in ihrer Kiihnheit kaum noch
wahrgenommen werden kénnen. Dazu
kommt, dass zumal das florentinische
Madrigal als nidchsten Paten das Karne-
valslied hat. Und bei diesem fiihrten die
vom Text und von der fastnéchtlichen
Situation nahegelegten Verspottungen
zweifelsohne bis zur aufgerauhten Ver-
stellung der Stimme. Die weltlichen
Gesidnge eines Adrian Willaert etwa
weisen oft einen derart suggestiv szeni-
schen Gestus auf, dass das damit insi-
nuierte Rollenspiel bei den Séngern fast
zwangslaufig zu den unterschiedlich-
sten Stimmverfarbungen fiihrt. Mit an-
deren Worten: Es ist schwer einzusehen,
warum die notierte Struktur der Werke
alle Merkmale einer Rhetorik des Ex-
tremen aufweist, die Behandlung der
Vokaltimbres aber davon ausgenommen
bleiben soll. Zudem verrdt der Blick
iiber den Kunstzaun ein weiteres Mal:
In der Malerei steigerte sich die Farbe,

26

S
b

<t

b1

ot

=

1

1

f
T
tis, re -lde

fro

NSCLPRS CLNS LN

TP -

-m
2
f
T

N
2

<7

=
o

N

b1

L

e

b

R

P>

A =4

RO CHNS PR e4

c

PR

S RH

H

N>
u
M

o1

> SN Cf

bt

3

ST

+
-ri-ta

Pt T

- ri-ta-tis, lDe-u: ve-ri -
- \

PN LR~ 1

b
1
1

=

i

o]

s ve-ri
b

Jr
|

Notenbeispiel 8: Nicolas Gombert, In te, Domine, speravi, 7. 155 — Schluss

das dortige Aquivalent des
vokalen Timbres, ebenso
zur dissonanten Grellheit
wie die anderen Parame-
ter. Statt auch noch das
schrillste Madrigal in
Wohlklang zu tauchen,
wie es bei den heutigen In-
terpreten iiblich ist, wire
es an der Zeit, die Erfor-
schung des Hisslichen,
die dort betrieben wird,
einmal in einer addquaten
Auffiihrungspraxis freizu-
legen.

Mit dem Sturz der Musik
aus den Gefilden des Ab-
soluten ging, wie gesagt,
eine Krise des traditio-
nellen Schonheitsideals
einher. Nicht dass mit
einemmal die Hasslichkeit
zur Konigin des Kiinst-
lerballs erkoren worden
wire. Aber immerhin,
auch in dem zumeist durch-
aus angestrebten Liebreiz
des neuen Formenkanons

Bildbeispiel 6: Rosso Fiorentino, Jungfrau und Kind mit
Johannes dem Tédufer und der heiligen Elisabeth

e



steckte unverkennbar beauty-and-the-
beast. Die grazia, die der drittrangige
Maler und erstrangige Kunstkopf Gior-
gio Vasari als ein per se undefinierbares
Phinomen bestimmte, war dem alten
weitgehend berechenbaren Harmonie-
prinzip klar entgegengesetzt, denn — so
Vasari — «korrekte Proportionen erzeu-
gen Schonheit, aber keine Grazie».'
Damit war die neue bella maniera im
Prinzip eine dhnliche Methode der Ver-
zerrung geworden wie die Karikatur.
Und so sehen wir in der Malerei, wie
die Korper zunehmend auf dem Streck-
bett avanciertester Formvollendung in
die Liange gezogen werden und oft, wie
in den Martergeriten moderner beauty-
farms, zur Erlangung der idealen figura
serpentinata in den Schraubstock des
schonen Scheins geraten. Die dolce
maniera benimmt sich ebenso exzen-
trisch wie ihre Nachtschwester auf der
Seite der terribilita, der Hasslichkeit
und des Schreckens. Zur Schonheit
gesellt sich doch immer wieder der Tod.
Der Siisse der Musik sind dtherische
Verwesungsdiifte beigemischt. Und sel-
ten wird deutlich, ob der besungene
Buhle nun stirbt — oder bloss ejakuliert.
Auf einer «Pieta» von Rosso Fiorentino
liegt der nackte Christus derart entziickt
inmitten einer Schar exquisiter Jiinglin-

Notenbeispiel 9: Nicolas Gombert, Je prens

ge, dass unklar bleibt, ob er gerade sei-
ne Transfiguration erlebt oder einfach
sein coming out.

Der Eros wird zum unverzichtbaren
Werkzeug des Asthetischen, fiihrt er
doch — nach einem Wort des Renais-
sance-Philosophen Ficino — «das Un-
gestaltete dem Schonen zu»'?. Konse-
quenterweise muss dort, wo die ideale
Gestalt sich nicht langer als Rechenauf-
gabe aufdringt, sondern das Anmutige
sich als ein reizvoll unbestimmtes
Je-ne-sais-quoi prisentiert, die Zahl
der erotischen Werke merklich zuneh-
men. Sogar in den keuschen Schoss der
Kirche drang das Laszive ein, hat doch
so manche Messekomposition der Zeit
ein pikantes Liebeslied als Leitfaden
im Cantus firmus. So tief der Himmel-
sturz auch war, Cicilia fiel in sanfte
Kissen.

Erregung fiihrt zu Atemnot, und Lei-
denschaft ldsst oft die Stimme stocken.
Die neue Emotionalisierung war fast
unumgénglich mit einem Bedeutungs-
zuwachs der Pause verbunden. Nicht
langer fungiert sie als nichtige, weil
klanglose Liicke zwischen den einzel-
nen Musikabschnitten, sondern die
Pause wird zum festen Bestandteil des
innermusikalischen Ausdruckswillens.
Stille geridt immer dann zu Musik, wenn

congé, T. 65— 76

== ——

g

4
- cent mar

Yt
suis ie mis,

i suis e

== ,
mis en  plus

== : - —

de-cent mar -

mar - lire, c- cent mar -

—— o

en

t
en  plus de- cont mar- tire

===

- cent mar -

t
- cent mar - tire

en  plus

mar -

E :
en  plus de-cent mar-

D

de- cent mar - " en

mar - tire

t t

en - mar -

L en plus de -
1)

t
en de-cont mar

=]

=

—
! ===

T
- cent mar -

i =t
- cent mar - plus de-cent mar -

in den Vertonungen inhaltlich motivier-
te Leerstellen auftreten, wenn nach
Anrufungen, Seufzern, Wallungen das
Nichts vibriert. Denn das ist das Neuar-
tige und Typische dabei, dass der Klang-
fluss ins Stocken geraten kann, ohne
dass die musikalische Kontinuitdt da-
von in Mitleidenschaft gezogen wiirde,
denn der dramatische Spannungsbogen
reisst dadurch keineswegs ab. Die Pau-
se etwa, die nach einer Anrufung der
Geliebten einbrechen mag, ist immer-
hin erfiillt von der (wenn auch oft ver-
geblichen) Erwartung einer Antwort.
Ein erstaunlich friihes Beispiel einer
Liicke innerhalb der musikalischen Fak-
tur, die das Ausmass eines Risses hat,
finden wir ausgerechnet bei einem
Komponisten, der ebenso beriihmt wie
beriichtigt dafiir ist, dass er sonst Zisu-
ren in seiner Musik meidet wie der
Teufel das Weihwasser. In Nicolas
Gomberts achtstimmigem Chanson Je
prens congé reisst in einem wie {iblich
bei diesem Komponisten ausserordent-
lich dicht gewobenen Stimmengeflecht
bei der Textstelle «si je suis mis» der
musikalische Fluss plotzlich auf eine
Art und Weise ab, die seltsam quer zur
eigentlichen Syntax der vertonten Vers-
zeile steht. Ubersetzt lautet die Zeile:
«falls ich in weitere Marter geworfen
werden sollte». Genau beim Wort «mis»
bleibt die Komposition in einem nur
vierstimmig gesetzten d-Moll-Klang
hingen. Dieses Stocken hat die gesti-
sche Qualitdt eines Betriibtseins bis
zum Tode. Naturalistisch wird das Er-
schopftsein nachgeahmt, was Gombert
noch dadurch zu potenzieren versteht,
dass er in den vorangegangenen Takten
die S-Laute im Text kompositorisch
auffallend verdichtet. So macht sich
tiber den Noten ein Zischen breit, als
werde damit, wie in einer Bitte um
Stille, die Sterbenssehnsucht jener un-
gewOhnlichen d-Moll-Fermate bereits
angekiindigt. (Notenbeispiel 9)

Das chorische Ich

Das Ich, das in Je prens congé Abschied
nimmt, setzt sich aus nicht weniger als
acht Herren zusammen! Das Ich singt
in jener Zeit mit vielen Zungen das
gleiche Lied. «Wehe mir», heisst es
einsam, aber klingen tut es mehrstim-
mig. Und Verlassenheit ist ein Gefiihl,
das unbedingt kollektiv gedussert wer-
den muss. Das Individuum, welches das
Zeitalter damals entdeckt, hat noch kein
einheitliches Gesicht, und auch mit zwei
Seelen in der Brust kommt es nicht aus.
Das neue Individuum ist vorerst eine
Hydra, ein mehrkopfiges Monster.
Durch das Vertonen von Psalmtexten
wie dem Miserere hatte bereits Josquin
Gefiihlsbereiche in seiner Musik zuge-
lassen, die, wie etwa der Ausdruck
schwiirzester Verzweiflung, bis dahin
tunlichst vermieden worden waren. Mit
Stimmungen wie Verlassenheit oder
Schwermut drangen aber nun Emotio-
nen in die Komposition hinein, die,

2



recht besehen, jenseits des kollektiven
Charakters ihres mehrstimmigen Satzes
lagen. Diese latente Diskrepanz tritt in
dem Moment klar zu Tage, wo die
nachfolgende Komponistengeneration
in ihren Madrigalen hochst privaten Lie-
besschmerz und intime Erotik von vier
bis fiinf Herren in bekennender Ge-
meinschaft vortragen lidsst. Da es von
da an noch fast ein ganzes Jahrhundert
dauern wird, bis im Solomadrigal das
Ich des Dichters mit dem Ich eines ein-
zigen Singers identisch wird, wire es
ziemlich grossziigig, hier von einer
blossen Ubergangssituation zu reden,
zumal das Madrigal aus der notabene
meist solistisch vorgetragenen Frottola
hervorgegangen ist. Die Privatisierung
des Inhalts lief also tiberraschenderwei-
se synchron mit einer klaren Vermeh-
rung der Stimmenanzahl. Gewiss zieht
dabei im Verlauf des Jahrhunderts die
Oberstimme immer mehr den melodi-
schen Anteil an sich, wird — wenn man
so sagen darf — zunehmend mehr Ich als
die anderen Singer im Bunde, aber
wenn etwa in Costanzo Festas Piu che
mai vaghe der Gesang der weiblichen
<Flora> gleichsam {ibertravestiert in
vierfacher Identitdtsvermehrung fiir drei
Tenore und einen Bass gesetzt wird,
dann ergibt dieser von uns heute wo-
moglich als seltsam empfundene Wi-
derspruch zwischen personifiziertem
Inhalt und kollektivem Vortrag eine
Konstellation, die damals offenbar ge-
sucht wurde. Die Intensivierung von
Betroffenheit unter Aufbietung bzw.
Beibehaltung einer mehrstimmigen
Ausdrucksform erzeugt weniger einen
Zwitter als ein vielkopfiges Ich, ein
chorisches Subjekt, das unsere mensch-
liche Identitit als ein komplexes Perso-
nengeflecht erfahrbar macht.

Das gleiche Phidnomen eines chorischen
Ichs ldsst sich, wenn man genau hin-
schaut, auch bei den Malern der Epoche
beobachten. Und zwar gerade bei einem
so ganz in sich zuriickgezogenen, so-
ziale Kontakte zunehmend meidenden
Einzelginger wie lacopo Pontormo.
Viele seiner fiir die Offentlichkeit ent-
standenen Gemilde, wie etwa der frii-
he, bereits besprochene Visdomini-
Altar, auf dem die heilige Familie ob
des Kreuzestods des Stammhalters
lacht, sind in auffallender Weise durch-
bebt von hochst privat anmutenden Ge-
fiihlsanwandlungen, die in seltsamem
Kontrast stehen zur kollektiven Kon-
vention des Bildthemas. Es ist, als ob
die bekannten Szenerien aus der christ-
lichen Mythologie zu intimen Tage-
biichern umfunktioniert worden wiren.
Bezeichnenderweise ist von Pontormo
eines der damals noch hochst seltenen
Tagebiicher iiberliefert, aus dem aller-
dings — ein weiteres Mal steht alles Kopf
— ebenso folgewidrig wie konsequent
wiederum alles Personliche getilgt
wurde; alles, bis auf die nackten Funk-
tionen des Korpers wie Essen und
Stuhlgang.

28

Tt

=t

—
Che nul-la’1

2

=
=

»

=

Che nuMa'l [pregar va -

spe-ran-za,

T T 1

T T =

T
5 T
o2 o e ©
=)

1
==

pre-garva -

=
L 2
spe-ran -

T

T t

2

=
==

'

+
pre-gar va

ey
spe-ran - 2

¢

T
T

Ond’ io, v

- [stro

disvenn’ STy

>

—
) e s
S e

vi-ve'l bel de - io vo-stro

=

t
——r—1 1=
et =

t
vi-ve'l bel de -|si - Vo -

H ~elaL e el

=
T ===
[ S g —

vi-ve'l bel

Ond’ io vo -

fH
v a T
=F " T T
b
= e m— :
L4
A 1

io vo-stro - [sen-do
)

es-sen -

vo - |stro di-venn’

+
7 4
A

stro di venn’ es - sen-do mi

Notenbeispiel 10: Costanzo Festa, E morta la speranza, T. 34 — Schluss

In den frithen Madrigalen sind die dia-
lektischen Moglichkeiten eines Ichs im
Plural verstindlicherweise noch nicht
voll erfasst, aber immerhin ist bereits
dort die innere Widerspriichlichkeit
einer chorischen Privatheit erkannt. So
spielt Costanzo Festa in E morta la
speranza ausgesprochen strategisch mit
den Moglichkeiten des gattungsimma-
nenten Spannungsbogens zwischen Sin-
gular und Plural. Das im Gedicht nur
dusserst selten auftretende Wort «mio»
wird in der vierstimmigen Faktur durch
kontrapunktische Verldngerungen suk-
zessive aufgewertet, ein Verfahren, das
sich gegen Schluss verdichtet, um sich
auf dem Hohepunkt in den letzten bei-
den Takten zu einer ausgehaltenen
Quinte zu spreizen, die die vier Sénger
nicht nur zu einem einzigen Ich ver-
schmilzt, sondern, im Sinne eines Hap-
py-End, zugleich auch mit dem «Du»
der Geliebten: «Ich werde dein, und du

wirst mein; essendo mio». (Notenbei-
spiel 10)

Voll ausgereift entfaltet sich das dialek-
tische Spiel mit dem neuen Subjekt ei-
nes chorischen Ichs aber erst im Werk
Cipriano de Rores. In seinem Crudele
acerba, das harmonisch die emotiona-
len Ausdrucksmoglichkeiten bis zum
Aussersten treibt, wechseln sich zwar,
wie bei seinen Vorgéingern, kontrapunk-
tische mit homophonen, sprechdhnlich
skandierten Passagen ab, aber in beiden
Typen fiihrt tendenziell die Oberstim-
me, ohne sich jedoch aus dem Gefiihls-
kollektiv eines mehrstimmigen Subjekts
zu verabschieden. Dennoch ermoglicht
das Quentchen mehr an Individualitit
am Schluss des Madrigals eine hiibsche
Pointe, indem das Besiegtwerden des
verschméhten Liebhabers fiir ihn, den
Sopran, deutlich frither Konsequenzen
zeigt als fiir sein vokales alter ego:
Die Oberstimme liegt schon besiegt in

Notenbeispiel 11: de Rore, Crudele acerba, T. 82 — Schluss

T

i "

s

t
ro mar-tir vin-ce o-gni

du Ser0; mar<ltir

+ t t
vin -fceo -gni sti

- Tl
le, vin-ceo-gni ]’su -

n

5 s T T F

P

e g o

3
- —=

J
H
i

i
Y
H

mio du - ro mar{tir vin-ceo-gni [sti - le,

vin-ceo-gni | sti - - rle,

=: =

————

ceo-gni

sti - 7 i ceo-gni sti - le.



einem Orgelpunkt, wenn ihre Schick-
salsgenossen noch voll beim vokalen
Vollzug dieser Niederlage sind. (Noten-
beispiel 11)

Am raffiniertesten entfaltet de Rore die
Moglichkeiten des chorischen Ichs
durch eine an sich einfache Massnahme.
Im flinfstimmigen Madrigal Mentre,
lumi maggior ldsst der Komponist zu
verschiedenen Zeiten die einzelnen San-
gerparts jenes lyrischen Kollektiv-Ichs
durch knappste Verldngerungen dieser
oder jener Stimme kurz solistisch aus
den Akkordbildungen hervortreten, die
Sangergemeinschaft dadurch fiir Sekun-
den individualisierend.

Das frithe Madrigal war eine Kunst
ohne Zuhorer. Wer sich um den Tisch

P '.da,

mit den Noten scharte, wurde, wie im
Spielkasino, zum Teilnehmer in der
Runde. Die Intimitit, die den vokalen
Konfessionen durch die Vervielfilti-
gung des Ichs verloren ging, wurde
durch eine neue Intimitit, bei der ein
zuhorendes Du fehlte, ein Stiick weit
kompensiert. Entsprechend entpuppt
sich das Madrigal denn auch als eine
exklusive Musiziergattung fiir hochkul-
tivierte Amateure. Sie war, und das
erklért ihre sofortige Popularitit, ein
kiinstlich gekniipftes Netz fiir seelisch
immer mehr durch die Maschen des
Sozialen rutschende Personlichkeiten:
neuzeitliche Solipsisten, die vor lauter
Selbstiibersteigerung und Melancholie
zu vereinsamen drohten, hitte da nicht
der wochentliche Gesangsabend ge-

Bildbeispiel 7: Dosso Dossi, Allegorie der Musik

winkt. Wie heftig dabei mitunter die
Spannungen wurden, die das Klang-
gewebe einzufangen und auszuhalten
hatte, zeigen die heute noch kaum
fassbaren Endwerte der Gattung etwa
bei Gesualdo da Venosa, mit ihrer das
Atonale mehr als streifenden Chroma-
tik und einem Espressivo, das vor Jau-
len und Keifen nicht zuriickschreckte.

Eine malerische

Allegorie der Musik

Beenden wir unser Hiipfespiel zwischen
Musik und Malerei auf beiden Beinen:
Wir lassen zu Ehren des Pinsels alles
Klingende schwingen und beschreiben
eine «Allegorie der Musik» (Bildbei-
spiel 7), so wie sie Dosso Dossi Mitte

der zwanziger Jahre jenes Jahrhunderts
der Manieristen gemalt hat.

Das Gemilde zeigt vier Figuren: Die
rechte Hilfte wird von zwei nackten bis
halbnackten Frauen eingenommen, die
linke von zwei Personen minnlichen
Geschlechts. Von diesen ist einer nur
mit einem Mantel bekleidet, wihrend
der andere bloss sein Engelskopfchen
zeigt, wie es da, nahe am Gesicht des
Mannes, aus einer Wolke guckt. Dessen
vom Wind zu einem Baldachin hoch-
geblihter Mantel {iberdacht bis auf den
Engel alle, die beiden Frauen und den
Triger selbst. Dieser hat, um dem Eng-
lein ins Antlitz schauen zu konnen, den
Kopf von der neben ihm sitzenden Frau
abgewendet, wihrend die Frau ihrer-
seits sich von ihm abwendet und nach

rechts auf die zweite Frau blickt. Zwi-
schen denen, die sich da den Riicken
zukehren, liegt eine Geige am Boden,
sowie zu Fiissen des Mannes ein Ham-
mer. Dieser verweist auf einen weiteren
Gegenstand, der wie die Geige zwi-
schen der linken Figur und der Frau
plaziert ist. Es ist ein Amboss, auf dem
der Mann, obgleich hammerlos, bereits
ein Objekt zu richten scheint. Die Frau
dagegen hilt ihrer Partnerin zur Rech-
ten ein gerahmtes Bild wie einen Spie-
gel vor. Diese zeigt uns keusch ihren
Riicken, aber der Spiegel, der nach da-
maliger erotischer Malkonvention die
Vorderansicht ihres Korpers preiszuge-
ben hitte, ist in Tat und Wahrheit gar
kein Spiegel, sondern zeigt einen Rit-
selkanon. Und spitestens da gibt sich
das Gemilde selber als verritselt zu
erkennen. Aber keine Angst, wir kiirzen
das Werweissen ab, bevor es angefan-
gen hat, und verraten: Der Hammer ist
der Schliissel des Ritsels. Er ist das
klassische Requisit des Feuergotts Vul-
kan. Dieser war bekanntlich mit Venus
verheiratet, die ihn, den hinkenden
Schmied, mit dem bedeutend attrakti-
veren Mars betrog. Aus diesem Ehe-
bruch nun ging eine Tochter hervor, die
sie sarkastischerweise Harmonia, «die
Vereinigende», nannte. Sie war schon
wie eine zweite Venus und ist in Dossis
Darstellung ganz rechts als eben jener
Riickenakt abgebildet, der sich in No-
ten spiegelt. Und ihre Mutter, die Venus
selbst, ist es denn auch, die ihren Blick
nachgerade sehnsiichtig auf den Korper
der eigenen Tochter richtet. Sie hilt
Harmonias Leib jenen zum Kreis ge-
schlossenen Ritselkanon hin, dessen
Rundung wiederum dem geblihten
Mantel des Vulkans entspricht, der, wie
ein schiitzendes Symbol der Ehe, dem
vorgeblichen Familienportrit iiberge-
stiilpt ist. Mit doppeldeutiger Perfidie
aber muss diese Stoffbahn wohl zu-
gleich als Anspielung auf jenes Netz
gedeutet werden, das Vulkan, als er
seine Frau mit Mars im ehelichen Bett
antraf, tiber die beiden Ehebrecher warf.
Der Amboss und die Geige, die zwi-
schen den Verheirateten als Zeichen
des Ehebundes plaziert sind, liegen
bogen- bzw. hammerlos verwaist da.
Der Faustel ist Vulkan zu Boden gefal-
len. Da liegt er zwischen den Beinen
des Schmieds, als ebenso gelehrte wie
schndde Anspielung auf die Tatsache,
dass auch dieser einmal eine andere
begehrte, die Pallas Athene ndmlich.
Doch bevor es zum Vollzug der Liebe
kommen konnte, hatte der Schlosser vor
Aufregung seinen Samen auf dem
Boden verspritzt, weshalb sein Arbeits-
utensil hier figuriert als das eiserne
Grabmahl seiner Zeugungskraft. Frag-
los tragisch, diese Geschichte — doch
Trost naht. Einer anderen Mythologie
zufolge war Vulkan ndmlich einmal als
Begatter doch erfolgreich und gewann
dabei Eros als Sohn. Es ist dieses Kind,
das ganz links in Dossis Komposition

29



sein Engelskdpfchen aus einer Wolke
streckt und dabei seine Lippen so nahe
jenen des Vaters bringt, als wollten sie
sich kiissen. Doch mit Eros ist das so
eine Sache: Es gibt ndmlich deren zwei,
den irdischen und den himmlischen.
Und der himmlische Eros ist dem
Irdisch-Korperlichen der Liebe vollig
abhold. Ohne Zweifel ist er, der vergei-
stigte Eros, in jenem leiblosen Wolken-
kind portritiert. Nach der neoplatoni-
schen Lehre jener Zeit war die Musik
vorziiglich dazu geeignet, die sexuellen
Regungen zu sublimieren und den Men-
schen von den angeblich niederen Trie-
ben hinauf zu den hoheren Geliisten rein
platonischer Gliickseligkeit zu fiihren.
Die beiden sich zirtlich anblickenden
gleichgeschlechtlichen Paare, Vater und
Sohn bzw. Mutter und Tochter, erzeu-
gen in ihrer die ganze Bildkomposition
bruchartig zweiteilenden Gruppierung
eine weitere auf die Musik gemiinzte
Zote. Das Musizieren, vor allem das
gemeinsame Singen, das sich just in
dieser Zeit mit Vorliebe der Erotik zu-
wendete, fand ja in strikter Geschlech-
tertrennung statt. Die Neuentdeckung
der Musik als Aphrodisiakum traf da-
mit immer streng auf gleichgeschlecht-
lich Erregte. Gewiss wurde so zum Teil
auch der Homophilie ein humanes
Schlupfloch geboten, aber hauptséch-
lich handelte es sich dabei um ein
durchaus heterosexuelles Paradoxon. Es
sollte das Madrigal mehr als ein Jahr-
hundert lang begleiten.

In dieser Bildallegorie auf die Musik
deutete Dosso Dossi in einem pointen-
reichen Bildungsstdndchen verschmitzt
die an und fiir sich vereinigende Har-
monie zu einem Zeichen der ehelichen
Trennung um. Denn der optische Riss,
der die Komposition in zwei scheinbar
beziehungslose Teile trennt, ist nur noch
durch den unsichtbaren Klang zu kitten.
So schleicht sich ins Herz der Bildalle-
gorie dank einem Kunstgriff etwas, was
an sich gar nicht zu malen ist, die Musik
ndmlich. Die fiir eine Lobpreisung der
Musik zunidchst absurd erscheinende
Sujetwahl des Schmiedegottes Vulkans
hat ihren tieferen Sinn in einer kithnen
Negation. Der Muskelprotz hat den
Hammer zu Boden geworfen und sich
einer Sinneswelt zugewendet, die sich
jeglichem handfesten Zugriff entzieht.
Damit reiht sich das Gemaélde ein in
jenen alten, aber zu Dossis Zeit wieder
besonders beliebten Wettstreit der
Kiinste, den einst ja Leonardo ertffnet
hatte, um die Vorherrschaft der Malerei
zu behaupten. Doch in Dossis Variante
des Wettstreites gewinnt die Musik nur
zum Schein. In Wirklichkeit gelingt
dem Maler die entscheidende Synthese,
indem er, wenn auch ex negativo, den
unsichtbaren Klang visualisiert und
damit Bild und Klang vereint. Und da-
mit nicht genug. Die zunéchst ritselhaf-
te Bedeutung des Dargestellten konnten
wir nur entziffern, indem wir einen drit-
ten Kunstbereich, nimlich die Literatur,

30

hinzuzogen. Dabei fiel dem Betrachter
nun nicht einfach die Aufgabe zu, eine
ihm bekannte Geschichte aus dem opti-
schen Arrangement herauszulesen.
Schliesslich ist die mythologische Si-
tuation, die das Gemélde wiedergibt, so
in keiner antiken Erzéhlung enthalten.
Vielmehr miissen wir, um das Gezeigte
iiberhaupt zu verstehen, uns von ihm
eine Fortsetzung jener alten Sage erzéh-
len lassen. Damit gesellt sich zum Bild
und Klang hier auch das Wort, und
bildet das Ganze eine Art Multi-Media-
Schau, ganz im Sinne der Zeit, die
iiberall und immerzu daran war, fiir das
ultimative Gesamtkunstwerk, genannt
Oper, die Geburts- und Kreisssile zu
errichten.
Entstanden ist Dossis Gemilde um das
Jahr 1525 in Ferrara, just als dort
einer der wichtigsten Pioniere in der
Geschichte des Madrigals, Adrian
Willaert, als Hofkomponist tétig war.
Es ist gut moglich, dass der auf unse-
rem Gemilde abgebildete Ritselkanon
von Willaert stammt. Willaert wird auch
als Urheber eines weiteren Ritselka-
nons vermutet, der auf dem ebenfalls
fiir Ferrara gemalten «Bacchanal» von
Tizian auftaucht. Aber vielleicht war al-
les auch ganz anders und wurde Dosso
vom zweiten Komponisten am Hofe
Ferraras mit jenem musikalischen Re-
bus beliefert. In diesem Fall wire der
beigezogene Musiker der richtige Mann
fiir das passende Gemilde, denn Barto-
lomeo Trombocino war nicht nur als
Verfasser von Liebesliedern beriihmt, er
wurde auch als Morder seiner Frau und
ihres Liebhabers notorisch. Ein gehtrn-
ter Komponist als ausrastender Gott
Vulkan — welch sinnige Partnerschaft
filir eine gemalte «Allegorie der Musik»,
und welch tragikomischer Abschluss fiir
diese Analysen!

Fred van der Kooij

1 Jean Paul Richter (Hg.), The Notebooks of
Leonardo da Vinci, Vol. 1, S. 327

2 Marc Antonio Mazzone (1569), zit. nach:
Maria Rika Maniates, Mannerism in Ita-
lian Music and Culture. 1510-1630, Uni-
versity of North Carolina 1979, S. 200

3 Zit. nach: Jessie Ann Owens, Music and
Meaning in Cipriano de Rore’s Setting
of «Donec gratus eram tibi», in: Studies
in the history of Music 1, New York 1983,
S..95

4 Francisko de Hollanda, Vier Gespriche
iiber die Malerei, gefiihrt zu Rom 1538, hier
zitiert nach der deutschen Ubersetzung in:
Michelangelo, Briefe. Gedichte, Gespriche
(Hg. Heinrich Koch), Frankfurt a. M. 1957,
S. 161-198

5 Sidney J. Freedberg, Painting in Italy 1500—
1600, Harmondsworth 1975, S. 181-191

6 Philippe Costamagna, Pontormo. Cata-
logue raisonné de [’ceuvre peint, Paris 1994,
S. 42 und 96

7 Cipriano bezeichnete sogar die Ehre, Hof-
komponist zu sein, verdchtlich als «Biirde»
(zit. nach: Edward E. Lowinsky, Cipriano
de Rore’s Venus Motet, its poetic and pic-
torial sources, Brigham University 1986,
S. 36).

8 Wer an einer pingeligen Rekonstruktion

dieser durchideologisierten Umziige inter-
essiert ist, miihe sich mit einem Buch von
Anthony M. Cummings ab (The Politicized
Muse. Music for Medici Festivals, 1512—
1637, Princeton NJ 1992).

9 Die Heftigkeit, mit der hier eine Familie
angeprangert wird, die gemeinhin nicht nur
mit den Geschick Florenz, sondern zumal
mit der Bliite ihrer Kunst in eins gesetzt
wird, mag erstaunen. Doch die weitverbrei-
tete Ansicht, dass ein Mizenatentum der
Medicis fiir das Schaffen Leonardos,
Michelangelos, Botticellis oder Brunolescis
entscheidend gewesen sei, ist — wie
J.R. Hale in seiner glinzenden Studie Flo-
rence and the Medici. The Pattern of Con-
trol (London 1977) faktenreich nachgewie-
sen hat, nicht viel mehr als eine Legende.
Die Familie sammelte zumeist lieber Ku-
riosa und Kunsthandwerk, als dass sie die
bildnerischen Genies ihrer Zeit forderte.
Bezeichenderweise griff Pontormo fiir die
Darstellung des Leidens der Gemarterten
zitierend auf zwei Gemilde zuriick, die
wihrend der Zeit einer friiheren Republik
im Jahr 1503 — zu einer Zeit also, wo die
Medici vertrieben waren — vom Florentiner
Stadtrat bei Leonardo bzw. Michelangelo
in Auftrag gegeben worden waren.

10 Sidney Freedberg, a.a.O., S. 181

11 Hier zitiert nach der englischen Penguin-
Ausgabe: Giorgio Vasari, Lives of the Ar-
tists, Harmondsworth 1987, Vol.I, S. 170

12 Marsilio Ficino, De amore. Uber die Liebe
oder Platons Gastmahl (1469), Hamburg
1984, S. 23

Beniitzte Literatur (soweit nicht bereits in

den Fussnoten erwihnt)

— Arnold Hauser, Der Ursprung der moder-
nen Kunst und Literatur. Die Entwicklung
des Manierismus seit der Krise der Renais-
sance, Miinchen 1979

— John Shearman, Mannerism, Harmonds-
worth 1967

— Gustav René Hocke, Die Welt als Laby-
rinth. Manier und Manie in der europdi-
schen Kunst, 2 Bd., Hamburg 1966

— Tibor Klaniczay, Renaissance und Manie-
rismus. Zum Verstindnis von Gesellschafts-
struktur, Poetik und Stil, Berlin (DDR) 1977

— W.A. Coupe u.a., The Continental Renais-
sance 1500—1600, Harmondsworth 1971

— Tain Fenlon and James Haar, The Italian
madrigal in the early sixteenth century.
Sources and interpretation, Cambridge
Mass. 1988

— James Haar (Hg.), Chanson & Madrigal
1480-1530. Studies in comparison and
contrast, Cambridge Mass. 1964

— Jerome Roche, The Madrigal, London 1972

— Don Harran, «Maniera» e il madrigale.
Una raccolta del cinquecento, (ital. und
engl.), Firenze 1980

— Howard Mayer Brown, Music in the Re-
naissance, New Jersey 1976

— Ludwig Finscher (Hg.), Handbuch der
Musikwissenschaft, Bd. 3/2, Laaber 1990

— Benvenuto Cellini, Leben des Benvenuto
Cellini von ihm selbst geschrieben (1558~
67) in Goethes Ubersetzung

— David Franklin, Rosso in Italy. The Italian
Career of Rosso Fiorentino, New Haven
1994

— Kurt W. Forster, Pontormo, Monographie
mit Kritischem Katalog, Miinchen 1966

— Pontormo, Il libro mio. Aufzeichnungen
1654-56, Miinchen 1988

— Luciano Berti, L'opera completa del Pon-
tormo, Milano 1973

— Harald Keller, Michelangelo. Bildhauer,
Maler, Architekt, Frankfurt am Main 1976

— Sebastian de Grezia, Machiavelli in Hell,
London 1992

— Cicero, De oratore



	Himmelsturz und sternlose Nacht : die Anfänge des Manierismus in Musik und Malerei = Cataclysme céleste et nuit sans étoiles : les débuts du manièrisme dans la musique et la peinture

