
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1996)

Heft: 49

Artikel: Zwei Aufsätze von Nikolaj Roslawez = Deux articles de Nicolaï
Roslavets

Autor: Roslawez, Nikolaj / Lobanava, Marina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Aufsätze von
Nikolaj Roslawez

Nikolaj Roslawez (1880/81-1944) gehörte in der frühen
Sowjetunion zu den nicht wenigen Komponisten, für welche

politische und musikalische Revolution nicht in einem
Gegensatz zueinander standen, sondern sich bedingten.
Dass den revolutionären Inhalten neue musikalische
Methoden entsprechen müssten, konkretisierte er selbst u.a.
als Komponieren mit Zwölftonkomplexen und verteidigte er
im ersten der beiden Aufsätze als Prinzip der Einheit von
Inhalt und Form gegen borniert proletarische Musikauffassungen.

Wie bekannt, setzten sich letztere im Stalinismus
auf der ganzen Linie durch; Roslawez' Werke verschwanden

aus den Konzertprogrammen und sein Name aus den
Lexika. Vor dieser Entwicklung, die die Keime einer neuen
Kultur erstickte und zu einer jahrzehntelangen kulturellen
Stagnation führte, warnt Roslawez mit polemischem
Engagement in den beiden Texten, die hier erstmals im Westen
publiziert werden.

Bde*Nicolaï Rostevets _ _ N-lcoiaï Roslavets (1880/

*u début de l'Union soviet q »

reux compositeurs pour
R1-1944) faisait partie des no""br

,e ne s'excluaient
oui les révolutions politique e

Da-ir_ En composant par
pas, mais ,ta,?rt£Ue,£ïotoîesdSeP do«" tons, il démon-

tra^ql^l^Muyolle ^Hemat^on Jtoldlque^extgoait
de

nouvelles méthodes rousica .e'ssous, au nom de l'unité
premîer des deux articles c.-d^ssous^ ^ conceptio„s
du contenu et de lai f®'"]^ariat. Comme on le sait, ce
musicales étroites du P stalinisme, s'imposèrent
«sont ces dernières qui, sou Roslavets disparurent
Hr toute la ligne. Les œ"^teJtdJ0"°nom des dictionnai-
des programmes de coneert, Roslavets, dans les
?es Avlc une «orvo de P°^a%e;,£°ère foie en Ocoj-
deux textes publies ici p tte tendance, qui
dent, met en Nouvelle civilisation et aboutir

i'SÄ'snS lulturelle de plusieurs deoenn.es.

von Nikolaj Roslawez
übersetzt und kommentiert von Marina Lobanava

Von der pseudoproletarischen schlimmer als die anderen, die nicht
Musik1 einmal bei ähnlichen Anlässen geäus-
Wenn man die vielverheissenden De- sert wurden und allen genug bekannt
klarationen mancher zeitgenössischer sind. Man sollte nur vermerken, dass,
künstlerischer Gruppierungen in die obwohl die Gruppe in einem im
VerHände nimmt, die sich die Zerstörung gleich mit anderen Künsten ziemlich
der bourgeoisen und das Schaffen der spezifischen Bereich zu operieren hatte,
klassenproletarischen Kunst zur Aufga- die Schaffensprinzipien der Gruppe,
be machen, und ihre theoretischen Vor- ihre Plattform oder die sogenannte
aussetzungen mit ihrer Schaffenspraxis «Ideologie» mit den bereits
existierenvergleicht, stösst man auf Unmengen den Schablonen übereinstimmen und
himmelschreiender Widersprüche, die gar nichts Neues hinzufügen. Hier wer-
nicht nur die prinzipiellen Darlegungen den die kompliziertesten und verschie-
jener Genossen zunichte machen, son- densten Kunstbegriffe in einen Topf
dem auch die Idee der proletarischen geworfen, bedeckt von superrevolutio-
Kunst als solche diskreditieren. Zu sol- närer Phraseologie und Beurteilungen
chen Gruppierungen sollte man auch die im Geiste einer zusammengeschuster-
sogenannte «Assoziation proletarischer ten «Philosophie», in der sich ideali-
Musiker» zählen, die die Bildung einer stische Theorien rührend mit den
klassenproletarischen Musik beabsich- materialistischen sowie die offenen
tigt. Man braucht keine Auszüge aus Narodnik-Ideen2 mit den marxistischen
den Deklarationen dieser Gruppe anzu- verflechten. Bei genügender Aufmerkführen:

sie sind weder besser noch samkeit kann man einige wenige Ideen



aus diesem Wirrwarr herauskriegen, die
den Anspruch erheben, als «Prinzipien»
betrachtet zu werden. Hier sind sie,
die deutlichsten: «Die Kunst ist Ideologie»,

also: die Kunst agitiert, d.h. ein
individuelles Bewusstsein wird bearbeitet

in die Richtung der sozialen Strebungen

eines Gesellschaftskollektivs, einer
Gruppe, Klasse; «Die Kunst spiegelt das
Leben und Dasein wider», deshalb
«drückt sie Gefühle und Stimmungen
des Kollektivs aus», usw. Bei allen
Definitionen der Kunst und ihrer sozialen

Rolle wird der Hauptakzent auf die
Richtung Kunst-als-Agitation gelegt,
Kunst als Mittel, Ideen durch die
entsprechenden Emotionen zu vermitteln.
Also: die Kunst werde nur dann sozial
wertvoll, wenn sie Agitation sei; fehle
ihr dieses Merkmal, werde sie «l'art
pour l'art», die «lebensfremd», «ziellos»,

«sinnlos» usw. sei. In allen diesen
Thesen gibt es Weizen und Spreu. Als
letztere könnte u.a. ein ungeheurer Wi¬

derspruch angesehen werden, in den
man sich verwickelt, falls man das

Hauptprinzip der «Kunst-als-Agitation»
behauptet und die Existenz des «l'art
pour l'art» zugibt (d.h.: Kunst als Ganzes

ist nicht «Agitation», wenn wir
zugeben, dass es auch nichtagitatorische
Kunst gibt).
Wir werden aber diese Thesen nicht
kritisieren. Interessant für uns ist etwas
viel Wichtigeres: nämlich, welche
methodischen Voraussetzungen des praktischen

Schaffens die Genossen aus ihren

Hauptprinzipien ableiten. Gehen wir
aus der «ideologischen» in die methodische

Sphäre, sehen wir, dass die
«proletarischen Komponisten» auch hier
keine Amerikas entdecken, sondern nur
die Erfahrungen ihrer Vorläufer wiederholen.

Die proletarische Musik sollte
einfach, klar und breiten Massen
begreiflich sein: das ist ein Credo der
«proletarischen» Komponisten, das sie
strikt bestätigen und verteidigen. Offen¬

sichtlich fordert diese These, dass die
Methoden und Verfahren bei der
Organisation der Klangmaterie zum Schaffen

irgendwelcher primitiver musikalischer

Organismen reduziert werden,
deren Formen durch das unvorbereitete
Bewusstsein wahrgenommen werden
könnten. Darüberhinaus wird klar, dass
das Schaffen solcher Formen
unvermeidlich in den Grenzen minimaler
musikalischer Mittel und folglich eines
minimalen kompositorischen Erfindergeistes

bleiben müsste. Die Komponisten

sollten ihre ganze Anstrengung
darauf lenken, dass eine rhythmisch,
melodisch und harmonisch höchst
einfache, elementare Form entsteht,
berechnet auf die Wahrnehmung eines
Bewusstseins, das entweder gar nicht
oder nur schwach von der Musikkultur
berührt wurde. Was die Form an sich
betrifft, würde ihr von den «proletarischen»

Komponisten jegliche
Selbständigkeit und jeglicher Selbstzweck
entzogen. Hier bestätigen sie das
monistische Prinzip Einheit der Form und
des Inhaltes, interpretiert jedoch in dem
Sinne, dass der Inhalt primär sei: «Der
Inhalt bestimmt die Form». Methodologisch

soll dieses Prinzip offensichtlich
bedeuten, dass der Komponist
verpflichtet sei, beim Musikschaffen alle
«abstrakten» Formen wegzuwerfen, die
im Gange der Musikgeschichte entstanden

sind (wie z.B. Sonaten- und
Symphonieformen); er müsste ausschliesslich

den «Inhalt» zum Ausgangspunkt
nehmen und in jedem gegebenen
Augenblick eine neue Form schaffen, die
aus dem «Inhalt» entspränge.
Dies ist in grossen Zügen die «Ideologie»

und «Plattform» unserer Pioniere
der proletarischen Musik. Ihrer aufrichtigen

Überzeugung nach würde gerade
die nach allen obenerwähnten Regelungen

geschriebene Musik klassenproletarisch

sein. Vorläufig ohne die praktischen

Ergebnisse der «proletarischen»
Komponisten zu bewerten, unterziehen
wir ihre theoretischen Voraussetzungen
der Kritik.
Nehmen wir vor allem das berüchtigte
Prinzip «Klarheit» und «Begreiflichkeit»

der Musik für die «breiten Massen».

Was bedeutet es?
Wir wissen, dass die Erscheinungswahrnehmung

durch die menschliche Psyche

ein subjektiver Akt ist. Gewiss,
die Subjektivität der Wahrnehmung ist
durch den Klassencharakter des
wahrnehmenden Bewusstseins begrenzt, so
dass das bourgeoise Auditorium z.B.
anders als das proletarische auf das

Kunstobjekt reagieren wird. Dabei ist
sowohl jenes als auch ein anderes
Auditorium in seiner Massenwahrnehmungsweise

im grossen und ganzen
relativ einig. Doch stimmt dies eben nur
im grossen und ganzen: im einzelnen
wird die Wahrnehmung jedes einzelnen
Individuums aus dieser oder jener Gruppe

im Rahmen seiner Klassenpsyche ein
rein subjektiver Akt sein, denn hier tre-

El Lissitzky: Der Kraftmensch (aus Figurenmappe, 1920/21)

5



ten schon Besonderheiten der individuellen

Psyche in ihr Recht, die bekanntlich

durch mehrere Ursachen, nicht nur
sozialer, sondern auch physiologischer
Art, bedingt sind (wie organische
Besonderheiten: das Erbgut, die Funktionen

der Organe innerer Sekretion; dann
das Niveau der intellektuellen Entwicklung,

der Charakter, der Geschmack
usw.). Also: Man kann sagen, dass eine
Menge durch das Klassenbewusstsein
verbundener Ivans und Pjotrs mehr
oder weniger gleich ein ihnen klassennahes

Kunstwerk wahrnehmen werden,
aber nur in grossen Zügen; im Grunde
genommen wird jeder Ivan und
Pjotr seinem individualpsychischen
«Gepäck» gemäss darauf reagieren.
Und das, was dem Ivan «gefallen» und
von ihm «verstanden» wird, gewiss,
kann dem Pjotr gar «nicht gefallen» und
bleibt für ihn «unbegreiflich».
Logischerweise folgt aus dem oben Dargelegten,

dass die Begriffe «klar»,
«einfach», «begreiflich» äusserst relativ sind
und objektiv sehr wenig ausdrücken.
Noch mehr gilt dies für die
Massenwahrnehmung, die unsere proletarischen

Künstler so stark betonen. Vor
allem: was ist das, jene «Masse», von
der sie sprechen und auf die sie rechnen?

Welche soziale Merkmale hat sie
überhaupt? Das Proletariat. Aber
welches? Ist damit das industrielle Proletariat

gemeint, ein Kind der industriellen

Riesenstadt, das sozusagen im
Fabrikkessel ausgekocht wurde, das in
der Kollektivarbeit und im Kampf
sein Klassenbewusstsein geschmiedet
und seinen Intellekt auf ein bedeutendes

Entwicklungsniveau heraufgehoben
hatte? Oder geht es zwar auch um einen
industriellen Arbeiter, jedoch um einen
«Vorstadtarbeiter», dessen Fabrik oder
Werk im Dickicht russischer Flachländer

verloren ist: um einen Arbeiter-
Halbbauern, der auf dem Boden bleibt,
individuell wirtschaftet und nur einen
Nebenverdienst in der Fabrik hat? Oder
geht es um einen Arbeiter-Handwerker,
ob Artel3- oder Heimarbeiter: um einen
Arbeiter, der psychologisch schon sehr
nah dem Stadtspiessbürgertum steht?
Oder geht es um das «Ladentisch-
und Büroproletariat», um Sowjets- und
Handelsangestellte: Halbintellektuelle,
Halbspiessbiirger, Spiessbürger... All
das ist nach seinem Sozialkriterium
Proletariat, all das ist «Masse», doch
schauen Sie, wie unterschiedlich diese
Proletariatskategorien sind Weiter
kommt eine riesige Klasse der Bauernschaft:

quantitativ ist es unsere «Hauptmasse»,

einer der Grundsteine unseres
Staates. Diese «Masse» ihrerseits wird
durch eine Reihe Klassenkategorien
differenziert: Kulak, Mittelstandsbauer,
Kleinbauer, Feldarbeiter usw. Alle
Proletariats- und Bauernschaftskategorien
bilden die «breite Arbeitermasse». Es
ist nur das Arbeitsprinzip, das sie
miteinander verbindet; wirtschaftlich und
ideell repräsentieren sie voneinander

getrennte Kollektive, deren jedes sein
eigenes Leben lebt.
Wir haben den soziologischen Sinn des

Begriffs «Masse» aufgedeckt. Diese
«Masse» erwies sich als «mehrsprachige»;

sie repräsentiert ein Konglomerat
verschiedenartiger und verschiedenwer-
tiger intellektueller und emotionaler
Zustände, verschiedenartiger ästhetischer

Geschmäcke und Verständnisse.
Nun fragen wir sogenannte proletarische

Musiker, auf welche von den
erwähnten «Massenkategorien» sich ihre
Musik eigentlich orientieren sollte, um
zur klassenproletarischen zu werden.
Ganz offensichtlich sollte ausschliesslich

das industrielle Stadtproletariat
diese Kategorie repräsentieren. Man
weiss jedoch, dass gerade diese
Arbeiterkategorie im Vergleich mit den anderen

die schwächste an Zahl ist. Also:
eine auf die Wahrnehmung gerade dieser

Kategorie berechnete Musik wäre
schon keine Musik für «breite Massen»:
ihre Wirkung würde natürlich durch
einen engen Klassenkreis begrenzt.
Nehmen wir jedoch an, dass die
proletarischen Komponisten gerade das
Schaffen solch klassenmässig begrenzter

Musik anstreben. Was sollte dann
aus anderen Proletariatskategorien,
insbesondere der Bauernschaft, werden?
Offensichtlich sollten dieser echt breiten

Arbeitermasse die Güter der von
unseren Genossen gebildeten «neuen
musikalischen Kultur» entgehen. Denn
es ist klar, dass die Sprache einer
solchen Musik für jeden Teil dieser
Hundertmillionenmasse zu spezifisch und
deswegen «unklar», «unbegreiflich»,
d.h. ohne jegliche Agitationswirkung
sein müsste. Und wenn es so ist,
dann haben diese Massen recht, eine
solche Kunst als «lebensfremd», «ziellos»,

«sinnlos», mit einem Wort: «l'art
pour l'art» zu bezeichnen. Wir wären
gewiss damit einverstanden, dieser
riesigen Menge Leute das Vergnügen zu
nehmen, Werken der «proletarischen»
Komponisten zuzuhören, wenn wir
diese Frage rein ästhetisch betrachten
würden: d.h. «niemand würde dadurch
etwas verlieren». In ganz anderem Licht
erscheint jedoch diese Frage, wenn wir
sie politisch-ideologisch und kulturell
betrachten. Riesigen Arbeitermassen die
Möglichkeit zu nehmen, Errungenschaften

des Proletariats teilhaftig zu
werden, würde für den Klassenhegemon
den Verzicht auf seine Aufgabe bedeuten,

die Menschengesellschaft zum
Sozialismus zu führen und heranzubringen.

Mangel an jener Kunst, welche
aktiv dem Proletariat helfen würde,
seine Aufgabe zu lösen, d.h.: Mangel
an einer Kunst, welche mit der
Klassenkampfideologie und dem Aufbau des
Sozialismus gesättigt die breitesten
Arbeitermassen ergreifen könnte, würde
bedeuten, dass sich die Kunst überhaupt
vom Leben mit seinem Kampf sozialer
Kräfte getrennt hätte, dass sie zu dem
von der Politik unabhängigen «l'art

pour l'art» geworden wäre, den nur ein
begrenzter - egal ob klassenproletarischer

oder nicht - Menschenkreis
konsumieren würde.
Hier ist es angebracht, die Worte aus
der Resolution der Ersten Allsowjetischen

Konferenz Proletarischer Schriftsteller

zu zitieren (siehe «Izvestija»,
Nr. 26 vom 1.2.1925): «Wenn der
Proletariat-Hegemon seine Literatur, sein
Kino, Theater (und seine Musik, fügen
wir ein) nicht geschaffen hat, bleibt
die ideologische Wirkung auf
nichtproletarische Bevölkerungsschichten, vor
allem auf die Bauernschaft, unvermeidlich

in den Händen der Vertreter der
bourgeoisen Kultur und Kunst.» Das
droht unseren Genossen, wenn sie sich
in einen engen Kreis des Musikschaffens

verschliessen, das nur von einer -
und sei es der progressivsten - Arbeitergruppe

begriffen und wahrgenommen
werden kann. Wie wir uns aber früher
überzeugt haben, muss eine Erweiterung

dieses engen Kreises die Einheit
und Einigkeit des Prinzips von
«Begreiflichkeit» und «Klarheit» der Musik
«für die breiten Massen» unvermeidlich
zerreissen, weil sie fordert, nicht bloss
eine «allen begreifliche» Musik zu
schaffen, sondern eine ganze Reihe
Musiken, die an die Wahrnehmung
einzelner Kategorien Arbeitender an-
gepasst wären und infolgedessen
«einfach» sowie «mittelschwer» und
«schwierig» sein sollten, dem
musikalisch-kulturellen Niveau der gegebenen
Gruppe Menschen gemäss; mit anderen
Worten: Musiken, welche die
verschiedenartigsten musikalischen Mittel und
Ausdrucksweisen erforderten, von den
elementarsten bis zu den höchsten.
Nur so, d.h. wenn es dem Proletariat
gelingt, für jede Arbeiterkategorie eine
entsprechende Musik zu schaffen,
könnte man zurecht sagen, dass die
Musik «für die breiten Massen», die mit
den Zielen des Proletariats übereinstimmt,

wirklich existiert.
Jetzt wird, der einfachen Logik wegen,
unerbittlich die Frage gestellt: wenn wir
entschieden haben, dass es keine Musik
als objektive Einheit, sondern mehrere
Musiken gibt, die dazu neigen, sich
subjektiven Gruppenmerkmalen gemäss
zu zerstückeln, darf man ihr ganzes
mannigfaltiges «Assortiment» unter
einem Namen klassenproletarischer
musikalischer Kunst vereinigen?
Gewiss nicht. Ich kann mir kaum einen
Menschen vorstellen, der diese Frage
bejahen und irgendwelche einigermas-
sen überzeugenden Beweise dafür
beibringen könnte.
Nicht nur in dem von uns geklärten Fall
können wir jedoch die Haltlosigkeit
unserer Genossen demonstrieren. Es

gibt noch einen Punkt, wo ihre Theorien

scheitern, wenn sie in Berührung
mir der lebendigen Praxis kommen. Es
handelt sich um das Problem der Form
und des Inhaltes, genauer gesagt um die
Art und Weise, wie sogenannte «prole-

6



tarische» Komponisten dieses Problem
lösen. Zwar teilen wir persönlich mit
ihnen das monistische Prinzip: Einheit
der Form und des Inhaltes, neigen
jedoch dazu, es in einem breiterem Sinne
und in breiterer Bedeutung zu interpretieren.

Letzten Endes behaupten wir,
dass nur ein solches Kunstwerk das
Recht auf Leben hat, in dem dieses
Prinzip in vollem Masse verwirklicht
wird. An Tatsachen aber kann man nicht

rütteln. Wenn sich die Identität dieses

Prinzips ohne Mühe im Schaffen des

bourgeoisen Beethoven und des super-
bourgeoisen Skrjabin äussert, dann gibt
es nichts dergleichen - leider! - in den
Werken der «proletarischen» Komponisten

zu beobachten, die in dieser Sache
anscheinend eine Autorität sein sollten.
Wenn man ihre Kompositionen betrachtet,

stösst man meist auf ein Phänomen,
das den Sinn des Prinzips «Einheit der
Form und des Inhaltes» völlig entstellt:
d.h. auf eine offen hervortretende
Schablone, der ein Inhalt entweder
mechanisch oder zwangsweise angepasst
wird. Drei Viertel von dem, was unsere
Pioniere der «proletarischen Musik»
geschrieben haben, besteht aus Primitivem4

in der Art von Militärmärschen,
wie sie seinerzeit von Kapellmeistern
aller Fuss- und Pferdetruppen auf
Anordnung der Vorgesetzten komponiert
wurden. Wie dort ist hier ein elementarer

marschartiger Rhythmus vorhanden,
sowie eine traditionelle «kriegerische»
Melodik, eine miserabel klingende

Harmonik, die zwischen «Tonika»,
«Dominante» und «Subdominante»
umherirrt. Genauso wie dort handelt es
sich hier um musikalische Gewöhnlichkeiten,

manchmal um offene Plattheit
höheren Grades. Aber sagen Sie, fragt
der Leser, aus welchem Grund wurden
Kompositionen solcher Art zu
«revolutionären» erhoben? Aus ganz einfachem
Grund, antworten wir: Ihr ganzes
«Revolutionswesen» fusst auf einem häufig

echt revolutionären Text, der entweder
mechanisch oder zwangsweise jener
verkrusteten und wie Sucharevsker
Lumpen5 alten marschartigen Konstruktion

angepasst wird, die in elementaren

Kompositionslehrbüchern als zwei-
oder dreiteilige Liedform bezeichnet
wird. Unter diesen Bedingungen ist es

ganz klar, dass jeder alte Jägermarsch,
versehen mit einem Text «revolutionären»

Inhaltes, sich augenblicklich aus
einem «konterrevolutionären» in einen
«revolutionären» verwandeln kann,
ohne dabei formal im geringsten geändert

zu werden. Auf diese Weise ist das
«monistische» Prinzip der «Einheit der
Form und des Inhaltes» bei unseren
«proletarischen» Komponisten
schiefgelaufen. Klar, dass es hier so gut wie
keine Spur davon gibt.
Wir haben schon erwähnt, dass drei
Viertel von den als «proletarisch»
bezeichneten Werken zu dieser Sorte
Musik zählen. Weiter sollten wir sagen,
dass es mit dem Viertel der übrigen
Werke noch schlimmer steht, obwohl

sie von den «proletarischen»
Komponisten selbst für die musikalisch
«ernsthafteren» gehalten werden. Diese
übrigen Kompositionen sind formal
tatsächlich etwas komplizierter als die
vorher erwähnten: Hier kann man unter
grauen und musikalisch uninteressanten

Stücken auch künstlerisch echt
bedeutende finden. Aber diese Tatsache
rettet sie nicht im geringsten vor dem
gemeinsamen Schicksal des ganzen
Schaffens der Pioniere «proletarischer»
Musik: vor dem Mangel an einem
markanten, einheitlichen und originellen
Stil und - am wichtigsten - dem Fehlen
einer markanten, überzeugenden
Bestätigung des von uns besprochenen
Prinzips.
In diesen Werken ist auch keine Einheit
von Form und Inhalt zu beobachten. Im
Gegenteil: sehr häufig besteht völlige
Disharmonie zwischen dem Was und
dem Wie des Geschriebenen. Die
betrachteten Kompositionen sind nur in
ihrem «Inhalt» «revolutionär», d.h. in
bezug auf den für sich genommenen,
von der Musik getrennten Text. Die
Musik als solche bleibt ganz gewöhnlich

und formal harmlos; sie unterscheidet

sich keineswegs von der vor der
Revolution geschriebenen Musik. Hier
kann man auch einen Konflikt beobachten

zwischen dem von heissem
Revolutionspathos vollen Inhalt und der Form,
die eine anständige oder gute Musik
wohlmeinender akademischer Art
repräsentiert, die leicht friedlichere
Stimmungen bedienen kann, was mit der
Revolution und dem Klassenkampf gar
nichts zu tun hat.
Wenn man die Formen der betrachteten
Kompositionen als solche analysiert,
kann man klar verstehen, aus welchen
Quellen sie entspringen. Es sind deren
drei: gottesdienstlich-kirchliche Musik,
Impressionismus französischer Art und
«style russe»: das russische Volkslied.
Besonders dominiert im Schaffen der
«proletarischen» Komponisten... der
Kirchenstil. In den untersuchten Werken

ist er äusserst markant ausgeprägt:
vielleicht weil die besten von ihnen von
Komponisten geschrieben wurden, die
früher «Specy» [Spezialisten] in der
Sphäre der Kirchenmusik waren (Ka-
stal'skij, Nikol'skij, Vasil'ev-Buglaj6
u.a.). Die Merkmale dieses Stils sind in
der Rhythmik, Melodik und Harmonik
der untersuchten Werke mühelos zu
erkennen. Der Rhythmus ist fliessend und
feierlich-«herrlich» in langsamen und
mässigen Tempi, zurückhaltend-expressiv

in belebten Tempi, im Geiste der
Rhythmik «wie zum Allherrscher
erhebend» in den «Cherubinischen» Liedern
Bortnjanskijs, Turcaninovs, wiederum
Kastal'skijs u.a.7 Die melodische Linie
ist gleichfalls fliessend, modal, ohne
«leichtsinnige» Stimmsprünge auf die
Septimen, übermässigen und verminderten

Quarten, Quinten sowie Oktaven,

die im Kirchenstil überhaupt nicht
zugelassen wurden. Die Melodie ist

7



meistens diatonisch, überwiegend mit
Akkorden harmonisiert; die Harmoniefolgen

sind typisch für die Kirchenmusik,

ebenso wie die deutlich plagal
gefärbten «Kadenzen» (in der Musiktheorie

spricht man von der
harmonischen Formel «kirchliche» oder
«Plagalkadenz»); wenn ein Kontrapunkt
verwendet wird, dann meistens im
sogenannten «strengen» (kirchlichen)
Stil; dem fragmentarisch erscheinenden
«freien» Stil bleibt sogar die Freiheit
des B achschen Kontrapunkts kaum
erreichbar.

Die «impressionistische» Linie ist in
den betrachteten Kompositionen auch
leicht zu erkennen, weil die
Verfahren des musikalischen
Impressionismus («Debus-
sysmus») schon seit langem
zu einer stilistisch sehr
charakteristischen Schablone
geworden sind. Hier treffen wir
in der Rhythmik, Melodik
und Harmonik das, was man
bei Debussy und seinen
Nachfolgern beobachtete:
charakteristisches Raffinement
und Auserlesenheit des Klanges

mit Nachgeschmack des

bourgeoisen Salons. Der «De-
bussysmus» bei den
«proletarischen» Komponisten ist
zwar nicht so fein und grazil
wie bei seinem Urvater, dies
ist jedoch nicht im freien
Willen unserer «Impressionisten»

begründet, sondern bloss
darin, dass ihnen die technische

Meisterschaft fehlt.
Was den «style russe» betrifft,
d.h. die Verwendung von
Formen der Volksliedkunst durch
die «proletarischen» Komponisten,

so festigt sich in letzter

Zeit diese Richtung mehr
und mehr und strebt anscheinend
danach, alle strategischen Punkte in der
«proletarischen» Musik zu ergreifen. Es
existiert sogar (jedoch maskiert) eine
Theorie, derzufolge «proletarische»
Musik nur dann entstehen könne, wenn
sie auf der Volksmusik beruhe. An diesen

volkstümlichen Noten mit
nationalistischer Färbung, die ab und zu bei
den theoretischen Schriften der
«proletarischen» Musiker durchschlüpfen, finden

anscheinend nicht alle Mitglieder
der «Assoziation proletarischer Musiker»

Geschmack und sie werden aus
diesem Grund nicht offiziell deklariert:
eher bilden sie eine der «Fraktionsrichtungen»

der Assoziation. In der Praxis
jedoch, ich wiederhole, äussert sich die
Narodnik-Richtung extrem deutlich.
Man sollte das, glaube ich, dadurch
erklären, dass die stärksten und
musikalisch markantesten Werke der
«proletarischen» Komponisten gerade den
Autoren gehören, die überzeugte
Anhänger und Propagandisten dieser
Richtung sind. Möglicherweise sehen
manche «proletarischen» Musiker in der

Wendung zu volksliedartigen Formen
einen Ausweg aus dem Dickicht des

europäischen musikalischen Klassizismus,

der zu sehr die bourgeoise Epoche
charakterisiere, um zum Ausgangspunkt
für das musikalische Schaffen der
proletarischen Epoche werden zu können.
So oder so tauchen die «proletarischen»
Kompositionen im «style russe» öfter
und öfter auf dem musikalischen Markt
auf und verdrängen allmählich andere,
mit denen sie ausgezeichnet zu konkurrieren

schienen.
Obwohl wie gesagt die «Narodnik-
Richtung» zur Zeit die musikalisch
stärksten Werke bringt, findet man je-

El Lissitzky: Der Angsthase (aus Figurenmappe, 1920/21)

doch auch in diesem Teil der durch die
«proletarischen» Komponisten geschaffenen

Literatur wohl kaum das konsequent

durchgeführte monistische Prinzip:

Einheit der Form und des Inhaltes.
Denn wie in ersten beiden Fällen bleiben

auch hier sowohl der «Inhalt» wie
die Form an und für sich. Auch hier
wird der neue Wein in alte Schläuche
gegossen: die Grundidee des Dichters,
der durch die Dynamik unserer
stürmisch-kämpferischen Tage angeregt
wurde, sowie die Gestalten, die durch
das Bewusstsein erzeugt wurden, das in
der Esse einer neuen, der Vergangenheit
fremden Ideologie geschmiedet wurde:
dieser ganze «Inhalt» wird mechanisch
oder «nach langer Überlegung» in die
Formen hineingetrieben, die ihm
überhaupt nicht entsprechen und sogar
innerlich zutiefst feindlich sind. Wie
können - in der Tat - die primitiven
Formen des im Grunde tief individualistischen

bäuerlichen Liedes, verfasst
vom Pflüger in der Stille breiter
Steppen, beim langsamen Knarren des

Hakenpfluges und der Egge, wie kön¬

nen sie, diese Formen, in sich das mächtige

Streben des Proletariats, dieses
Kindes unseres Jahrhunderts und der
Industrie, aufnehmen, das durch den
Kollektivwillen zur Arbeit und zum
Klassenkrieg geschmiedet wurde und
der Menschheit die Horizonte eines
neuen Lebens offenbart...
Nun können wir die Bilanz der in
diesem Aufsatz gebrachten Gedanken
ziehen. Wir glauben bewiesen zu haben,
dass die Musik, welche die «proletarischen»

Komponisten schreiben und die
sie als die proletarische bezeichnen,
keineswegs eine solche ist. Unser
Schluss wird dadurch begründet, dass,

wie wir schon gesehen
haben, keine der theoretischen
Hauptvoraussetzungen, die
unsere Genossen als Kanon
des Musikschaffens proletarischer

Art proklamiert hatten,
praktisch verwirklicht wurde.
Die von ihnen geschaffene
Musik ist bloss gute oder
schlechte (häufiger schlechte)
Musik, komponiert in
verschiedenen, lange vor der
proletarischen Revolution
existierenden Stilen, die in ihren
Formen gar nichts Neues
präsentiert und kaum etwas
Charakteristisches für unsere
Epoche darstellt. Es gibt
überhaupt nichts «Revolutionäres»

in dieser Musik. Inhaltlich

revolutionär sind nur die
Texte, die in eine ihrem Sinn
und ihrer Dynamik fremde
formale Schale wie in einen
Panzer eingeschlossen sind:
in eine Form, die von Rechts

wegen reaktionär und sogar
konterrevolutionär genannt
werden müsste. Es ist schwierig,

sich die Formen alter
Militärmärsche sowie die der Kirchenmusik

oder schliesslich die des su-
perbourgeoisen «Impressionismus» als

Hauptbasis des Schaffens der
klassenproletarischen Musikkunst vorzustellen.
Was die Formen in der Art von
Volksliedern betrifft, sollte der Gedanke, die
proletarische Musik möge von diesen
Formen abstammen, schon an sich als

ungeheuer und absurd für jedes einiger-
massen marxistisch entwickelte
Bewusstsein erscheinen. In der Tat ist es

undenkbar, dass das Weltproletariat, das

unter der Fahne des Internationalismus
sich organisiert und kämpft und deshalb
nach der Sprach-, Gedanken- und
Gefühlseinheit sucht, seine Klassenmusik
auf den Formen bauen werde, die aus

national-alltäglichen Bedingungen der
Bauernschaft verschiedener Nationalitäten

erwuchsen. Wäre dies der Fall, so
könnte nie eine Kunst entstehen, die
inhaltlich, formal und generell stilistisch
für das Proletariat und seine Epoche
charakteristisch wäre (genauso wie die
Kunst der Vergangenheit für die
Bourgeoisie charakteristisch ist), sondern es

8



würde eine unzählige Menge
«proletarischer Musiken» nationaler Art
geschaffen: russische, französische,
deutsche, tatarische, schwarze Musik
usw. Mit einem Wort: Das Proletariat -
Internationalist und Kollektivist - würde

statt einer einigen Klassensprache
irgendeinen Babylonischen Turm
aufbauen, wo die vermischten «zwölf
Sprachen» blöd aufeinander schauen
würden, ohne einander zu verstehen...

Nikolaj Roslawez
(Übersetzung: Marina Lobanova)

«Zurück zu Beethoven»8
Die Nr. 1/2 der vom Moskauer
Konservatorium herausgegebenen Zeitschrift
«Muzykal'noe obrazovanie» [Musikbildung]

ist erschienen. Die Zeitschrift
bestrebt sich entschieden, «dick» zu
werden, und das ist gut, denn es ist
höchste Zeit, sich auch in
der Musik endlich von der für
bekannte Zeiten unseres
Lebens charakteristischen
Zeitschriftenmagersucht zu
befreien. Doch eine Dicke ist
nicht wie eine andere: es gibt
normale Dicke, die für die
allgemeine Kraftentwicklung
des jungen Organismus nützlich

ist; es gibt eine andere:
Fettsucht - eine Krankheit,
die deutlich die Altersschwäche

des Organismus bezeugt.
Es ist zu befürchten, dass die
Zeitschrift, trotz ihres dreijährigen

Alters, durch krankhafte
Dicke der zweiten Art
gekennzeichnet ist. Auf jeden
Fall liefern uns die allgemeine

ideologische Tendenz der
Zeitschrift sowie eine gewisse

Planung des ganzen
Materials Gründe für solche
Zweifel. Direkt gesagt: Die
Zeitschrift ist nicht nur auffallend

konservativ (das wäre
noch halb so schlimm),
sondern für heutige Verhältnisse
musikalisch reaktionär,
obwohl sie dies nicht besonders
geschickt versteckt (wozu eigentlich?).
Fangen wir damit an, dass die
Zeitschrift, anlässlich des hundertsten
Geburtstages von Beethoven, ihre Seiten
nicht nur mit den entsprechenden
Materialien füllt, von denen einige historisch
wertvoll und interessant sind (wie
z.B. das Faksimile eines Skizzenheftes
Beethovens, oder ein bemerkenswerter
kleiner Beitrag von A. Chochlovkina
«Aus der Beethoveniana in Russland»
oder ein ausgezeichneter Artikel von
K. Kuznecov «Junger Beethoven in
modernen Forschungen»), sondern auch
das ideologische Problem der Wege und
Strömungen in der zeitgenössischen
Musikkunst stellt, womit sie die
Pionierrolle beim Schaffen einer neuer
Musikästhetik übernimmt. Wohin ruft die
Zeitschrift unsere zeitgenössische Musik?

Zurück... zu Beethoven. Genau das

behauptet der Leitartikel: «Für uns ist
er [Beethoven] Verkünder jenes
Schaffensweges, der allein der Weg des neuen
revolutionären Schaffensbewusstseins
sein kann.» Noch «revolutionärer» wird
dieser Gedanke in einer anonymen
Notiz «Im Vorbereitungskomitee für
Beethoven-Feierlichkeiten» geäussert:
Nach allerlei «pathetischen» Phrasen
vom Schaffen der «zweiten Heimat
Beethovens» in der Sowjetunion sowie
von der «Verknüpfung» des
revolutionären Proletariats mit dem «Genie
Beethovens» wird hier ein geflügeltes
Wort ausgesprochen: «Über Beethoven

- ein Weg zur proletarischen Musik».
Arme proletarische Musik: «von wem»
und «über wen» ihr noch nicht zur
Empfängnis empfohlen wurde...
Also: Ein weiteres «Zurück» wurde
proklamiert, diesmal für Musik, und -

was charakteristisch ist - in der
Zeitschrift der Staatlichen Musikhochschule.

Dieser «Rückwärtsgang» von
der musikalischen Gegenwart wird von
der Zeitschrift auf der ganzen Linie
streng durchgehalten. Z.B. im Artikel
«Sergej Prokofjev» (von einem zweiten
anonymen Autoren) wird dieser
Komponist, der zu den prominentesten
Vertretern moderner Musik gehört, total
heruntergemacht wegen seiner
«blutleeren», «verblichenen», «abgequälten»
usw. Kunst. Beiläufig schlägt der Kritiker

mit seiner Stange auch «andere
russische Komponisten von <Prokofjevs
Generation), die in allem Prokofjev
gleich sind, ausgenommen vielleicht
darin, dass sie nichts zu sagen haben
und können». Ferner, im Überblick
«Russische Musikpresse», wird alles
geniesserisch ausgekostet, was auf die

eine oder andere Weise sogenannte
«linke» zeitgenössische Musik
zertrümmert. Nachdem sie mit der linken
russischen Musik abgerechnet hat,
erwischt die Zeitschrift auch die ausländische

Musik. Im Überblick «Ausländische

Musikpresse» liest ein geheimnisvoller

Autor und reiht mit liebevoller
Sorgfalt nur jene Artikel der ausländischen

Presse aneinander, in denen so
oder so die «linke» Musik zertrümmert
wird. Hier werden solche Meister
wie Schönberg, Stravinsky, Honegger,
Alban Berg mit seinem berühmten
«Wozzeck» diskreditiert, u.a.
Also: Eine planmässige Offensive der
musikalischen Reaktion hat begonnen.
Gewiss begreifen wir den ideologischen
Hintergrund dieser Erscheinung, die
nicht nur in der musikalischen Sphäre
zu beobachten ist. Der Einfluss, den die

durch die NEP9 aufgelösten
sozialen Kräfte auf bestimmte
Klassenzwischenschichten
ausüben (in diesem Fall auf
einige Gruppen von alten
«Spezialisten» aus der Pro-
fessorenintelligenzija, die die
Musikausbildung leiten), ist
hier ganz offensichtlich. Nach
der Warnung vor der Gefahr,
der die sowjetische linke
musikalische Front ausgesetzt ist

- diese Front ist allgemein
bekannt als die aktivste und
der Revolutionswirklichkeit
am nächsten -, rufen wir
deshalb ihre Arbeiter zu grösserer
Wachsamkeit und zum Zu-
sammenschluss auf, sowie zur
Organisation eines notwendigen

Widerstandes gegen alle
Kräfte, die das Rad der
Musikkunstentwicklung
zurückzudrehen und das Schmieden
neuer musikalischer Formen
bei uns zu behindern versuchen

- musikalische Formen,
die nicht nur den Inhalt und
das Pathos unserer Epoche
umfassend äussern, sondern
auch zur aktiven Teilnahme

beim grossen Aufbau neuer Lebensformen

verhelfen könnten.
Nikolaj Roslawez

(Übersetzung: Marina Lobanova)

Zu diesen beiden Aufsätzen
Diese zwei erstmals im Westen
veröffentlichten Artikel von Nikolaj Roslawez

1880/81—1944) gehören zu den

wichtigsten publizistischen Äusserungen

des Komponisten; sie charakterisieren

sowohl seine Überzeugungen als
auch seine Tätigkeit im Kontext der
20er Jahre. Das musikalische Drama
jener Zeit wurde bestimmt durch den

heftigen Konflikt zwischen der ASM
[Assoziation zeitgenössischer Musik],
die Roslawez repräsentierte, und den
Organisationen der «proletarischen
Musiker»: der RAPM [Russische
Assoziation proletarischer Musiker], der

9



ORKIMD [Vereinigung revolutionärer
Komponisten und Musikschaffender]
und dem PROKOLL [Produktionskollektiv

der Studenten am Moskauer
Konservatorium]. In diesem Konflikt war
die ASM zum Scheitern verurteilt: Hinter

den «proletarischen Musikern» standen

die KP, die Geheimpolizei VTschK/
OGPU/NKVD usw. (siehe von der
Verfasserin: Die Tragödie der russischen
Avantgarde: Nikolaj Roslavetz, in:
Russische Avantgarde. Musikavantgarde im
Osten Europas, Internationale Musik-
Festivals Heidelberg 1991/92,
Dokumentation, Kongressbericht, Heidelberg
1992; Nikolaj Roslawez Biographie
eines Künstlers — Legende, Lüge, Wahrheit,

in: Visionen und Aufbrüche. Zur
Krise der modernen Musik 1908-1933,
Kassel 1994).
Für die ASM, die in enger Verbindung
zu zahlreichen ausländischen Musikern
stand, waren Innovation und professionelle

Kompetenz die wichtigsten Kriterien;

ihre Theoretiker vertraten die
Meinung, dass Kunst und Ideologie
unvereinbar seien (siehe z.B.: L. Saba-
neev, Sovremennaja muzyka [Zeitgenössische

Musik], in: Sovremennaja muzyka
1924, Nr. 1). Die RAPM, die Kunst

mit Ideologie identifizierte, verstand
sich als die einzige Vertreterin des
Proletariats in der Musik; in ihre Reihen
wurden «nur Kommunisten oder Personen

von eindeutiger proletarischer
Neigung aufgenommen». Die RAPM
forderte u.a. dazu auf, die «verfaulenden
Reste des alten Professionalismus
auszurotten», die «apolitische Umgebung,
ideologische Unbeständigkeit und
reaktionäre Professorenschaft» zu bekämpfen

(siehe: Muzykal'naja Nov', Nr. 1,

Moskau-Leningad 1923, S. 27-28, 50).
Schon 1923-1924 verwendeten die
«proletarischen Musiker» solche
politisch-ideologischen Anschuldigungen
gegen die ASM wie «Formalismus»,
«Bürgerlichkeit», «ideologische Fremdheit»,

«antivölkisch», «Nachahmung
des Westens», die später die berüchtigten

Dokumente aus den Jahren 1936 und
1948 kennzeichneten.
Roslawez' Artikel O psevdo-proletar-
skoj muzyke [Über die pseudo-pro-
letarische Musik], der 1926 neben
Beiträgen Aleksej Krucjonychs (Psev-
do-krest'janskaja poezija
[Pseudobäuerliche Poesie]) und Dziga Vertovs
(Kino-Glaz [Kino-Auge]) 1926 in der
Sammlung Na putjach iskusstva [Auf
Wegen der Kunst] erschien, war höchst
aktuell: Zu jener Zeit begannen die
RAPM, die ORKIMD und das
PROKOLL eine systematische Kampagne
sowohl für das Schaffen «echt proletarischer

Musik» als auch für die Ausrottung

«bourgeoiser Kultur», die - ihrer
Ansicht nach - die ASM verkörperte.
Die witzige und höhnische Kritik Roslawez',

die die aufgeblasene ideologische
Spekulation entlarvte, konnte nicht
unbestraft bleiben: Der Gegenschlag folgte

von Seiten Lev Kaltats, der Roslawez

als «echten Apologeten und <Theoreti-
ker> bourgeoiser Dekadenz in Musik»
und sein Werk als «futuristischen Gali-
mathias» betrachtete. Roslawez' «erfundene,

hart klingende Kompositionen,
denen jegliche Emotionalität fehlt»,
wurden von Kaitat als «fremde»
betrachtet. Ausserdem wurde der
Komponist beschuldigt, den Begriff des
Internationalismus durch den
Kosmopolitismus zu ersetzen; er verstecke
unter der Maske des Kampfes gegen
«pseudo-proletarische» Musik Prinzipien

des bourgeoisen Individualismus,
um damit das Existenzrecht seiner
eigenen, tief dekadenten «musikalischen

Organismen» wahrzunehmen.
Das Pamphlet endet mit einem direkten
Aufruf zur Bestrafung: «Unsere Aufgabe

besteht darin, das bourgeoise Wesen
N. Roslawez' und ihm Ahnlicher zu
entlarven, sie ideologisch in der
sowjetischen musikalischen Öffentlichkeit zu
isolieren und dadurch diese Öffentlichkeit

vor dem verwesenden Einfluss
gleichartiger <Theoretiker> zu beschützen.»

(Lev Kaitat, O podlinno-burzuaz-
noj ideologii gr. Roslavca [Von der echt
bourgeoisen Ideologie des Bürgers
Roslawez], Muzykal'noe obrazovanie,
1927, Nr. 3-4, S. 33f„ 37, 42f„ deutsche

Übersetzung in: Detlef Gojowy,
Neue sowjetische Musik der 20er Jahre,
Laaber 1980, S. 377-388).
Die andere kritische Äusserung Roslawez',

sein im Jahre 1927 entstandener
Artikel «Nazad k Betchovenu» [«Zurück

zu Beethoven»], wurde ebenfalls
durch die «proletarischen Musiker» hart
attackiert. Viktor Belyj benutzte ihn als
Vorwand zu einer Entlarvungskampagne

gegen «linke ideologisch fremde
und dem Proletariat feindliche Strömungen».

Belyj bezichtigte Roslawez der
«tiefen ideologischen Verwandtschaft
mit der dekadenten Kultur des
Westens», der Zugehörigkeit zur «linken
Front in der Musik». Ausserdem wurde
der Komponist beschuldigt, er verteidige

Strawinsky und Schönberg und
unterstütze «bourgeoise Dekadenz». Die
ASM wurde durch Belyj «ausserhalb der
echten sowjetischen Musikfront»
gestellt. Zum Schwerpunkt dieses Angriffs
wurden die vorrevolutionären Kompositionen

Roslawez', mit ihren
«kreischenden futuristischen Umschlägen:
ein Ausdruck einer spiessbürgerlichen
reaktionären Strömung in Musik»,
sowie seine Agitationswerke (V. Belyj,
«Levaja» fraza o muzykal'noj reakcii
(po povodu stat'i N. Roslavca «Nazad k

Betchovenu») [«Linke» Phrase der
musikalischen Reaktion (aus Anlass des

Artikels «Zurück zu Beethoven» von
N. Roslawez)], Muzykal'noe obrazovanie,

1928, Nr. 1, S. 43, 45f. deutsche
Übersetzung in: D. Gojowy, Op. cit.,
S. 371-376). Der Grund für diese
Anklagen war ganz offensichtlich: Im
Lande begannen Entlarvungen von
«Massenfeinden» und Säuberungen.
Für seine «Kritiker» war Roslawez

schon verurteilt: sie vermieden, den
Komponisten Genosse zu nennen; das
Wort Bürger, das sie benutzten, wurde
gebraucht, wenn es um einen politischen

Feind ging.
Marina Lobanova

Im Originaldruck der Texte von Roslawez
beginnt fast jeder Satz auf einer neuen Zeile.
Aus Platzgründen und um der besseren
Übersichtlichkeit willen wurden hier jeweils
mehrere Sätze zu Abschnitten zusammen-
gefasst.
1 O psevdoproletarskoj muzyke in: Na

putjach iskusstva [Auf den Wegen der
Kunst], Proletkul't, Moskau 1926,
S. 180-192

2 Narodnik-Ideen: Die Narodniki (von
«Narod» Volk, also etwa Volkstümler)
waren Vertreter der demokratischen
Bewegung im Russland des 19. Jahrhunderts,

die den zaristischen Staat ablehnten

und die einzige Möglichkeit für die
Weiterentwicklung Russlands im Volke
sahen. Dieser Ideologie entsprach eini-
germassen die Tätigkeit der Komponisten

des «Mächtigen Häufleins», die
nach einer neuen russischen Musik
strebten und als Voraussetzung dafür ein
intensives Studium russischer Volkslieder

postulierten.
3 Artelarbeiter bezieht sich auf die Artel-

Form der Kollektivwirtschaft:
Produktionsgenossenschaften, die auf
Teilzeitbeschäftigung und Saisonarbeit beruhten.
Artelarbeit wurde normalerweise als
Nebentätigkeit betrieben.

4 Die RAPM-Vertreter zeichneten sich
durch solch ein niedriges kulturelles
Niveau aus, dass sogar in den offiziellen
Dokumenten aus dem Jahre 1948, welche

die RAPM hochpriesen, von «einiger

Begrenztheit und theoretischer
Schwäche der RAPM» die Rede war
(siehe: Puti razvitija sovetskoj mu-
zyki, Pod redakciej A.I. äaverdjana
[Entwicklungswege der sowjetischen Musik,
hrsg. von A.I. Saverdjan], Moskau-
Leningrad 1948, S. 41).

5 Sucharevsker Lumpen: der Sucharevs-
ker Markt in Moskau gehörte zu den
berüchtigtsten Treffpunkten für Diebe,
Räuber, Hehler, Schieber, Bettler usw.

6 Kastal'skij, Aleksandr Dmitrievic
(1856-1926): Komponist, Chordirigent,
Lehrer, Ethnomusikologe.
Nikol'skij, Aleksandr Vasil'evic (1874-
1943): Chordirigent, Komponist,
Musikschriftsteller, Lehrer.
Vasil'ev-Buglaj, Dmitrij Stepanovic
(1888-1956): Liederkomponist,
Chordirigent.

7 Bortnjanskij, Dmitrij Stepanovic (1751-
1825): Komponist (unter den wichtigsten

Werken: geistliche Chorwerke,
Opern, Instrumentalkompositionen).
Turcaninov, Pjotr Ivanovic (1779—
1856): Komponist, Chorregent.

8 «Nazad k Betchovenu» in Rabis [Bote
der Gewerkschaft Kunstschaffender]
Nr. 49/91, 20. Dezember 1927, S. 3/4

9 NEP: Abkürzung für Novaja ekono-
miceskaja politika [Neue Wirschafts-
politik]. Die NEP wurde nach dem
Bürgerkrieg eingeführt: Die Bolschewiken
verzichteten kurzfristig auf die vollständige

Wirtschaftsdiktatur, erlaubten eine
gewisse Privatinitiative. «Neu» nannte
man diese Wirtschaftspolitik im
Vergleich mit der Politik des Militärkommunismus,

die während des Bürgerkrieges

herrschte.

10


	Zwei Aufsätze von Nikolaj Roslawez = Deux articles de Nicolaï Roslavets

