
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1996)

Heft: 48

Artikel: Les suicidées de la société : les femmes dans la musique = Die
Selbstmörderinnen der Gesellschaft : Frauen in der Musik

Autor: Weid, Jean-Noël von der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les suicidées de la société :
les femmes dans la musique

Fréquent sujet de la musique, les femmes en sont cependant
restées longtemps exclues. L'auteur recense les

publications récentes sur ce sujet et esquisse, à l'aide de
nombreux exemples, les divers rôles - marginaux, la plupart du
temps - dont durent se contenter les compositrices. Les
thèses de von der Weid sur la conception moniste et
dualiste des sexes montrent d'ailleurs à quel point le rôle de la
femme est encore peu élucidé au 20e siècle.

0)
3
Ö"

'3Î
3
E

(0

Qie Selbstmörderinnen der Gesellschaft:

Frauen in der Musik Thema von Musik und

referiert neuere Literatur zu V.nterschiedlichen und meisi
an^hlreichen Beispielen che^mtorscn^^ Frauen über-
marginalen Rollen, welcne k w Frau auch im zo.
nehmen hatten. Wie sehr £°von der Weids Ausfuhrun-
jahrhundert ungeklärt ist, x cgialistischen Auffassung der

gen zur monistiscnen
Geschlechter.

(/)
c
w
ü
</>

0)

E
E
o
</>

o

ïEwm

ü
O £
V) 2

o
(0 Ê

0)

ü
(/)
0)

sfl)

ö

3
</>

</>

0)

w
0>

ö
>.
0)

o
o *II
5>s

Is
e*
*> ,~
(A

•O c
ö «

par Jean-Noël von der Weid

« Les femmes n'ont pas besoin de
composer. Parce qu'elles-mêmes sont musique,

symphonie de pureté, parfum de
gaufrettes et chevelure artistement
inextricable. » Ou pire : « Une femme qui
compose, c'est un peu comme un chien
qui marche sur ses pattes arrière. Ce
qu'il fait n'est pas bien fait, mais on est
surpris de le voir faire. »
Ces opinions, l'une de Robert
Schumann, la seconde de l'austère lexicologue

du siècle des Lumières Samuel
Johnson, reflètent l'attitude qui
gangrenait (gangrène encore) la culture
musicale occidentale, a fortiori la place
occupée par les femmes dans cette
culture. De cette aliénation séculaire -
la plus persistante de toute l'histoire
humaine -, d'un esclavage intime, et
quotidien, d'autant plus inconscient
qu'il était dans l'ordre des choses, où
les femmes sont les « suicidées de la
société » (selon le mot d'Antonin
Artaud à propos de Van Gogh), voire les
nymphomanes ratées de la création,
ronronnant leur vertige, découle que c'est
l'homme qui crée. Musicalement, c'est
donc l'homme qui est compositeur et la
femme, au mieux, interprète.
Qu'est-ce que je Qu'est-ce que
l'autre Je est-il un autre Qu'est-ce
qu'un homme Qu'est-ce qu'une femme

Font-ils un Font-ils deux ou
trois Quel abîme entre masculin et
féminin L'art, la musique en particulier,

a beaucoup à nous apprendre sur
toutes ces questions non seulement
gênantes, mais décisives ; il nous permettra

d'enfoncer des portes hélas trop
peu souvent ouvertes, ou qui bâillent de
bâiller, de dénoncer le stupide et dangereux

racisme à rebours qui consiste à

attribuer à la femme des droits
spécifiques (toujours d'actualité, puisque

est sorti récemment un dictionnaire
des femmes compositeurs1)- Plutôt que
de nous livrer à des apologies, réductrices,

ou à des critiques, vétillardes -
les « hystérectomies à la truelle » de
Beckett -, nous évoquerons des épisodes

significatifs et éclairants de l'Histoire,

propres à éradiquer certaines idées
reçues et douillettes.

La musique qui chatouille les
concupiscences
Dès le Moyen Age, la fécondité créatrice

de la femme éclate, son statut et ses

rapports avec la culture se révèlent bien
différents de ceux que la petite histoire
laisse telle une lie en nos mémoires. Ce
que nous démontre Pierre Bec dans
deux ouvrages2 qui vont à F encontre
des conventions de certaines études
médiévistes. Certes, pour saint Ambroi-
se, l'infériorité de la femme est dans
l'ordre des choses, saint Augustin estime

qu'elle doit être dominée par l'homme

et, pour l'école de Salerne, célèbre
représentante de la médecine et de la
« physique » médiévales, « la femme
est humide et froide, alors que l'homme
est sec et chaud ». Mais ces visions de
la femme, instrument de péché et de

perdition pour l'homme, ne reflètent en
aucune façon la réalité historique des

comportements féminins. Pierre Bec
montre par exemple que la poésie amoureuse

des trobairitz, les femmes-troubadours

occitanes, dont l'existence est
difficilement contestable, révèle
1'« interversion de la situation habituelle

de la femme qui, d'adorée, devient
adoratrice, qui, de dame altière qu'elle
était, devient l'humble quémandeuse
[...] de celui qu'elle aime et qu'elle
chante ». Bien plus, les femmes sont la
plupart du temps socialement supérieu-

21



res à leurs amants - et le leur faisaient
parfois sentir. Lafin' amor (tout comme
leurs parodies graveleuses, obscènes ou
scatologiques) et la cortesia suscitèrent
un véritable bouleversement des mœurs
qui, aujourd'hui encore, « fragmentent

» le discours amoureux.
Règne pourtant la misogynie : réduite
au chant, la femme et son insupportable
« caquet » exaspèrent les ecclésiastiques.

Comme le note Evelyne Pieiller3,
saint Paul, dans sa Première Epître à
Timothée, précise que les femmes
doivent se taire dans les églises. La nonne
poétesse et compositrice mystique
Hildegard von Bingen - dont le succès
retentissant, et équivoque4, contribua au
moins à sensibiliser ceux que cette
problématique laisse indifférents, voire
exaspère -, n'en composa pas moins, en
latin, des chants savants et mystiques,
antiennes et répons. En pleine Renaissance,

le concile de Trente (1545-1563),
voulant remettre de l'ordre dans le
dogme et les institutions de l'Eglise et
interdire toute musique « contemporaine

» (comprenez la polyphonie, la
« musique figurée » dont les moniales
doivent s'abstenir), condamne la musique

qui « chatouille les concupiscences

», celle qui se montre « profane,
molle, impure, lascive ». Féminine,
donc.

Du frichti au contrepoint
Néanmoins, un demi-siècle plus tard,
Francesca Caccini, rebaptisée la
Cecchina, réalise la prouesse de s'aventurer

dans un domaine jusque-là réservé
à ses compatriotes masculins, l'opéra ;

avec La liberazione di Ruggiero dall'
isola di Alcina (1625), ouvrage dramatique

qui se terminait par un imposant
ballet équestre où « quatre groupes de
vingt-quatre chevaliers, en costumes
blancs, rouges, bleus et verts, couverts
de lourdes armures, paradaient pendant
une demi-heure en chantant, sur une
musique de violes5 ». En France, comme

partout ailleurs, l'activité des femmes

en tant que compositeur ne va pas
toujours de soi : on admet, certes, que
les jeunes filles sachent chanter ou jouer
d'un instrument (orgue, luth, clavecin,
puis piano et harpe), cela fait partie des
arts domestiques, à l'instar des bonnes
manières, de la cuisine ou des travaux
manuels ; mais il est rare qu'on leur
dispense des cours de théorie et de
contrepoint, voies royales vers la
composition. Çà et là pourtant, des singularités

comme Elisabeth Jacquet de La
Guerre, telle que nous la dévoile, avec
une belle sûreté musicologique, Catherine

Cessac dans un ouvrage récent6.
Enfant prodige, la « petite Jacquet »

compose, déchiffre et improvise si bien
que Mme de Montespan s'attache la
jeune fille, qui connaît ainsi les fastes
de Versailles ; sans avoir jamais de
tâche officielle, elle acquiert une renommée

que jamais ne connurent d'autres
musiciennes de talent comme Mlle
Certain, Mlle de Ménetou, Mme du
Hallai, Mlle Le Noble, ou que d'autres
encore, mises en valeur par leurs collègues

masculins : la princesse de Cha-

beuil par François Couperin (dans le
Quinzième Ordre de son troisième livre
de Pièces de clavecin) ou Mlle Boucon,
future Mme de Mondonville, par Jean-
Philippe Rameau (dans ses Pièces de
Clavecin en concerts) et par Jacques
Duphly (dans son premier livre de
Pièces de clavecin). (Cet instrument
délicat est, selon François Couperin,
naturellement destiné aux femmes : « Les
hommes qui veulent arriver à un certain
degré de perfection ne devraient jamais
faire aucun exercice pénible de leurs
mains. Celles des femmes, par la raison
contraire, sont généralement meilleures.
J'ai déjà dit, que la souplesse des nerfs
contribuent beaucoup plus, au bien-
jouer, que la force ; ma preuve est
sensible dans la différence des mains des
femmes, à celles des hommes. ») «
Mademoiselle de La Guerre » eût pu se
limiter à l'écriture de ses Pièces de
Clavessin ; elle laisse pourtant une
toccata (unique sans doute dans le répertoire

français pour clavecin), des cantates,

une « tragédie lyrique » Céphale et
Procris (1694), insiste, non sans une
certaine fierté, dans sa dédicace des
Jeux à l'honneur de la victoire (vers
1691-1692), sur cet état d'exception :

être la première femme compositeur
d'opéra (elle ignorait vraisemblablement

l'existence de la Cecchina).
Au XVIIIe siècle, les véritables
conservatoires de musique, renommés dans
toute l'Europe, que sont les ospedali de
Venise recueillent des orphelines qui
reçoivent l'enseignement des meilleurs
compositeurs (Antonio Vivaldi, Nicola
Porpora, Niccolo Jommelli, Johann
Adolph Hasse), apprennent tous les
instruments, sans exception. Un tableau
idyllique que vient inquiéter le témoignage

bouleversant de Lavinia Fuggita,
l'une des pensionnaires de l'Ospedale
délia Pietà. Toute à son « artisanat
furieux » (cantates, oratorios, concertos),
Lavinia doit le faire en secret, et imiter
l'écriture de son maître Vivaldi. Elle
s'en explique à son amie hautboïste :

« Tu comprends, je ne pouvais pas faire
autrement, ils ne m'auraient pas prise
au sérieux, ils ne me permettront jamais
de composer. La musique des autres est
comme un discours à moi adressé, je
dois y répondre et entendre le son de ma
propre voix. Plus je l'entends et plus je
sais que les chants et les sons qui sont
les miens diffèrent7. » Le subterfuge est
découvert, l'affaire prend très mauvaise
tournure, pourrait influer sur le bon
fonctionnement de l'hôpital, sur le statut

du chœur, celui des filles. Mais seule
Lavinia est durement condamnée : à ne
plus faire de musique du tout.

Voluptueux gouffre de fleurs,
balai sec et sans vie
C'est au XIXe siècle que la femme,
« éternelle ironie de la communauté »
selon Hegel, charrie les stéréotypes les
plus variés et les plus flapis. D'une
sensibilité chaste, murmurante et mystérieuse,

elle est condamnée à l'apparence
ou au subterfuge, et toute sa sincérité

consiste à avouer qu'elle n'a pas accès
à elle-même. S'il ne lui est jamais don¬

né d'être elle-même (ou dans les limites
bien tracées de la musique de salon,
ballades et berceuses, en vue d'un usage

immédiat), elle ne peut sauver sa
personnalité de la catastrophe que par
une ravageante opiniâtreté à proclamer
envers et contre tout : je veux être moi-
même, créatrice, je veux que mes sons
ne cachent plus leurs visages. Il suffit
d'évoquer le « gouffre de fleurs » éthé-
rées que ne voulait pas devenir Massi-
milla Doni, la cantatrice de Balzac ; elle,
femme de tête qui ne peut se révéler une
femme de cœur et de corps qu'en étant
allée au bout d'une intellectualité elle-
même excessive ; elle, paradoxalement,
dont la voix arrive « par ondes lumineuses

», elle dont « la main délivrait mille
voluptés emprisonnées » pour nous
enlever, légers et « baignés de pourpre,
dans un air bleu au-dessus des montagnes

de neige où réside le pur amour
des anges », elle, capable de consumer
en nous « les derniers vestiges de [notre]

nature terrestre8 ».
Empruntons un autre chemin buisson-
nier : le récit polyphonique de Hans
Magnus Enzensberger Requiem pour
une femme romantique ou Les amours
tourmentées d'Augusta Bussmann et de
Clemens Brentano9. Ce dernier, qui ne
redoute pas de se présenter comme le
gardien des bonnes mœurs, ce « vieil
égoïste autodestructeur » qui exprime
les conseils des romantiques, virulents
et anachroniques Pères de l'Eglise (le
diable est en Augusta en son « corps
d'impure » en ses « appas obscènes »
en ses « seins de débauchée » Il faut
1'« exorciser » 1'« emprisonner » Il
faut la « mettre dans un couvent », ce
« balai sec et sans vie »), lui, Clemens
Brentano, ce fut la détermination, la
liberté d'action d'Augusta qui «
l'attirèrent et l'affolèrent, qu'il aima, qu'il
craignit, qu'il ne put supporter ». Celle
qui, pour Enzensberger, fut en fait la
seule vraie femme romantique - celle
qui ne tolère aucune solution de continuité

entre l'art et la vie, l'utopie et le
quotidien -, les historiens n'en firent
qu'une bouchée (comme dans le cas de

Fanny Hensel-Mendelssohn ; voir ci-
dessous), une note de bas de page, car
ils la considéraient comme une «
parfaite hystérique », une « femme sans

vergogne », bref « la meule attachée au
cou du poète romantique ».
D'autres édifiants « conseils » inquiets
et attentifs sont dispensés par Malvida
von Meysenbug - égérie de nombreux
artistes, qui, après avoir rompu en 1843

avec les convictions de sa famille, s'était
donnée pour but « d'émanciper la femme

des bornes que la société lui a
imposées » -, à Lou Andreas-Salomé, cette

femme indéchiffrable qui, pendant
toute sa vie, se dissimule dans les
brasiers qu'elle attise autour d'elle ; et ce
sont de très dévorants brasiers : l'amitié
avec Nietzsche drossé aux rivages de la
folie, son mariage blanc avec le professeur

Friedrich Carl Andreas, la rencontre

avec Freud quand elle a cinquante
ans. Tels sont les conseils que Malvida
prodigue à Lou en date du 18 juin 1882 :

« Enfin j'insiste beaucoup là-dessus : ne

22



vous perdez pas dans le travail avec
Nietzsche. J'aurais préféré que vous
suiviez votre chemin toute seule, votre
chemin spirituel, pour qu'il soit justement

prouvé une bonne fois que la femme

elle aussi peut se tenir seule dans les
sphères les plus hautes de la pensée et
parvenir à des résultats indépendants10

». Elle n'eut rien à prouver, celle
qui écrivait à l'âge de vingt et un ans :

« Je ne peux conformer ma vie à des
modèles ni ne pourrai jamais constituer
un modèle pour qui que ce soit ; mais il
est tout à fait certain en revanche que je
dirigerai ma vie selon ce que je suis,
advienne que pourra. » Les optimistes
aiment l'émotion... et il suffit d'être gai
pour avoir l'air d'un monstre.

Femme créatrice,
donc « mâle »
Revenons aux artistes musiciennes. Là
le motif se corse. S'irritent les syntag-
mes ; dans ce XIXe siècle, toujours, où
les interdits par rapport à la création se
font cruellement sentir. Pour une Clara
Wieck, par exemple, inspiratrice et
future épouse du musicien le plus
alarmant du romantisme, Robert Schumann,
qui écrit : « Toutes les fois que je joue
quelque chose de Robert, c'est comme
si un être supérieur guidait mes doigts ;

je ne les sens plus ; on dirait que tout
mon être se fond dans sa musique. »
Outre qu'elle fait vivre, sous ses doigts
virtuoses (elle fut l'une des plus
prestigieuses pianistes de tous les temps),
l'œuvre de Robert, Clara avorte par de
nombreuses maternités son talent de
compositrice. Largement sous-estimées,
ses quelque quarante œuvres, pleines
d'acuité et de touffures, reflètent une
réelle originalité11.
Fanny Mendelssohn, la sœur aînée de
Felix, le compositeur, fut elle aussi
éclipsée, et deux fois plus que Clara
Schumann par Robert. Pour avoir
« commis » deux erreurs. L'une, être
née au début du XIXe siècle (en 1805) ;

elle est donc considérée comme un singe

savant. L'autre, être la petite-fille de
l'un des plus éminents philosophes du
XVIIIe siècle, et avoir grandi dans une
opulente famille juive ; elle se trouve
alors « interdite de sortie », doit obéir à

son destin de femme au foyer. Elle se
montre pourtant aussi supérieurement
douée que son frère - adoré -, reçoit
une éducation semblable, devient une
excellente pianiste et une authentique
compositrice (environ quatre cents
œuvres12 Mais devenue comparse du
monde en épousant un portraitiste célèbre,

Wilhelm Hensel, dont elle eut un
enfant, elle pleure de voir son talent
piétiné et étouffé, sa vie mutilée. Malgré

tout, elle compose, toujours. A
quarante ans, Fanny brave les interdits de
sa famille et ceux de son frère (y eut-il
quelque avantage personnel elle passe

à l'acte, publie ses compositions.
Non sans lui avoir pathétiquement écrit,
le 9 juillet 1846 : « J'espère ne pas vous
faire honte, je ne suis pas une femme
libre, et hélas pas du tout < Jeune
Allemagne > ; je pense que toi, tu n'en tireras

aucun désagrément d'aucune sorte :

pour t'épargner chacun de ces moments
quelque peu déplaisants, je me suis
conduite de façon totalement indépendante,

et j'espère que tu ne le prendras
pas mal. Si cela réussit, c'est-à-dire si
les choses plaisent et que je reçoive
d'autres propositions, je sais que cela
me sera une stimulation dont j'ai
toujours eu besoin pour produire ; dans
l'autre cas, je serai au point où j'ai
toujours été, et je ne gémirai pas sur mon
sort. Si alors je travaillais moins ou plus
du tout, il n'y aurait pas grand-chose de
perdu13. » Les critiques et musiciens
n'apprécient alors le « sérieux masculin

» de ses compositions que si elles ne
« trahissent pas du tout une main
féminine14 » [critique des Vier Liederfür das
Pianoforte op. 2, parue dans la Neue
Zeitschriftfür Musik, (journal fondé par
Schumann en 1835, mais qu'il avait
quitté en 1844), le 11 janvier 1847]. On
commence à peine de la reconnaître que
Fanny meurt subitement à quarante-
deux ans, dirigeant à son piano une
répétition des chœurs de La nuit de
WalpurgisI5.
Ces images, clignotantes mais persistantes

jusque-là dans l'Histoire, de sainte,

de mère, de femme mariée, de femme

dangereusement belle, allaient-elles,
les femmes, encore longtemps les gober
comme s'il s'agissait du cordon ombilical

de leurs enfants, ou les expulser
comme le travail inlassable de leurs
entrailles

Monisme ou dualisme sexuel
Ce n'est qu'à l'orée du XXe siècle, en
1912, que les compositrices sont admises

à concourir pour le célèbre prix de
Rome, né en... 1666, selon la volonté
de Louis XIV (un an plus tard, déjà, Lili
Boulanger le décroche). C'est aussi
l'époque où Freud repense de fond en
comble la question de la sexualité
humaine, soutenant la thèse d'un monisme

sexuel et d'une essence « mâle » de
la libido humaine (ce qui n'exclut pas,
mais au contraire explique l'existence
de la bisexualité). Si, donc, il y a monisme

sexuel, cela signifie que dans
l'inconscient et dans les représentations
inconscientes du sujet (homme ou femme),

la différence des sexes n'existe pas.
Cette thèse fut combattue dès 1920 par
l'école dite « anglaise » (Mélanie Klein,
Josine Müller et Ernest Jones), qui
opposa un dualisme à la notion de libido
unique, prenant par là même le risque
de régénérer l'existence d'une nature
féminine, à savoir d'un différentialisme
- ce que Freud avait évacué. Il est
intéressant de constater que cette lutte
entre partisans du monisme sexuel et
adeptes du dualisme fut contemporaine,
pendant F entre-deux-guerres, du surgis-
sement du mouvement féministe, lequel
conduisit, plus près de nous, aux
irréversibles et radicaux mouvements de
révolte et de libération des femmes,
dénonçant le « cannibalisme métaphysique

» des phallocrates, leurs attitudes
orgueilleusement ineptes et poussives,
voulant affirmer la « différence féminine

» de sexualité, de perception et de

langage ; la question culturelle est donc

essentielle. C'est ainsi qu'Yves Bonne-
foy, dans un récent et très bel essai, La
Vérité et la parole, peut écrire à propos
de la poétesse Marceline Desbordes-
Valmore (1786-1859) : « Dans notre
société, les hommes n'échangent plus tout
à fait les femmes comme on ferait de
biens matériels, ils n'en ont pas moins
décidé entre eux des valeurs, des idées,
des perceptions, des projets qui donnent
structure à la langue ; et sans même y
penser ils sont donc les seuls sujets
libres d'un acte de la parole où la femme
n'est qu'un objet. Or, ce qui est vrai
aujourd'hui encore, combien l'était-ce
plus au début du siècle dernier, dans
cette culture bourgeoise qui s'affirmait
sous l'Empire16 »

Les exceptions
En vertu de cela, et malgré tout, les
compositrices - et les femmes - souffrent

encore de l'immuabilité du patriarcat
et du machisme sous ses formes « les

plus évoluées », en dépit de l'espace
réduit qui leur est accordé. Quelques
rares exceptions (nous nous abstenons
d'évoquer celles dont c'est la pauvreté
même qui paie cash) ; ainsi Betsy Jolas
(née à Paris en 1926), l'une des rares
compositrices dont les œuvres sont
reconnues et jouées dans le monde entier.
Mais cela ne se fit pas sans mal - comme

elle nous le déclarait voici peu :

« On vit toujours les situations extrêmes

d'autrefois. Le clivage, la discrimination

entre compositrices et compositeurs

sont toujours aussi vivaces. Mais
ils dépassent de beaucoup la musique,
se font au niveau hommes-femmes, ou
de la femme créatrice en dehors de son
propre corps. Il n'y a pas si longtemps
que je me considère, moi, comme
< compositeur >. C'est une des grandes
différences d'avec les hommes qui, eux,
(pro)clament d'emblée leur essence de
créateur, leur statut de compositeur. »
Pour Betsy Jolas, la sensibilité féminine
est encore synonyme de douceur, de

grâce mièvre : « Et sitôt que la femme
veut affirmer sa propre créativité... et
avoir Une chambre à soi, comme Virginia

Woolf, c'est s'offrir au dédain, à

l'agressivité »
Autre exception qui, elle, ne confirme
aucune règle, celle de la soliste, concertiste

et chanteuse, tout autant que
compositrice et improvisatrice, Joëlle
Léandre. Née à Aix-en-Provence,
premier Prix du Conservatoire national
supérieur de musique et de danse de Paris,
la contrebassiste s'acharne d'abord
sur le grand répertoire, « Dragonetti,
Tortelli, Spaghetti » (sic), s'illumine à

la découverte de Duchamp, Cage (dont
elle deviendra l'amie et l'interprète),
joue dans des formations diverses, et
non des moindres (Orchestre de Paris,
celui de Radio France, Itinéraire,
Ensemble Intercontemporain, 2e2m de
Paul Méfano...), compose et vit. Cette
anamorphose finement travestie, jouant
de ses métamorphoses, est inqualifiable

; voilà sans doute pourquoi - Cas-
sandre bien assassinée dût-elle être
nommée -, « la » Léandre ne prophétise

pas dans son pays, maître en étique-

23



tages, en dépit de ses mondiales et
boulimiques bourlingues (il faut vivre) et
de ses quelque trente albums17. Le fait
d'être femme ne l'a pas beaucoup aidée,
pense-t-elle : « Il y a des musiciens, il y
a des musiciennes, le chemin est simple
pour les uns, ou difficile pour les autres.
Mais, sur le plan de la création, nous
sommes tellement peu, et pas assez, de
femmes. Je suis persuadée qu'entre
femmes, d'une part, il y a solidarité,
mais par rapport aux hommes, il y a

presque un double travail. [...] Ce n'est
pas le féminisme et tout ce qui s'est
passé qui a changé quoi que ce soit,
d'ailleurs, et je crois qu'il faut que nous
soyons doublement bonnes, ou autant.
[Le monde de la musique] est un monde
mâle, totalement18. »

Des sonorités androgynes
Ce que ne viendront pas contredire les
très nombreuses compositrices, dont
certaines (pour la pléthore, elles sont à

égalité avec les hommes) doivent être
considérées comme des notoriétés plus
ou moins inconnues. Parce que d'aucunes

furent doublement mises sur la touche

: en raison de leur sexe et de leur
origine. Myriam Lucia Marbe, née à
Bucarest en 1931, déclare ne pas avoir
de biographie, nivelée et bâillonnée
qu'elle fut par « la grisaille et la censure
communistes19» ; c'est tout l'individu
qui fut détruit. Une autre compositrice
roumano-allemande, Adriana Hölszky
(née à Bucarest en 1953) eut à faire face
aux mêmes difficultés20. Une compositrice

russe comme Galina Ustvolskaya21
(née à Petrograd, aujourd'hui Saint-
Pétersbourg, en 1919), élève de Chos-
takovitch, fut paradoxalement éclipsée
par la révélation, après la chute du mur
de Berlin à la fin des années quatre-
vingts, de la génération des compositeurs

soviétiques nés autour des années
trente, comme Edison Denisov, Alfred
Schnittke ou... Arvo Part. Citons enfin
une jeune compositrice dont la
démarche, terriblement opiniâtre, est fort
originale, Olga Neuwirth (elle naît à
Vienne en 1968) ; ses œuvres furent données

à Stuttgart, Graz, Donaueschingen
ou Paris. Comme dans un rituel
inévitable, elle se doit de répondre aux
questions posées ici22 par Ute Schalz-
Laurenze : « Je suis une femme, dit-elle,
aussi ai-je des réactions différentes de
celles de mes collègues masculins ;

mais j'ai toujours essayé de faire en
sorte que mon travail ne puisse être
défini comme celui d'une compositrice.
Car la musique doit parler d'elle-même.
Je ne pense pas que ma personne doive
se refléter elle-même également dans
mon œuvre. Et jamais je ne dirais que
je crée une œuvre de femmes. [...] Il
n'y a pas de son féminin. » C'est ce
refus d'enfermement biologique qui
incita sans doute Olga Neuwirth (dans
Lonicera Caprifolium13, notamment) à

établir une analogie entre les systèmes
et parties fermés de sa musique et les
systèmes biologiques où des tissus se

développent, se transforment et se
décomposent, croissent et s'accroissent de
façon indépendante, tout en cannibali-

sant d'autres tissus ou textures. Il s'agit
alors moins, pour Olga Neuwirth, de
célébrer les subterfuges de processus
naturels, que d'expérimenter les
transformations (« spasmes ultimes qui
mènent au néant »), la fragmentation des
ressources sonores. D'où les sonorités
« androgynes » (on est proche du point
occulte du fantasme décrit par Platon,
Böhme, Balzac ou Weininger), qui
consistent en la fusion permanente de sour-

1. The New Grove Dictionary of Women
Composers, sous la direction de Julie Anne
Sadie et Rhian Samuel. (The Macmillan
Press Limited, Londres 1994.)

2. Burlesque et obscénité chez les trouba¬
dours. Pour une approche du contre-texte
médiéval (Stock/Moyen Age, Paris 1984)
et le tout récent Chants d'amour des
femmes-troubadours. Trobairitz et « chansons
de femmes » (Stock/Moyen Age, Paris
1995).

3. Dans le vif et excellent Musique Maestra.
Le surprenant mais néanmoins véridique
récit de l'histoire des femmes dans la
musique du XVIIe au XIXe siècle. (Editions
Plume, Paris 1992).

4. En France, 100 000 exemplaires vendus
en mars 1996, des Chants de l'extase,
après Symphoniae et Ordo virtutum. Le
quatrième CD de la« prophétesse du
Rhin », Voice of the Blood, vient de paraître.

On appréciera les titres des ces
albums..

5. Pieiller, op. cit. p. 27.
6. Catherine Cessac : Elisabeth Jacquet de

La Guerre. Une femme compositeur sous
le règne de Louis XIV (Actes Sud, Arles
1995). Lire aussi, de Danielle Roster :

Elisabeth-Claude Jacquet de La Guerre, in
Annäherung VI an sieben Komponistinnen,
sous la direction de Clara Mayer, (Furore-
Edition 852, Kassel 1995).

7. Cessac, op. cit., p. 15.
8. Honoré de Balzac : Sarrasine. Gambara.

Massimilla Doni (Gallimard, coll. « folio/
classique », Paris 1995, p. 234.) On lira
également avec profit le cours de Roland
Barthes : Analyse structurale d'un texte
narratif : « Sarrasine » de Balzac, in
Roland Barthes, Œuvres complètes, t. II,
1966-1973 (Seuil, Paris 1994), où l'auteur
établit une comparaison entre l'espace du
texte (lisible) et une partition musicale
(classique), met en relief la cénesthésie
du chant (voix d'ange et liqueur
séminale).

9. Une « Histoire rapportée par Hans Ma¬

gnus Enzensberger d'après des sources
imprimées et inédites », traduit de l'allemand
par Georges Arès (Gallimard, coll. « Du
monde entier », Paris 1995).

10. Friedrich Nietzsche, Paul Rée, Lou von
Salomé. Correspondance. Traduit de
l'allemand par Ole Hansen-Lpve et Jean
Lacoste (Presses universitaires de France,
coll. « Perspectives critiques », Paris 1979,

p. 127). Plus spécifiquement, on lira, de
Lou Andreas-Salomé : Ma vie (Presses
universitaires de France, coll. « Perspectives

critiques », Paris 1977) et, de H.F.
Peters, un beau livre qui nous introduit dans
le labyrinthe de cette existence hâtive et
lente : Ma sœur, mon épouse. Biographie
de Lou Andreas-Salomé (Gallimard, coll.
« Connaissance de l'inconscient », Paris
1967).

11. Ainsi son Concerto pour piano en la mi¬

neur (The Women's Philharmonie, Angela
Cheng, piano ; Koch International Classics).

12. Ainsi les Lyrische Stücke für Klavier, par

ces sonores contradictoires en « sons
hybrides » ou « hypersons », et en « hy-
perinstruments » (l'instrumentarium
traditionnel qui « pousse » avec les
instruments électroniques). Cet emmêlement

virtuel laisse entrevoir une beauté
du caractère « hallucino-apocalypti-
que » de notre temps, celui où deux
êtres, compositrice et compositeur,
loucheront dans la même direction24

Jean-Noël von der Weid

Elzbieta Sternlicht, piano (Thorofon/Ca-
pella).

13. Françoise Tillard : Fanny Mendelssohn
(Belfond, coll. « Voix », Paris 1992,

p. 312-313).
14. Cette manière de voir fit long feu,

puisqu'on la retrouve sous la plume d'un
certain Guillaume Apollinaire qui, au
début du XXe siècle, estime que la peintre
Marie Laurencin fait un « progrès
considérable » parce que son art, devenu « plus
mâle », est d'une « virilité idéale »

Signalons, dans le même ordre d'idées, les
modifications apportées par Rainer Werner
Fassbinder dans les héroïnes de Berlin-
Alexanderplatz de Döblin : de femmes
considérées comme des objets que l'on
tolère en tant qu'hommes, elles deviennent

des femmes-individus au même titre
que les hommes.

15. Le musicologue Diether de la Motte écri¬

vait en 1986 : « Quelle honte pour nous
que de nous satisfaire, dans le Riemann-
Lexikon de 1959, d'un texte de 11 lignes
sur [Fanny Hensel-Mendelssohn], où l'on
juge important de signaler que sa mort
subite ébranla profondément Felix [...]. »

16. Editions Gallimard, coll. « folio/essais »,
Paris 1995, p. 15.

17. Parmi ceux-ci : Urban Bass (Adda) ; Joëlle
Léandre contrebasse voix : Cage, Scelsi,
Léandre, Kanach, Jolas, Bussotti, Druck-
man (Adda) ; Les diaboliques : Maggie
Niçois, Irène Schweizer, Joëlle Léandre
(Intakt Records) ; Joëlle Léandre & Eric
Watson : palimpseste (hat ART).

18. «Une tension et une dé-tension », inter¬
view accordée à Johanne Rivest in Music-
works 58, printemps 1994.

19. Klangportraits Band 5, édité par Gisela
Gronemeyer (Musikfrauen e. V. Berlin,
1991, p. 10). Voir aussi Annäherung II an
sieben Komponistinnen (Furore-Edition,
805, Kassel 1987).

20. Lire Klangportraits Band I, édité par Bea¬

trix Borchard (Musikfrauen e. V. Berlin
1991). A écouter : Bremer Freiheit, sur un
texte de Rainer Werner Fassbinder (Wer-
go) ; Hängebrücken par le Nomos Quartett

et le Pellegrini Quartett (cpo-WDR).
21. Ecouter, entre autres, ses superbes Sona¬

tes pour piano, interprétées par Marianne
Schröder (hat ART).

22. Annäherung VI an sieben Komponistinnen
(Furore-Edition 852, Kassel 1995, p. 51-
57).

23. Dans l'album Lonicera Caprifolium,
dialogues suffisants Spleen, Five Daily

Miniatures, Vexierbilder, Klangforum
Wien, Peter Eötvös (Accord una corda).

24. Pour d'autres renseignements : en Allema¬

gne : Archiv des Internationalen Arbeitskreises

Frau und Musik - Naumburgerstrasse

40 - D-34127 Kassel (tél. : 0049/
561/890 00 61) ; en Italie : Fondazione
Adkins-Chiti : Donne in Musica - Via
Padre Stanislao 13 - 1-03013 Fiuggi Citta
(tél. : 039/35 34 85 33) ; en Suisse :

FRAMAMU - FRAuen MAchen MUsik

- Grubenstrasse 12 - CH-8045 Zurich
(tél. : 01/462 14 13).

24


	Les suicidées de la société : les femmes dans la musique = Die Selbstmörderinnen der Gesellschaft : Frauen in der Musik

