
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1996)

Heft: 48

Artikel: Das Meisterwerk : ein Modell industrieller Serienproduktion = Le "chef
d'œuvre", un modèle de la production industrielle en série

Autor: Spohr, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das «Meisterwerk»: ein Modell
industrieller Serienproduktion

Das musikalische «Meisterwerk» ist in unserem Jahrhundert
mit Vorliebe den flüchtigen Produkten der Kulturindustrie

als etwas Dauerhaftes gegenübergestellt worden.
Dieser Auffassung stellt der Autor die provozierende These
gegenüber, dass die Idee des «Meisterwerks» ursprünglich
aus jener Industrialisierung hervorging, von der sie sich
später ebenso emphatisch wie widersprüchlich abzusetzen
versuchte.

c
o

s
3
ö
o
a
c
0

souvent opposé

aux'pro'du'^"ép^ém®^^^ ' ce11^

Spp'oTe une°thèse P.ro^^iJSeÄsWaüsItion dont

eTle* an'a it "tent'er^de'se dégager de façon aussi ins.stante

que contradictoire.

von Mathias Spohr

0
</>

5
aï

a»

3
"3
C

0
T3
O

C

0

X
0
1
0
%

0

0
0
û

(A

C
0) 0)

4) »
"O —
O 0)

ES
f- (A

0) C
>.S
3 +*

öS

«a- £
o a
o n
" a>
0) -o

Musik ist stets ein kompliziertes
System von Ritualen, mit denen sich das
Individuum gesellschaftlich definiert.
Musikgeschichte, will man sie mit
wissenschaftlichem Erkenntnisinteresse
betreiben, ist darum in erster Linie
Ideologiegeschichte. Die ältere (vornehmlich

die deutsche) Musikwissenschaft
hat allerdings ein ganzes System von
Argumenten entwickelt, um diesen
Sachverhalt zu verhüllen und damit
den Ausschliesslichkeitsanspruch der
«abendländischen» E-Musik zu retten.
Die Wissenschaft hat sich damit selbst
zum Instrument der Ideologie gemacht,
und dies ist eine schwere Hypothek für
die Musikwissenschaft unserer Generation,

die sich mittlerweile wohl oder
übel mit dem Istzustand, mit dem
heutigen musikalischen Alltag auseinandersetzen

muss.
Dessen ungeachtet gilt die Erklärung
eines Werks «aus sich heraus» mancherorts

noch immer als edelste Form der
Analyse, dabei zeigt sich in der erreichten

historischen Differenzierung immer
deutlicher, dass auch Eigenschaften
eines Notentextes bis in kleinste Einzelheiten

aussermusikalisch bedingt sind.
Berühmte Beispiele hierfür sind die
Einsichten, dass der Reichtum «absoluter»

musikalischer Formen der Wiener

Klassik hauptsächlich auf den
prägenden Einfluss der Tanzmusik
zurückzuführen ist, oder dass die Sona-
tensatzform eigentlich Ouvertürenform
heissen müsste und in bewusster
Verhüllung ihrer Herkunft so genannt wurde.

Natürlich ist es von Bedeutung, dass
Musik, die genaues Zuhören voraussetzte,

sich gerade aus denjenigen musika-
lischèn Gattungen entwickelte, die als

Begleitung zum Tanzen, Essen und
Kartenspielen dienten oder den Leuten

signalisierte, dass sie langsam aufhören
sollten zu reden, weil es jetzt dann bald
anfange. Solche Werke setzten
allerdings einen Kreis von Kennern und
Liebhabern voraus, die vorab aus aus-
sermusikalischen Gründen zum
aufmerksamen Hören bereit waren. Das
Interesse bestimmte wie eh und je das
Angebot; es standen nicht
ehrfurchtgebietende Werke am Anfang, die
die Tänzer, Kartenspieler, Esser und
Plauderer plötzlich in ihren Bann ge-

X

«

schlagen hätten (obwohl das in
sentimentalen Romanen des 19. Jahrhun-
derts gerne so dargestellt wird). Dass
dies «grosse Musik» auch heute kaum
vermag, wenn die gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen nicht stimmen, ist
eine bittere Pille, die wir Vertreter der
E-Musik im Grunde schon geschluckt
haben, auch wenn sie uns noch im Halse
steckt.
Die noch von der «Autonomieästhetik»
geprägte Musikwissenschaft muss in
einem eher schmerzlichen Prozess
einsehen, dass dort, wo in den vergangenen

zwei Jahrhunderten von musikalischer

Struktur die Rede war, vielmehr
subtile soziale Integrations-, Abgren-
zungs- oder Ausgrenzungsbemühungen
im Zentrum standen. Dass Arnold
Schönberg die zwölf gleichberechtigten
Töne von Bachs Wohltemperiertem
Klavier in einen zeitgemässen
Zusammenhang brachte, hat in erster Linie mit
dem Selbstverständnis der liberalen
Juden als eine der führenden Gruppierungen

im deutschen Bürgertum zu tun,

17



auch mit einem Wunschbild von
Geschichte, wie es sich im 19. Jahrhundert
entwickelt hat. Das handwerkliche
Gelingen bestätigt diese politisch-sozialen
Momente von Schönbergs Werken in
ihrer Gültigkeit. Beschränkt man sich
jedoch auf die «immanente» Betrachtung

dieser Musik in ihrer technischen
Gestalt, werden damit Tabus respektiert,
die keine sein sollten.
Das musikalische «Meisterwerk» ist in
unserem Jahrhundert mit Vorliebe den
flüchtigen Produkten der Kulturindustrie

als etwas Dauerhaftes gegenübergestellt

worden (obwohl sich einiges
aus dem Bereich der Trivialmusik des
letzten Jahrhunderts als ebenso dauerhaft

erwiesen hat, von der eher seichten
Gebrauchsmusik, die noch Ludwig van
Beethoven und Franz Schubert für
entsprechende Anlässe geschrieben haben,
bis zu den Walzern von Johann Strauss).
Dabei sollte bewusst übergangen werden,

dass diese Betonung der Dauerhaftigkeit

nur sehr bedingt mit Qualität
zusammenhängt, dass mit der Verehrung

des Meisterwerks ursprünglich die
Industrialisierung als gesellschaftlicher
Fortschritt rituell gefeiert werden sollte,
also gerade diejenige kulturelle
Veränderung, die später - besonders deutlich
bei Theodor W. Adorno - als Verfall der
Kultur gebrandmarkt wurde.

Bürger, Künstler
und Industrie
Die Pflege eines musikalischen Erbes
war dem 18. Jahrhundert bekanntlich
noch fremd. Während der Schuster oder
Schneider der vorindustriellen Zeit in
seinem Betrieb etwas Individuelles für
jeden Kunden fertigte (wobei er nicht
jedesmal umwälzend Neues machte,
sondern selbstverständlich auf frühere
Ideen und Erfahrungen zurückgriff), so
komponierten noch Georg Friedrich
Händel und seine Zeitgenossen für je-

%

den Anlass etwas Neues und bedienten
sich dabei ganz selbstverständlich aus
früheren Werken, von denen nicht
anzunehmen war, dass sie jemals wieder
gespielt werden sollten. Und wenn
Händel eines seiner Werke wiederaufführte,

wie den Messias, fertigte er eine
neue Version davon an.
In der Frühphase der Industrialisierung
etwa seit dem Ende des 18. Jahrhunderts

wird das Handwerk durch das
Verlagssystem ergänzt und teilweise
ersetzt: Schuhe oder Textilien werden
nach einem Modell in grossen Stückzahlen

hergestellt; in Manufakturen
arbeiten auf einzelne Handgriffe spezialisierte

Kräfte, und Verlage organisieren
die Herstellung von Serien in Heimarbeit.

Verlage, die nicht nur dem
Namen nach solche sind, gibt es heute fast

nur noch im Kulturbereich; sie sind
Relikte aus der frühen Industriegeschichte

und zeigen, dass die elitäre
Kultur in dieser Phase seltsam
steckengeblieben ist.
Wie bei den Verbrauchsgütern geschieht
auch in der Kultur eine Art Industrialisierung:

Im Lauf des 19. Jahrhunderts
werden einzelne musikalische Werke,
die man für bedeutend erklärte, immer
öfter und technisch immer besser
reproduziert. Vörreiter sind hier, wenn wir
das deutsche Sprachgebiet betrachten,
abgesehen vom populären Opernrepertoire,

die Symphonien Ludwig van
Beethovens und in der (evangelischen)
Kirchenmusik die Vokalwerke Johann
Sebastian Bachs. Die zeitgenössische
Musikproduktion schloss sich dieser
Tendenz an; es wurde nicht mehr für
einzelne Anlässe, sondern für die Ewigkeit

komponiert, das heisst mit grösserem

Zeitaufwand, grösserer Sorgfalt
und grösserem Streben nach
«Originalität». Giuseppe Verdis Opern
entwickeln sich aufgrund der immer
zahlreicheren Reproduktionsmöglichkeiten
von Kompositionen für den Tagesbedarf

zu jahrelang vorbereiteten genialischen

Werken.
Damit der gesteigerte Aufwand nicht ins
Leere fiel, mussten neue Werke in
breiterem Umkreis bekannt gemacht werden.

Robert Schumann sorgte schon für
journalistisches Marketing und gab
selbst zu, dass er sich nicht zuletzt als
Komponist habe durchsetzen können,
weil man ihn als Musikredakteur
gefürchtet habe. Dies heisst nicht, dass
Künstler und Gesellschaft im Einklang
gewesen wären. Während im früheren
bürgerlichen Konzert die Solidarität der
Bürger mit den ebenfalls bürgerlichen
Hofmusikern immerhin eine wichtige
Rolle spielt, geschieht in der Zeit des
Biedermeier eine fatale Auflösung der
bürgerlichen Kulturpflege in zwei
opponierende Lager, die dennoch in
stillschweigendem Einverständnis miteinander

agieren, weil sie in Wirklichkeit
eine Art Aufgabenteilung praktizieren:
Der heroische Verzicht mit dem Trost,
dass kommende Generationen Erfüllung

finden, ist eine Haupttugend des
Biedermeier, ausgelöst durch die politische

Situation und die Not der
Existenzsicherung. Während der Bürger auf
Selbstverwirklichung verzichten muss,
sollte der Künstler auf die Annehmlichkeiten

bürgerlicher Existenz verzichten.
Diese Haltung garantierte beiden nach
den Vorstellungen der Zeit ein hohes
Ethos. Der Künstler wird als tendenziell

zum Scheitern verurteilte Existenz
erklärt und muss als Preis für seine
Selbstverwirklichung ausserhalb der
Gesellschaft stehen; in diese Richtung
werden die Biographien von Mozart,
Beethoven und Schubert umgedeutet.
De facto wird dem Künstler damit
erlaubt, nicht ausschliesslich für den
aktuellen Bedarf zu produzieren, und dem
Publikum wird Verständnislosigkeit und
konsumorientierte Haltung gestattet, da

ja nur die Zukunft gerecht urteilen kann
und sich das Bedeutende ohnehin einmal

durchsetzt.

Einen negativen Anstrich hatte die
Reproduktion von Kultur in Serie und
deren Vermarktung noch nicht. Im
Gegenteil wurde ja die alte ständische
Ordnung mit diesen frühindustriellen
Errungenschaften überwunden. Was
man für das Beste und Bedeutendste
hielt, sollte dem Normalbürger preiswert

zugänglich gemacht werden, um
dessen Lebensstil zu heben. «Grosse»
Musik verbreitete sich wie Kunstgewerbe,

wie Wedgwood-Keramik, die in dieser

Zeit ihren Siegeszug durch Europa
feierte. Die Reproduktion historischer
Kunstgegenstände weckte das Bewusst-
sein für Geschichte, und so wie man

Bestecke, Geschirr und Möbel im
klassizistischen, neugotischen oder
neubarocken Stil miteinander kombinierte, so
begann man sich für Musikstile der
Vergangenheit zu interessieren,
entdeckte Mozarts Instrumentalwerke und
Palestrinas Chormusik. Was einst nur
Adel und Klerus zu hören bekamen,
wurde allgemein zugänglich; Verlage
stellten Material her, gaben Aufträge für
Stimmenkopien oder Bearbeitungen,
die von zahlreichen Liebhabern und
halbprofessionellen Ensembles gespielt
wurden.

»Immaterielle» Musik
Der im Gegensatz zum Adligen mit dem
Minderwertigkeitsgefühl des Neureichen

behaftete wohlhabende Bürger des
19. Jahrhunderts musste zur materiellen
Welt, die seinen Wohlstand und seinen
gesellschaftlichen Einfluss begründete,
eine Gegenwelt haben, die sich nicht
auf materiellen Werten aufbaute, so dass

er sich in seiner Lebensart und seinen
(eben doch ganz vom Ökonomischen
geprägten) Wertvorstellungen legitimieren,

auf etwas «Höheres» berufen konnte.

Die Musik als etwas von sich aus
Immaterielles (im doppelten Sinn: weil
sie nicht dinglich war und keinen
Tauschwert hatte) bot sich hier als ideales

Medium an. Die Interpretation eines
musikalischen oder dichterischen Werks
hat auch nicht den Makel einer Kopie,
wie es die vielen nach höfischen Vorbildern

gefertigten Gebrauchsgegenstände
hatten: Jede angemessene Interpretation
gibt «das Werk» wieder. Doch im
Gegensatz zur Literatur war Musik ohne
Text politisch unverdächtig und von der
Zensur weitgehend unbehelligt. Deshalb

boten sich Konzerte von den Jahren

vor der französischen Revolution bis
in die Zeit der Restauration dazu an,
bürgerliches Selbstbewusstsein zu
demonstrieren. Da politische Mitsprache
den Bürgern in den meisten europäischen

Ländern verwehrt war, versuchte

18



man dies durch den Rückzug in eine
private geistige Welt zu kompensieren.
Wie gesagt, war die Musik selbst dabei

gar nicht so wichtig, auch wenn man
dies behauptete; bedeutend waren
vielmehr die Rituale, die mit ihr verbunden
waren.
Das genaue, analytische Zuhören im
bürgerlichen Konzert sollte dem Adel
zeigen, dass man die musikalische
Berieselung bei Hof geringschätzte und
sich besser auf Geistiges verstand, weil
man sich eben bemühte, auch ohne
einen Profit im Auge zu haben. Die
allgemeine Schulbildung, die eine Grundlage

für das Aufstreben des Bürgertums
war, konnte mit dem Erlernen der
Notenschrift rituell gefeiert werden. Eine
Überbewertung des schriftlich Fixierten

in der Musik war die verhängnisvolle

Auswirkung. Da Musik nicht an
Sprachgrenzen gebunden ist, konnte mit
ihr eine gewisse internationale Verbundenheit

des Bürgertums zur Schau
gestellt werden, was vornehmlich durch
den Austausch von Solisten geschah.
Bürgerliche Werte des Biedermeier, wie
Fleiss und Anstand, wurden beim
gemeinsamen Musizieren und Zuhören
zelebriert. Mit dem freien Verfügen über
bedeutende musikalische Werke als
gleichsam göttliche Geschenke für die
Allgemeinheit wurde zudem die
Gewerbefreiheit gefeiert, die sich im 19.
Jahrhundert zögernd auch im deutschen
Sprachgebiet durchsetzte und den
symbolischen Schlusspunkt einer Ablösung
von der mittelalterlichen Ordnung
bedeutete. In der Schweiz war das Bürgertum

im Gegensatz zum umliegenden
Ausland schon seit 1848 politisch an
der Macht, deswegen hatte man Kultur
als Kompensation enttäuschter Ambitionen

nicht im gleichen Mass nötig.
Dies ist unter anderem der Grund für
den «pragmatischen» Umgang mit Kultur,

wie er in der hiesigen Öffentlichkeit
nach wie vor der Brauch ist.

Fortschritt und Folklore
Es ist kein Zufall, dass immer wieder
reproduzierte Musikstücke auf deutsch
«Meisterwerke» genannt wurden, womit

gerade nicht gemeint war, dass es
sich dabei um zünftige Beweise
handwerklicher Professionalität handelte,
sondern die besondere Originalität, das
aus dem Rahmen des bloss Gekonnten
Fallende betont werden sollte. Der aus-
sergewöhnlichen individuellen Leistung
sollte gehuldigt werden, die aufgrund
industrieller Technologie allen zugute
kommen konnte, und nicht dem
handwerklichen Mittelmass. Der Begriff
Meister war schon in der Mitte des
19. Jahrhunderts ein historischer geworden;

das zunftmässig organisierte Handwerk

hatte in den meisten Städten seine
materielle Bedeutung bereits verloren,
und ein grosser Teil der Handwerksgesellen

betätigte sich als Facharbeiter in
Fabriken. Die Kaufleute als mittlerweile

tragende gesellschaftliche Schicht
eigneten sich die Attribute der alten
ständischen Ordnung als Maskerade an,
weil sie Geld, aber keine rechte Identität

besassen; das Zürcher Sechseläuten,

das Richard Wagner Anregung zu
seinen Meistersingern gab, illustriert
diesen Sachverhalt noch heute.
In diesem Zusammenhang steht auch
die beginnende Pflege eines musikalischen

«Erbes»: Die Suche des (kulturell
ziemlich zusammengewürfelten)
Geldbürgertums nach einer gemeinsamen
und möglichst grossartigen Identität
liess das Bedürfnis entstehen, seine
geistige Herkunft zu erklären, als
Ersatz für die «hohe Geburt», die man
nicht hatte. Die Bedeutung von
Philosophen, Dichtern und Musikern
jüdischer Herkunft von den Mendelssohns
über Giacomo Meyerbeer und Heinrich
Heine bis Schönberg ist nicht zuletzt
deshalb so zentral für die
Kulturgeschichte seit der Industrialisierung,
weil der «Juif errant» als Symbolgestalt
für den identitätssuchenden Bürger seit
der Auflösung der ständischen Ordnung
galt (dem Wagner mit seinem Fliegenden

Holländer ein ins Mythische
entrücktes Denkmal schuf).
Diese zunächst affirmative Angleichung
der Kulturpflege an die gesellschaftliche

Entwicklung wird aber gebremst,
als die Industrialisierung weiter
fortschreitet und die mit Maschinen
ausgerüsteten Fabriken das Verlagssystem
mehr und mehr ablösen, was in Mitteleuropa

im Gegensatz zu Grossbritannien

relativ spät, erst gegen die
Jahrhundertmitte, geschieht. Deshalb ist bei
den Briten Kultur ideologisch weniger
belastet, denn erst jetzt beginnt sich die
hiesige Kulturindustrie zu scheiden in
einen Teil, der diese Fortentwicklung
der Industrialisierung mitvollzieht und
einen andern Teil, der in der Frühphase
der Industrialisierung hängenbleibt
(jedoch von den Neuerungen profitiert,
ohne sie ausdrücklich anzuerkennen).
Damit beginnt die Geschichte der
«Hochkultur», die um die Jahrhundertwende

mit der Übertragung der
bürgerlichen Kulturinstitutionen von
privatrechtlichen an öffentlichrechtliche
Trägerschaften konsolidiert wurde.

Geistiges Eigentum
und dessen Folgen
Welchen ideellen Grund hat diese
Spaltung? Es ist hauptsächlich die Vorstellung

vom «geistigen Eigentum», die

sich mehr und mehr durchsetzt und sich
gegen Ende des Jahrhunderts im
Urheberrecht bzw. im Patentrecht
niederschlägt. Damit wird das Geistige
juristisch zur Ware, modern gesprochen zu
«Information», und der Werkbegriff
wird wohl oder übel ganz grundsätzlich
entwertet. Dies war aber nicht zu umge¬

hen, denn als hinlänglich bekanntes
Hindernis wird auch die immaterielle
Musik von Menschen gemacht, die sehr
wohl materielle Bedürfnisse haben. Im
europäischen Urheberrecht kann im
Gegensatz zum amerikanischen Copyright

das geistige Eigentum nur
verpachtet, nicht aber verkauft werden.
Damit wird der Ideologie aber nur
kosmetisch Genüge getan: Obwohl man es
nicht festbinden kann, ist ein Werk nicht
mehr Allgemeingut, sondern gehört
jemandem, und das Ideal des Immateriellen

wird nur dann erreicht, wenn es
nicht erfolgreich ist und keine Tantiemen

einbringt. In dieser paradoxen
Situation, in der sich Erfolg und Qualität
des Neuen scheinbar gegenseitig aus-
schliessen, bewegen sich Künstler und
Künstlerinnen bis heute. Werke der
Vergangenheit, deren Schutzfrist
abgelaufen ist, stehen in jener Beziehung
immer höher als diejenigen der Gegenwart.

Während in der Hochkultur die grossen
Geschäfte hinter der weiterhin
aufrechterhaltenen Illusion des Immateriellen
getätigt wurden, entwickelte sich in der
populären Musik ein Markt, von der
Operette über die Tanz- bis hin zur
Salonmusik, der unübersehbar von
wirtschaftlichen Gesichtspunkten gesteuert
wurde (wobei diese Musik jenes Kriterium

geistiger Minderwertigkeit mittlerweile

hinter sich gelassen hat, da auch
sie nicht mehr ohne öffentliche
Unterstützung auskommt). Damit erlitt das
bürgerliche Ideal vom immateriellen
musikalischen Werk einen ersten
irreparablen Schaden; der zweite ereignete
sich durch die Entwicklung der
Massenmedien. Das geistige Allgemeingut
des Bürgertums zerfiel in allen
Lebensbereichen in kleinlich gehegtes Eigentum;

Künstler, die materielle
Forderungen stellten, wurden vielerorts zu
Sündenböcken dieser Entwicklung
gemacht. Der höhere Sinn, den man der
Industrialisierung in der Kultur- und vor
allem der Musikpflege verliehen hatte,
erwies sich als Schein, und dies gerade
im Zeitpunkt gesellschaftlicher
Überempfindlichkeiten. Dass die Toleranz
einer künstlerischen «Avantgarde» seit
der Gründerzeit mitunter in deren
Verfolgung umschlug, gehört wie
Antisemitismus oder Nationalismus zu den
Versuchen der Industriegesellschaft,
ihre eigene Identitätslosigkeit nach dem
Verlust jener Illusionen militant zu
verleugnen.

Die Anhänger der «absoluten Musik»
standen vor der Wahl, entweder ihren
Idealen abzuschwören oder die Augen
vor dem beginnenden Informationszeitalter

zu verschliessen und Strategien zu
entwickeln, wie die alten Illusionen
dennoch aufrechtzuhalten seien. Dies
mündete in einen Kampf, der auf zwei
Fronten geführt werden musste, nicht
nur gegen die Kulturindustrie, sondern
auch gegen die Traditionalisten im
eigenen Lager, als Erbe jener
biedermeierlichen Aufgabenteilung, die in
erbitterte Feindschaft ausgeartet war. Die
tragische Lebensarbeit eines Adorno
bestand nun darin, diesem Eiertanz

19



ideologische Schützenhilfe zu leisten
und dem mittlerweile offensichtlichen
«Informations»-Charakter des Geistigen

unter Aufbietung all seiner
intellektuellen Fähigkeiten trotzig zu
widersprechen.

Aufwertung der Interpreten
Eine einzelne Interpretation eines
musikalischen «Meisterwerks» war
allerdings schon vor 150 Jahren, und damals
ganz im positiven Sinn, ein Produkt
«von der Stange» (umsomehr als den
Interpreten aufgrund der immer genaueren

Festlegung im Notentext immer
weniger Freiraum zur Improvisation,
zur eigenmächtigen Veränderung des
«Werks» blieb). Der biedermeierliche
Stolz über diesen auf dem Podium
exerzierten Kult der Serienproduktion
wandelte sich jedoch in sein Gegenteil,
als der bürgerliche Musikbetrieb mit
zunehmender Professionalisierung
tatsächlich nach wirtschaftlichen
Gesichtspunkten funktionierte und die
industriellen Produktionstechniken nicht
mehr auf eine immaterielle Ebene
heben konnte.
Um diesen unbequemen Sachverhalt zu
verhüllen, wurden Interpreten, die nicht
komponierten oder improvisierten, seit
Ende des letzten Jahrhunderts sukzessive

aufgewertet; selbst unproduktive
Virtuosen wurden von Akrobaten zu
«grossen Persönlichkeiten». Journalisten

mussten sich überlegen, wie zu
vermeiden war, dass sich solche
Persönlichkeiten in Portraits und Interviews
diesem Grössenanspruch gar nicht
gewachsen zeigten. Mit der Zeit nahm
man in der Realisierung ein und desselben

Notentextes ungezählte Nuancen
wahr, und die Maskerade mit dem Attribut

«Meister» übertrug sich vom Werk
auf die Interpretation. Vom Meisterwerk
gab es nun die Meisterinterpretation,
deren beherrschende Stellung nach dem
Zweiten Weltkrieg nicht denkbar wäre
ohne die Schallplattenindustrie, die eine
Vervielfältigung und Verewigung der
einzelnen Aufführung möglich machte.

- Das heisst natürlich nicht, dass es in
Wirklichkeit keine bedeutenden
Interpreten gegeben hat. Doch wenn das
Bedürfnis, den «Konfektions»-Charak-
ter der Interpretation zu verdecken,
nicht dagewesen wäre, hätten sie sich
schwerlich entwickeln können, wie
auch keine «Meisterwerke» ohne
fördernde Rahmenbedingungen entstanden
wären.

Tontechnik und historische
Aufführungspraxis
Während der Interpretation eines Werks
der Makel einer Kopie nicht anhaftet,
ist der vervielfältigte Tonträger sehr
wohl eine Kopie. Diese Tatsache wird
wiederum verhüllt, indem sich die
Aufnahmetechnik, die unweigerlich kreative

Entscheidungen mit erheblichem
Einfluss auf das klingende Ergebnis
treffen muss, selbst zu eliminieren
versucht. Derjenige Tontechniker ist der
Beste, der den Eindruck erwecken kann,
als existiere er gar nicht, als sei die
Aufzeichnung gleichbedeutend mit dem

Konzert. Um diese Illusion perfekt zu
machen,.muss die Technik interpretato-
risch einiges leisten, und bei den heutigen

Möglichkeiten im Ergebnis kaum
wahrnehmbarer digitaler Nachbereitung
von Aufnahmen wird der Spielraum
dazu immer grösser. Wie Richard
Wagners Festspielorchester nicht als
riesige Maschinerie sichtbar werden
sollte, blendet sich die Tontechnik aus,
je komplizierter sie ist, um so
konsequenter. Wo Elektronik jedoch aus¬

drücklich miteinbezogen wird,
bekommt die Musik nach wie vor den
Geruch des exotischen Experiments.
Aus dem Bewusstsein heraus, dass die
grosse Interpretation wie die perfekte
Tonaufzeichnung nur eine Bemäntelung
der industriellen Reproduktion eines
Werks sind, die das Geistige als
Information verfügbar macht, hat sich die
«historische Aufführungspraxis»
entwickelt, die ohne das Selbstverständnis
der Tontechnik und deren Bedeutung
im Musikleben nicht vorstellbar wäre.
Nach der Ideologie der «historischen
Aufführungspraxis» ist derjenige Interpret

der grösste Interpret, der die Illusion

erzeugen kann, dass er seine eigene

Persönlichkeit ganz aus dem Spiel
lasse und das Werk wie im Moment
seiner Entstehung zum Sprechen bringe
- die ganze Reproduktionsmaschinerie
von einst bis jetzt wird damit vergessen
gemacht. Die grosse Persönlichkeit heute

ist diejenige, die sich ganz eliminiert
und nur noch Medium ist - wobei sich
um solche Medien, als personifizierte,
beseelte Abbilder der elektronischen
Medien, dann erst recht ein gigantischer
Personenkult entfaltet, der wiederum in
traditioneller Verhüllung mehr die
Errungenschaften des Informationszeitalters

allegorisch feiert als irgend etwas,
was mit Musik zu tun hätte. Dies ist ein
interessantes Paradoxon, das uns
signalisiert, dass hier eine ganze Tradition in
die Sackgasse geraten ist.

Wissenschaft
und «Werktreue»
An diesem letzten Ende aller Enden
lässt sich der Werkbegriff auch rhetorisch

nicht mehr retten. Je mehr man
der Originalgestalt eines Werks
nachforscht, und das wird in den immer
zahlreicheren wissenschaftlich-kritischen

Editionen offenbar, desto mehr
zeigt sich, dass umfangreiche Werke,
sofern sie der Klischeevorstellung vom
«Werk» nicht bewusst nachgebildet
sind, in der Regel in eine Fülle von
Varianten zerfallen, die es unmöglich
machen, von einem «Urtext» zu
sprechen. Während man dies früher ohne

Umstände Bearbeitern in die Hände
gab, sind es heute Wissenschaftler, die
ebenfalls «Medium» sein müssen und
(scheinbar) unter Ausschaltung ihres
persönlichen Geschmacks objektive
Argumente für und wider eine bestimmte

Fassung zusammentragen sollen. In
der Rezeptionskette vom Notentext bis
zum Hörer haben sich also im Idealfall
alle, die sich mit dem als «Werk»
bezeichneten Phantom auseinandersetzten,

einer persönlichen Einflussnahme
enthalten, und doch sind die nötigen
Entscheidungen für das klingende
Ergebnis irgendwie getroffen worden, in
einer kuriosen Kettenreaktion von
Täuschung und Selbsttäuschung.
So drückt sich in unserer E-Musikpfle-
ge ein energiegeladener Zwiespalt aus,
in dem sich mit gleicher Vehemenz ein
Ja wie ein Nein zur Industrialisierung
verbirgt. Die politische und kulturelle
Situation des Bürgertums der Restaurationszeit

ist darin festgehalten wie die
Fliege im Bernstein. Da heute eine ähnlich

tiefgreifende Umwälzung im
Gefolge der Informationstechnologie im
Gang ist, fragt es sich jedoch, inwieweit
wir noch dasselbe Identitätsbedürfnis
haben wie die Bürger jener Epoche und
ob wir die Prioritäten mittlerweile nicht
anders setzen müssen. Die populäre
Musik bietet dazu zahlreiche Anregungen:

Konzerte in Discos ermöglichen
Tanzen, Trinken, genaues Zuhören, oder
Hinaus- und Hineingehen nach Lust und
Laune, wie es in den Theatern bis zum
19. Jahrhundert möglich war. Die Länge

der einzelnen in sich abgeschlossenen
Musikstücke ist auf ein praktikables

Niveau beschränkt, wie es in Opern
und Sinfonien des 18. Jahrhunderts
üblich war. In der Technomusik ist es
möglich und üblich, die fixierten
Tonträger während des Abspielens kreativ
zu verändern und an die Situation
anzupassen. Die Methoden der Popindustrie,
Musik mit dem Image von Interpreten
und Autoren zu koppeln, auch unter
Einbezug des Visuellen, ermöglichen
den Hörern oft erst, sich mit «ihrer»

Musik zu identifizieren. Nicht zu
vergessen ist der Einsatz der Tontechnik
ohne Berührungsängste. - Sobald das

gesellschaftliche Umfeld von Musik als
deren Bestandteil, wenn nicht als deren
Hauptsache, in sein Recht gesetzt wird,
ist «Musik als Ware» (als die sie heute
um so krasser dasteht, da in hundert
Jahren aufgebaute Täuschungsmanöver
in sich zusammenfallen) etwas durchaus

Faszinierendes.
Mathias Spohr


	Das Meisterwerk : ein Modell industrieller Serienproduktion = Le "chef d'œuvre", un modèle de la production industrielle en série

