
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1995)

Heft: 43

Buchbesprechung: Livres = Bücher

Autor: Brotbeck, Roman / Heister, Hanns-Werner / Dünki, Jean-Jacques

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neben Psalmchören und Eichendorff-
Vertonungen (die fünf Lieder für
Männerchor von 1944 zählen zu den
besten) sind seine «leichten Stücke» zu
erwähnen, etwa die Ouvertüre zur
Wiedereröffnung des 1935 renovierten
Corso-Theaters und das verschmitzte
«Grosse Oratorium für Zufriedene»,
eine kabarettistische Kantate für
zweistimmigen Chor und Klavier mit Text
von Walter Lesch. Die schneidende
Satire, wie sie das Kabarett seiner Zeit
verlangte, beherrschte Blum zwar nicht,
aber ein satter Zufriedener war er weder
materiell noch künstlerisch. Als ihm
1960 der Musikpreis der Stadt Zürich
übergeben wurde, erwähnte der damalige

Zürcher Stadtpräsident, dass bei
Blum zu Hause oft «Schmalhans
Küchenmeister» war. Er lebte mit seiner
wachsenden Familie meist in Mietwohnungen,

allerdings auch im Neubühl in
Zürich-Wollishofen, das in der klaren
Handschrift der Flachdach-Architektur
seinem wachen, aufs Neue gerichteten
Sinn entsprach. Als er 1943 Lehrer an
der Zürcher Musikakademie wurde,
stellten sich günstigere wirtschaftliche
Verhältnisse ein. Bis dahin hatte er für
sein Auskommen vor allem Orchestervereine

und Chöre geleitet (in Baden
neben dem Orchesterverein auch den
Gemischten Chor), mit ihnen allerdings,
besonders in der Pflege alter Musik,
Pionierarbeit verrichtet. Im Jahr 1942
erhielt Blum den C.F. Meyer-Preis;
1968 folgte der Komponistenpreis des
Schweizerischen Tonkünstlervereins.
Materiell kaum gesichert, unternahm
Robert Blum 1935 eine Neugründung,
die bis 1949, dem Jahr der allzufrühen
Auflösung, für Zürich und die Schweiz
von überragender Bedeutung war: Er
bildete aus zwölf ausgebildeten
Sängerinnen und Sängern den «Madrigalchor».

Er hatte erkannt, dass die
traditionellen Chöre nicht geeignet waren,
jenen Ansprüchen zu genügen, welche
die jetzt in Neuausgaben bereitliegende
Musik des Spätmittelalters und der
Renaissance stellten. Der neue Chor, der
sich bald «Madrigalensemble» nannte,
öffnete ein Repertoire, das damals
auch in Tonaufnahmen kaum vorlag.
Die Mitglieder dieses Ensembles, das
im Ausland seine Vorbilder hatte,
meisterten die dem romantischen Erbe
entgegengesetzten klaren Linien,
konstruktiven Intervalle und
Dissonanzverhältnisse; zwar wagten sie sich noch
nicht an improvisierte Verzierungen
und folgten einem heute überholten
a-cappella-Bild, aber ihr Einsatz schloss
einer ganzen Generation die Ohren auf
für Guillaume Dufay, Josquin des Prés,
ihre Zeitgenossen und Nachfahren bis
Claudio Monteverdi.
Interpretation und Komposition wirkten

eng ineinander. Nach dem Barock,
dessen Einfluss in den zwanziger Jahren

sich vor allem in der Instrumentalmusik

auswirkte, hatte die Renaissance
begonnen, das vokale Vorstellungsvermögen

der Komponisten zu beflügeln.
Neben Blum fanden Paul Müller,
Adolf Brunner, Willy Burkhard, Albert
Moeschinger und andere Anregung bei

den Messen, Motetten und Madrigalen
der ersten Klassik Europas. Hugo von
Hofmannsthals «Kleines Welttheater»,
das im Schauspielhaus mit ein paar
Chören von Robert Blum aufgeführt
wurde, entsprach diesem Zeitgeist in
besonderem Mass. Frank Martins
Oratorium «Le vin herbé», dessen
Endfassung 1942 in Zürich durch Blum
und seinen Chor uraufgeführt wurde,
war ein Höhepunkt nicht nur von
Robert Blums Wirken, sondern der
politisch bedrängten vierziger Jahre
überhaupt.
Die Wechselwirkungen jener Zeit,
Vorläufer der neueren «Rekompositionen»,
schlugen sich auch in Blums eigener
Bearbeitung des vierstimmigen Organums

«Sederunt principes» nieder, das
für den Chor zwar die überlieferten
Stimmen, für die Instrumente aber ein
dazukomponiertes Klanggewand
einsetzte. Der Künstler führte im gleichen
Konzert seinen «Lobgesang aus der
Offenbarung Johannis» für zwölf
Solostimmen und kleines Orchester sowie
Vokalwerke von Monteverdi auf; solche

Anverwandlungen historischer
Musik sollten heute wieder geprüft
werden - in einem Zeitpunkt also, da
sich die wissenschaftliche Neuausgabe
alter Kunst von den schöpferisch tätigen

Musikern ganz gelöst hat.
Vokales integriert Blum auch in seine
ersten beiden Sinfonien (1924 bzw.
1926). Erst die dritte (1927) vertraut
auf die eigene instrumentale Aussagekraft,

um die Ansprüche der Gattung zu
erfüllen. In diesem Wechsel spielt die
Objektivierung des Ansatzes mit; sie
zeigt sich auch im Übergang zur
Orchesterpartita, deren objektivere, neubarok-
ke Haltung bereits im Titel zum
Ausdruck kommt. Alexander Schaichet und
sein Zürcher Kammerorchester machten

sich etliche Male um die Partiten,
die von weiteren Sinfonien abgelöst
wurden, verdient.
Nicht schillernd, aber beschlagen und
versiert war Blum auch im Gespräch.
Wenn er wusste, dass man über seine
Musik zu schreiben hatte, hielt er sich
zurück. In Diskussionen traf er einen
allgemein verständlichen Ton; er
plädierte für Offenheit und hatte wenig
Verständnis für Elfenbeintürme. Er
beobachtete die Entwicklung von freier
Atonalität und Reihenkomposition; sein
«Divertimento über eine Zwölftonreihe»

für zehn Instrumente datiert von
1966. Auch die Fünfte Sinfonie (1965)
und andere späte Instrumentalwerke
tragen Spuren. Aber er zog für seine
eigenen Arbeiten flexible erweiterte
Tonalitäten vor.
Robert Blum war von 1936 an auch ein
versierter Film-Komponist. Er arbeitete
noch mit dem Produzenten Lazar
Wechsler, mit den Regisseuren Richard
Schweizer und Leopold Lindtberg
zusammen. «Wachtmeister Studer»,
«Landamann Stauffacher», «Der Schuss
von der Kanzel» und vor allem «Die
letzte Chance» (der aktuellste Kriegsfilm

der Schweiz) machten die patriotischen

und zeitgeschichtlichen Titel der
vierziger Jahre aus. Ihnen gesellten sich

in den fünfziger und sechziger Jahren
die Gotthelf-Filme zu. Rund zwanzig
weitere Spielfilme und etwa siebzig
Dokumentär- und Werbefilme belegen
Blums musikalischen Bilderreichtum
und Métier. Leider gibt es keine
Biographie; als Neujahrsblatt 1967 der
Allgemeinen Musikgesellschaft Zürich
(Kommissionsverlag Hug, Zürich) ver-
fasste Gerold Fierz die Schrift «Robert
Blum. Leben und Werk».

Andres Briner

$W*cS
Bücher
Eine notwendige

Neufassung

Ludwig Pinscher (Hg.): «Die Musik in
Geschichte und Gegenwart. Allgemeine
Enzyklopädie der Musik, begründet von
Friedrich Blume», zweite neubearbeitete

Ausgabe, Sachteil 1 (A-Bog)
Bärenreiter, Kassel (etc.) und Metzler,
Stuttgart und Weimar 1994, 1644
Spalten

Es gibt wenig Gemeinsamkeiten
zwischen der alten und der neuen
Enzyklopädie «Musik in Geschichte und
Gegenwart» (MGG). Sach- und
Personenteil sind nun getrennt und fast sämtliche

Artikel der noch in den letzten
Jahren des Zweiten Weltkrieges
konzipierten und von 1949 bis 1979 erschienenen

MGG sind neu verfasst worden.
Dabei wurden von den Autoren in den
meisten Fällen nicht bloss gewisse
Details modifiziert und die
Literaturverzeichnisse auf den neuesten Stand
gebracht; vielmehr erfuhren die Artikel
eine dermassen weitgehende
Neubewertung und Neukonzeption, dass sie
mit den Artikeln in der alten MGG nicht
einmal mehr in Ansätzen vergleichbar
sind.
Auf den durchaus auffälligen Umstand,
dass bereits fünfzehn Jahre nach
Erscheinen des letzten Supplementbandes
eine völlige Neusichtung des gesamten
Materials nicht nur möglich, sondern
auch nötig ist, weist der Herausgeber
der neuen MGG, Ludwig Finscher, im
Vorwort nachdrücklich hin. Zwar
schont Finscher den früheren Herausgeber

Friedrich Blume, wo und so gut
es immer geht; wenn man aber
zwischen den Zeilen der diplomatischen
Formulierungen liest, kommt doch
deutliche Kritik zum Vorschein, etwa
wenn Finscher schreibt, dass bei den
ersten Bänden der alten MGG «manches

eine deutliche stilistische Patina
angesetzt hat - was man auch als durchaus

beruhigendes Indiz der Unvollkom-
menheit und Vergänglichkeit
wissenschaftlicher Arbeit lesen kann» (S. VII).
Mit dieser Formulierung umschifft
Finscher ebenso diskret wie elegant ein
wichtiges Problem der alten MGG,
nämlich die unterbliebene und zum Teil
auch unterdrückte Entnazifizierung des

35



noch während des Dritten Reiches von
den führenden Köpfen der institutionalisierten

Musikwissenschaft geplanten
Werkes. Viele der frühen Autoren
haben während des Faschismus ihre
Universitätskarrieren gemacht und folgten
z.T. den Forderungen nach einer
musikalischen Rassenforschung mit bedenklichem

Eifer. Um sich nach 1945 ins
richtige Licht zu stellen, schrieben die
meisten Musikwissenschaftler in der
alten MGG die sie betreffenden Artikel
gleich selber, und sie betreuten auch die
eigenen Literaturverzeichnisse, häufig
mit entsprechenden Lücken zwischen
1933 und 1945. Die Untaten blieben
meist unerwähnt: Dass z.B. Fritz Stein
als Direktor der Staatlichen
Hochschule für Musik Berlin mit seinen
ersten Amtshandlungen die Juden (z.B.
Flesch, Feuermann, Sachs, Zemlinsky)
aus der Staatlichen Musikhochschule
Berlin warf, wird beim Artikel «Fritz
Stein» ebenso unterschlagen wie die
Tatsache, dass er in diese Stellung als

Nachfolger des fristlos entlassenen
Georg Schünemann aufrücken konnte
und später noch Präsidialmitglied der
Reichsmusikkammer wurde. In
beschönigender Absicht wird in der alten MGG
(Bd. XII, S. 1235, 1965 erschienen)
einzig angemerkt, dass Stein auf
Empfehlung von Wilhelm Furtwängler diesen

Posten bekam. Dies ist ein Beispiel
für jene Patina von Beschönigungen,
Unterschlagungen und Notlügen, mit
der in der alten MGG die nationalsozialistische

Katastrophe behandelt bzw.
verdrängt wurde. Dieses Vertuschen
war dabei durchaus systematisch
durchgeführt. Um beim obigen Beispiel zu
bleiben: Emanuel Feuermann bekam -
wie sehr viele der grossen jüdischen
Interpreten der damaligen Zeit - keinen
Artikel. Carl Fleschs Rauswurf aus der
Hochschule wurde mit einem lakonischen

«1935 verlegte er seinen Wohnsitz

und seine Lehrtätigkeit nach
London» kommentiert. Noch peinlicher
nimmt sich in der alten MGG das
Totschweigen der in den Konzentrationslagern

umgebrachten Musiker aus.
Nach Möglichkeit wurden sie «vergessen»;

und wenn es wirklich nicht anders
ging - wie z.B. beim jüdischen
Kommunisten Erwin Schulhoff -, so fand
man eine Formulierung auf
militäradministrativer Ebene, wo alles sauber,
klar und absolut schuldfrei ist: «Als
russ. Staatsangehöriger wurde er in
Wülzburg interniert, wo er auch starb.»
(Alte MGG Bd. XII, S. 238) Will sagen:
Man ist halt selber schuld, wenn
man eine fremde Staatsbürgerschaft
annimmt. (In Wirklichkeit wurde
Schulhoff 1941 Bürger zwar nicht
Russlands, sondern der Sowjetunion,
weil er dorthin ins Exil gehen wollte.
Die deutschen Verfolger kamen ihm um
wenige Tage zuvor.)
Bei allem Anstand gegenüber den
Herausgebern der alten MGG und bei
aller Hochschätzung vor deren
wissenschaftlicher Leistung wäre zu diesem
Punkte verdrängter deutscher Vergangenheit

wohl doch ein klärendes Wort
von Ludwig Finscher im Vorwort zur

Neuausgabe angebracht gewesen. Aber
nicht nur der Herausgeber, sondern auch
die Autoren scheinen sich an die
unausgesprochene Übereinkunft zu halten,
dass die alte MGG lieber ignoriert als
kritisiert werden sollte. So äussert sich
Gerhard Kubik bei seinem hervorragenden

Artikel «Afroamerikanische Musik»

nicht zu den entsprechenden, von
abendländischem Dünkel geprägten
Artikeln in der alten MGG, bei denen
man immer wieder über versteckte und
offene Rassismen stolpert. Oder im
ebenfalls ausgezeichneten Artikel «Ato-
nalität» geht Elmar Budde nicht einmal
im Literaturverzeichnis auf die alte
MGG ein. In der alten MGG wurden
bei diesem Stichwort sogar zwei Autoren

bemüht: Offenbar war den damaligen

Herausgebern der distanzierte, aber
doch einigermassen neutrale Artikel von
Ernst Laaff zu wenig atonalitätsfeind-
lich gestimmt gewesen; denn Albert
Wellek schickt Laaffs Ausführungen
einen dermassen geifernden und
faktisch derart falschen Hetzartikel gegen
die Atonalität nach, dass man sich nicht
im Jahre 1949, sondern bei der
Ausstellung «Entartete Musik» 1938 in
Düsseldorf wähnt.
Solche Fehlleistungen sind im ersten
Band der neuen MGG nicht zu finden.
Dies ist umso bemerkenswerter, als sich
ja auch die Herausgeber der neuen
Enzyklopädie mit dem Zusammenbruch
des sozialistischen Staatensystems grossen

geschichtlichen Umwälzungen stellen

mussten. Soweit dies heute schon
beurteilt werden kann - die Feuerprobe
wird hier der Personenteil und der
Artikel «Deutschland» darstellen -, ist
Ludwig Finscher dieser Herausforderung

sehr überzeugend begegnet. Da
wird nicht abgerechnet und auch kein
kalter Krieg aufgewärmt, aber auch
nicht - wie der Artikel «Berlin» zeigt -
voreilig versöhnt, was vierzig Jahre lang
getrennt war. Mit andern Worten: Innerhalb

der neuen MGG hat die deutsche
Wiedervereinigung für einmal vernünftig

und mit dem gebotenen Respekt
stattgefunden. Auch die mit dem
Auseinanderfallen der Sowjetunion
neuentstandenen Staaten sind mit eigenständigen

Artikeln vertreten, wobei neben der
westlichen Kunstmusik auch auf die
verschiedenen Strömungen der ethnischen
Musik grosses Gewicht gelegt wird.
Die Artikel der Ethnomusikologen und
der Archäologen sind in der neuen
MGG ganz generell wegweisend. Sie
hatten aufgrund des Anfangsbuchstabens

A im ersten Band besonders viele
Artikel zu betreuen (Afghanistan,
Afrika südlich der Sahara, Afroamerikanische

Musik, Ägypten, Albanien,
Altamerika, Amerika etc.). Hier fällt
denn ein Vergleich mit der alten MGG
auch am krassesten aus. Viele hartnäk-
kig verankerte Vorurteile werden von
den Ethnologen mit ein paar klaren
Feststellungen erledigt: z.B. die Ge-
schichts- und Entwicklungslosigkeit
ethnischer Musik oder die Konstruktion
einer volksmusikalischen Ursprünglichkeit,

die im zivilisatorischen Prozess
zunehmend degeneriere. Vor solchen

Ideologisierungsversuchen, wo letztlich
immer die dekadente Kultur der bösen
Weissen der reinen und friedfertigen
Natur der guten Wilden gegenübergestellt

wird, wissen sich die Musikethnologen

zu schützen. Kulturelle Assimilation

wird also nicht zensuriert, sondern
als wichtiger Parameter der Geschichte
(nicht nur des 20. Jahrhunderts) akzeptiert.

In einer Zeit, wo sich allerorts
Integrismen und Fundamentalismen
ausbreiten und viele Ethnien sich in
archaischen Grenzkriegen auf ihre
sogenannten Wurzeln zurückbesinnen,
bildet dieses Credo für eine Welt, in der
es nicht mehr darum geht, Wege zu
weisen, sondern zwischen verschiedenen

Wegen eine Koexistenz zu ermöglichen,

eine auch durchaus politische
Botschaft.
Die neue MGG repräsentiert also nicht
nur den sogenannten aktuellen
Forschungsstand, sondern weiss auch in
methodologischer und ideologischer
Hinsicht mit gar manchem alten
deutschen Traum aufzuräumen. In den
Beiträgen zur Geschichte der westlichen
Kunstmusik zeigt sich dies im völligen
Zurückdrängen geschichtsphilosophi-
scher Begründungen. Wenn man sich
daran erinnert, mit welchem Vertrauen
in die Notwendigkeit und Logik von
Geschichte Friedrich Blume die
Epochenartikel der alten MGG schrieb und
mit welch selektivem Eifer er alle
Phänomene in ein Epochenbild prägte,
nimmt sich der Artikel «Barock» von
Silke Leopold wie eine Dekonstruktion
aus. Schon der erste Satz dieses Aufsatzes

zeigt, dass es bei der neuen MGG
nicht darum geht, die Begriffe so lange
nudelweich und -breit zu schlagen, bis
schliesslich alles drin Platz findet,
sondern von einem heuristisch orientierten
fachwissenschaftlichen Pragmatismus
auszugehen: «Der Begriff Barock hat
sich als Epochenbezeichnung für den
Zeitraum zwischen 1600 und 1750
vornehmlich in der deutsch- und
englischsprachigen Musikgeschichtsschreibung
so fest eingebürgert, dass selbst der
Nachweis der Unbrauchbarkeit eine
weitere Verwendung wohl nicht mehr
verhindern lässt.» (S. 1235) Und dann
folgt eine ausgezeichnete Darstellung
dieses Zeitabschnittes, die - entgegen
den üblichen Barockartikeln - nicht
bloss auf den Epochengrenzen 1600 und
1750 herumstochert, sondern den
Epochenbegriff gleichsam von innen her
auflöst, indem nachgewiesen wird, wie
wenig die Musik z.B. des mittleren
17. Jahrhunderts mit jener des frühen
18. Jahrhunderts zu tun hat. Auf diese
Weise wird klar, dass jener Begriff, um
den man so lange gestritten hatte, zum
guten Ende fast überflüssig geworden
ist.
Schon in der alten MGG gab es ein
Gefälle zwischen rein musikalischen
Stichworten und den geographisch
determinierten Artikeln, die zur blossen
Aufzählung tendieren. Auch wenn es
sicher zutrifft, dass in jeder
mittelgrossen deutschen Stadt seit langem
ein Musikleben existiert, hätte hier
entweder eine genauere Selektion

36



oder dann eine straffere Abhandlung
notgetan. Müssen in einer solchen
Weltmusikenzyklopädie wirklich die
Direktoren von Musikhochschulen
und Dirigenten von Chorvereinigungen
abgeklappert oder komponierende
Kleinstmeister in deutschen Städten
unbedingt aufgezählt werden?
Zu erwähnen wären in diesem ersten
Band noch die ausführlichen und mit
vielen Beispielen versehenen Artikel
zur einstimmigen Musik des frühen
Mittelalters, die auch ein Laie auf
diesem Gebiet problemlos versteht und in
denen die relative Einkapselung der
mediävistischen Musikwissenschaft in
fruchtbarer Weise überwunden wird.
Auf das Ganze gesehen also eine
moderne Enzyklopädie, in der mit vielen
alten Zöpfen aufgeräumt wird - geprägt
von einem geschärften Verständnis für
die Verschiedenartigkeit in der heutigen
Weltmusikkultur. Die Musikwissenschaft

präsentiert sich in der neuen
MGG als eine Wissenschaft, welche
nicht um jeden Preis neu definieren,
gliedern und ordnen möchte, sondern
sich um grösstmögliche Differenzierung

bemüht, welche bei jeder Gliederung

auf deren Behelfsmässigkeit und
auf die Gefahr einer Vergröberung
hinweist und welche Definitionen lieber
befragt als neu kreiert. Ein notwendiges,

vemutlich sogar epochemachendes
Werk.

Roman Brotbeck

Ppanorama mit
weissen Flecken

Carl Dahlhaus f, fortgeführt von
Hermann Danuser (Hg.): Neues Handbuch
der Musikwissenschaft*
12 Bände, Laaber-Verlag, Laaber
1980-1992

Zunächst die gute Nachricht: Das
ehrgeizige und aufwendige Projekt eines
«Neuen Handbuchs», welches das nun
«alte», zwischen 1927 und 1934
entstandene ablösen soll, ist mit zwei den
ursprünglichen Rahmen überschreitenden

Bänden abgeschlossen. Damit liegt
ein Kompendium vor, das den derzeitigen

Durchschnittspegel der Musikwissenschaft

anzeigt - mit einem (im Prinzip

akzeptablen) Akzent auf der
deutschsprachigen. Satzbild und -Spiegel

sind geradezu luxurierend; die
Ausstattung mit Abbildungen ist, darin deutlich

mit dem früheren Handbuch sich
messend, opulent, und die Bildlegenden
gehören, Dahlhaus' Vorbild folgend,
durchweg zu den besten Texten des
Handbuchs. (In dieser Hinsicht ist freilich

die vielbändige, einst im Deutschen
Verlag für Musik Leipzig erschienene
und inzwischen wohl abgewürgte
Musikgeschichte in Bildern doch überlegen.

Parallelen drängen sich einige Male
auf, etwa beim Band Mesopotamien:
der dortige - nicht erstklassige -
Einleitungstext ist identisch mit dem Gesamtbeitrag

im Neuen Handbuch.) Schon
weniger opulent sind Zahl und Art der

Notenbeispiele, manchmal fast etwas
dürftig wie beim 19. Jahrhundert oder
im 1. Teil der «Aussereuropäischen
Musik» (im ersten Fall durch den
Schwerpunkt vorhandenen und im Prinzip

leicht zugänglichen Repertoires zu
rechtfertigen, im zweiten kaum).
Namens- und Sachregister, manchmal sehr
ausführliche Literaturhinweise jeweils
zu den einzelnen Kapiteln, gelegentliche

Glossare sowie einmal (Bd. 12)
sogar eine Diskographie machen das
Handbuch mindestens ansatzweise auch
zu einem polyfunktionalen Nachschlagewerk.

Die schlechte Nachricht: Das «Neue
Handbuch» ist abgeschlossen. Damit
werden auch definitiv die teilweise
gravierenden Lücken und weissen Flecken
sichtbar: im doch etwas schmalen
Fächer der Ansätze, Methoden und
Teildisziplinen der Musikwissenschaft wie
im Kanon der Fragestellungen, Themen
und Stoffe. Zwar ist es im Prinzip misslich,

an Büchern zu monieren, was nicht
in ihnen steht. Bei einem Werk, das
als eine Art Opus summum et absolu-
tum den Anspruch stellt, ein Handbuch
zu sein, ist solche Kritik aber doch
legitim.
Schon äusserlich fällt der allzu grosszügige

Einsatz weissen Papiers auf, das
für den Verlag natürlich billiger als
bedrucktes ist. Dabei wäre meist erst
einmal eine grössere Stoffülle
wünschenswert. Hierbei etwa durch
verschiedene Schriftgrössen Wichtigeres
von blossem Material zu scheiden ist
durchaus kein Problem; dass es geht,
zeigt u.a. H. Oesch im Bd. 8 vorbildlich;

vergleichbar auch im Bd. 5 der
Beitrag von Silke Leopold, die z.B.
einfach einmal eine Liste von Gesangslehren

mit den nötigen bibliographischen
Angaben einschaltet, so dass wir nicht
noch mal in einschlägigen Lexika
nachschlagen müssen. Zu oft dagegen geht
Glanz der äusseren Gestalt vor
Gediegenheit des Gehalts, auch durch die
Tendenz, für Kenner und Liebhaber der
jeweiligen Teilepoche zu schreiben, die
sowieso schon Bescheid wissen, oder
durch feuilletonistische Ausflüge (etwa
bei einigen Aktualisierungsversuchen
von Mittelalter). Gefährdet so die Art
der Texte den Charakter eines einiger-
massen umfassenden Handbuchs, so auf
der anderen Seite die Auswahl dessen,
wovon sie überhaupt handeln. Dass
Instrumentenkunde entfällt - die, wenn
es darum ginge, ja auch eine eminent
historische Dimension hat und immerhin

zum Kanon der musikwissenschaftlichen

Teildisziplinen gehört -, liesse
sich verschmerzen. Schwerer wiegt das
fortdauernde, wenngleich gegenüber
dem alten Handbuch schon erheblich
verringerte Übergewicht der Fraktion
Historische Musikwissenschaft über die
Systematische (so fragwürdig diese
Trennung wiederum ist). Dass deren
innere Systematik in Bd. 10 ziemlich zu
wünschen übrig lässt, ist sicherlich
nicht primär Sache des Handbuchs;
mehr schon, dass etwas merkwürdige
Akzente gesetzt werden, so dass es statt
Handbuch «der», eher das von «einer»

bis anderthalb Systematischen
Musikwissenschaften ist.
Hier wie sonst sieht das Neue Handbuch

oft ziemlich alt aus. Sicher finden
sich immer wieder scharfsinnige
Beobachtungen, kluge Bemerkungen,
einleuchtende Überblicksdarstellungen.
Neuartig und eigenständig im Sinne
anregender und weiterführender, auch
zu diskutierender Perspektiven ist etwa
W. Brauns Rasterung des
Generalbasszeitalters (Bd. 4) oder ein Detail
wie L. Finschers Erklärung für den
Stilwechsel um 1600, die gegenüber der
Monodie andere Momente des satztechnischen

Wandels hervorkehrt (Bd. 4),
oder Eric Werners Artikel über Alt-
Israel (der freilich nicht so weit geht,
die noch ungewöhnlicheren Ansätze
von Martin Vogel im Onos lyras auch
nur zu diskutieren). Der Mangel an
wirklicher Innovation hat seinen Kern
in einer dezidierten (so etwa Dahlhaus)
oder implizierten Absage an eine
systematische Auffassung von Musik bzw.
Musikgeschichte, welche deren Integration

in Allgemeingeschichte und das
gesellschaftliche Wesen der Musik emst
nimmt: als Perspektive methodischen
Vorgehens, nicht so, dass die Sache mit
einleitenden oder verstreuten Bemerkungen

zu sozialen Sachverhalten
abgetan ist, nach denen man wieder zur
Sache Musik kommt (die dadurch auch
nicht zu ihrem Recht kommt).
Dieser konventionellen Begrenztheit
entspricht als nicht unerhebliches Merkmal

sowohl im Methodischen wie im
Stofflichen die Ausgrenzung des Unteren,

«Niederen», nicht Approbierten.
Wie in C. Dahlhaus' 19. mit «Trivialmusik»

als Sammelsuriumsbegriff oder
in H. Danusers 20. Jahrhundert (Bd. 6
bzw. 7) sind auch noch im Interpretationsband

(Bd. 11) «funktionale Musik
(Kirchenmusik zum Beispiel), Unter-
haltungs- und Volksmusik, populäre
Musik, Jazz und weitere Musiktypen
dieser Art» (IXf.) ausgeschlossen, als
ob sich z.B. ein Chanson (ein französisches

etwa des 20. Jahrhunderts, nicht
nur ein franko-flämisches) nicht besser
oder schlechter, gehalts- und stilgetreu
singen bzw. darstellen liesse, und als ob
nicht gerade heute das Problem der
diversen Darbietungsweisen, Sounds
u.a.m. durchaus auch in der Kunstmusik

eine Rolle spielte. Um nicht
missverstanden zu werden: Es ginge dabei
um ein vollständiges musikalisches
Panorama, nicht um Vollständigkeit im
Stofflichen. Hier wie öfter wird dem
12. Bd. (Volks- und Popularmusik in
Europa) eine Ersatz- und Ergänzungsfunktion

aufgebürdet: Hier kommen,
obzwar eher kurz, per Delegationsverfahren

frühere und nicht-schriftliche
Stufen der Musik zu Wort, die
abgesehen von «Aussereuropäische Musik»
sonst fehlen. Wie eine Verlegenheit
mutet es in diesem Zusammenhang an,
wenn im Bd. 12 Peter Wicke auch noch
33 Seiten über Jazz, Rock und Popmusik

schreiben darf. (Die Diskrepanz zum
Band-Titel, dass dies nicht gerade
europäische Populärmusiken sind, lässt sich
dabei noch am ehesten verschmerzen.)

37



Zwar eine gewisse Innovation, aber eine
fragwürdige und ein besonderes
Armutszeugnis gerade der dominierenden
Historiographie ist der Verzicht auf eine
Epochengliederung. (Nur «Altertum»
und - gottlob - Mittelalter bleiben uns
erhalten.) Die Jahrhundert-Einteilung
erinnert doch eher an unverbindliche
Vorschläge nach Art vorwissenschaftlicher

Annalistik - dabei bemühen sich
die Autoren dann natürlich doch, den an
sich leeren Jahrhundert-Rahmen irgendwie

als Epoche zu definieren, denn die
Geschichte macht zwar durchaus Sprünge,

aber nicht immer grade um OO-Jahre
hemm. Auch in der Ausblendung der
Epochenproblematik schlägt die methodische

Begrenzung durch, dass eben ein
fundiertes, die Dialektik von Differenzierung

und Einheit analysierendes
Gesamtbild schon durch die Ausgrenzung

der kulturell-sozialen Dimension
weder angestrebt noch möglich ist.
Nicht nur konventionell, sondern
entstellend ist schliesslich die zeitliche
Begrenzung gerade des spezifisch
musik-historischen Horizonts: Für die
Herausgeber beginnt Musik erst mit den
Schrift- bzw. «Hoch»-Kulturen in
Mesopotamien und Ägypten, aus den
Fluten von Euphrat, Tigris und Nil
auftauchend wie weiland die Venus anady-
omene. Da war doch noch etwas... In
nahezu grotesker Form zeigt sich hier
speziell die allgemeine Begrenzung,
dass die alte und zugleich immer aktuelle

Frage nach dem Wesen, den Anfängen

und dem Wandel der Musik und
Musikkultur, das quid sit musica, um's
gebildet auszudrücken, im Neuen Handbuch

schon nur eingeschränkt gestellt
und dann dementsprechend beantwortet
ist. Es ist eben ein Handbuch nicht der
Musik, sondern der Musikwissenschaft,

wobei erst noch der bestimmte
durch den unbestimmten Artikel zu
ersetzen wäre.

Hanns-Wemer Heister

*Bd. 1 : Musik im Altertum (Hg. Albrecht
Riethmüller und Frieder Zaminer)
1989

Bd. 2: Die Musik des europäischen Mittel¬
alters (Hg. Hartmut Möller und
Rudolf Stephan) 1991

Bd. 3.1/Bd. 3.2:Die Musik des 15. und 16.

Jahrhunderts (Hg. Ludwig Finscher)
1989/1990

Bd. 4: Die Musik des 17. Jahrhunderts (Wer¬

ner Braun) 1981

Bd. 5: Die Musik des 18. Jahrhunderts (Hg.
Carl Dahlhaus) 1985

Bd. 6: Die Musik des 19. Jahrhunderts (Carl
Dahlhaus) 1980

Bd. 7: Die Musik des 20. Jahrhunderts (Her¬
mann Danuser) 1984

Bd. 8: Aussereuropäische Musik (Teil 1)

(Hans Oesch unter Mitarbeit von Peter
Ackermann, Ching-Wen Lin, Heinz
Zimmermann) 1984

Bd. 9: Aussereuropäische Musik (Teil 2)
(Hans Oesch unter Mitarbeit von Max
Haas, Peter Haller) 1987

Bd. 10: Systematische Musikwissenschaft (Hg.
Carl Dahlhaus und Helga de la Motte-
Haber) 1981

Bd. 11: Musikalische Interpretation (Hg. Her¬

mann Danuser) 1992
Bd. 12: Volks- und Popularmusik in Europa

(Hg. Doris Stockmann) 1992

Jenseitsder Einfalt

Peter Gülke: Fluchtpunkt Musik.
Reflexionen eines Dirigenten zwischen Ost
und West
Bärenreiter, Kassel (etc.), Metzler, Stuttgart

und Weimar 1994, 192 S.

Wer je mit dem 1934 in Weimar
geborenen Dirigenten und Musikwissenschafter

Peter Gülke Umgang hatte,
kennt seine unablässig praktizierte
Forderung, musikalisches Ägieren mit
Reflexion zu verbinden. So erstaunt es
kaum, dass Gülkes Dirigieren ebenso
der Eindeutigkeit entrât wie seine
Schubert-Monographie*, die allemal
leichter zu loben als zu lesen ist.
Vor mir liegt ein schmaler Band, der
exemplarisch für Gülkes Wirken ist:
«Fluchtpunkt Musik» mit dem Untertitel

«Reflexionen eines Dirigenten
zwischen Ost und West». Buchtitel sind
bekanntlich Glückssache; ich mag die
heterogenen Reizworte und ihre
Implikationen vorerst nicht weiter befragen.
Aufschlussreicher scheint mir die kurze
Vorrede, in der Gülke seinen «Versuch
eines aus Weimar stammenden Musikers,

dorthin zurückzukehren» als
«unbescheiden breitgefächert» bezeichnet,
ihn auch keinem literarischen Genre
unterordnen will. Diese Ehrlichkeit und
Selbstbescheidung bei allem dichten
inneren Anspruch ist dem ganzen Bändchen

ebenso eigen wie der gedrängte,
komplexe Gang der Erzählung, der sich
wie ein Geschwindmarsch mit vielen
Taktwechseln anhört. Ich vermute, solche

Lektüre sei nur für begabte Leser
und Leserinnen gedacht!
Ursprünglich handelt es sich um ein
Tagebuch, das vom 9. bis zum 15.
Februar 1992 mit einem Nachtrag vom
23. Februar 1992 datiert ist. Eingerahmt
von der Probenarbeit an einer Fidelio-
Inszenierung von Hans Hollmann in
Graz ist das Gastspiel des Dirigenten
Gülke mit der Fünften Sinfonie von
Mahler in Weimar, wo er bis zu seiner
Flucht aus der damaligen DDR im
Frühjahr 1983 Generalmusikdirektor
war und wo er jetzt «unter den neuen
Umständen» zum ersten Mal wieder
dirigiert. Der emotionelle Impakt, den
der Heimkehrer auf Zeit spürt, ist
ebenso gegenwärtig wie dessen
Rationalisierungen in Form von Zeitkritik,
verschiedenartigsten Portraits, musikalischen

und literarischen Analysen (so
das Kapitel über Goethes Entwurf einer
Tonlehre). Die Fülle des Stoffs, mit
dreifach klassischem Weimarer Ambiente

als Hintergrund, strömt oft suggestiv

und eloquent in einer an Adorno
und Bloch geschulten Sprache einher;
dann wieder drängt die Sprache des
Tagebuchs einigen Passagen einen
knappen, unerbittlichen Duktus auf. Im
Rückblick auf Eislers Ernste Gesänge
interessiert sich Gülke in behutsamem
Frageton noch mehr für den Menschen
Eisler als für sein Werk und dessen
ästhetisch-politische Verquickungen.
Die kleinen Portraits, vorab die von
mittleren Chargen, etwa jenes von dem

Stasi-Informanten des Weimarer Theaters,

geraten dagegen locker, konzis und
sogar mit einem Schuss Versöhnlichkeit.

Doch hinter allem scheint mir
ungesagt des Autors Überzeugung zu
stehen, dass Welt und Kunst in hohem
Masse erklärungsbedürftig sind; auch
gilt es, lese ich zwischen den Zeilen,
das schwere Werk ohne Säumen
anzupacken.

Die musikalischen Analysen entzünden
sich, was nicht erstaunt, an der aktuellen

Einstudierungsarbeit Gülkes. Dicht
prasselnde Beschreibungen der ersten
Szenen aus Beethovens Fidelio, ihre
Verknüpfung mit kompositorischen
Erwägungen: das ist beneidenswert brillant

gedacht und geschrieben; wohl
möchte der Leser es an einigen Stellen
anders sehen, eine andere Gangart wählen,

doch wird er von der Suggestivkraft

von Gülkes Rede eingeholt. Der
Analytiker führt das Szepter auch dort,
wo er Vorbehalte anmeldet vor «allzu
schulfrommem und zuordnungsbesessenem»

Vorgehen, wie etwa beim zweiten

Satz von Mahlers Fünfter Sinfonie.
Hier vermischen sich Einsichten aus der
Praxis, hermeneutische Einfälle und
profunde Kenntnis mit virtuos gezirkelter

Sprache zu einem exzellenten Stück
Musikanalyse, das auch mehrmaligem
Wiederlesen standhält.
«Fluchtpunkt Musik»? - Von Schuberts
und Mahlers Musik im wahrsten Sinne
begeistert, schwingt sich Gülkes Schreiben

hin und wieder hinauf zu freierem,
beinah transzendierendem Ton. Als
wär's ein Seitenthema einer spätromantischen

Sinfonie, zitiert Gülke: «Dort,
wo du nicht bist / ist das Glück» aus
dem Schubert-Lied Der Wanderer. Das
bedeutet einerseits desillusionierende
Antwort an einen, der Heimat und
Heimkehr sucht, andererseits Hoffnung
auf die Konvergenz aller im realen
Leben auseinanderstrebenden Linien -
«Fluchtpunkt Musik» eben.

Jean-Jacques Dünki
* Peter Gülke: Franz Schubert und seine Zeit,

Laaber-Verlag, Laaber 1991, 399 S.

randseigneur
und Bettelbruder

Hanjo Resting (Hg.): «Das Pump-
Genie. Richard Wagner und das Geld»,
nach gedruckten und ungedruckten
Quellen bearbeitet und mit einem
Vorwort versehen von H'K'
Eichborn-Verlag, Frankfurt a. M. 1993,
512 S.

Das Buch, das Hanjo Kesting vorgelegt
hat, ist unglaublich, aber wahr. Jedes
atemlose Frage-, jedes bange Rufezeichen

lässt den Leser dieser singulären
Spurensicherung im Zeichen jenes
Fluchs des Goldes, der den kongenialen
Schöpfer und Schmarotzer so erynnien-
haft verfolgte wie der eigne Schatten,
sympathetisch miterzittem. Kurz: Die
lebenslange Schuldenchronik Wagners
liest sich für den zeitgenössischen
Revisor so vertrackt und fesselnd wie ein

38



Kriminalroman. Den intermezzoartig
allerhand Ergüsse einer Comédie
larmoyante durchtränken. Während
leitmotivisch manch bigottes Stossgebet
zum Himmel eingeflochten ist - «Noth
lehrt nicht nur beten, sondern auch
einen gewissen Grad an Unverschämtheit.»

Wie der Volksmund sagt: «Geld
ist nicht alles; aber es hat einen Riesen-
vorsprung vor allem, was danach
kommt.» Denn, so Dostojewski: «Geld
ist geprägte Freiheit.» Wagner hätte es
nicht besser formulieren können. Oder
hätte er eher Sklaverei geschrieben? Als
seinen «treuen, redlichen Sclaven» hatte
sich das ausgekochte Schlitzohr jedenfalls

- Paris, Mai 1840 - unter den
«gerührtesten Thränen» jenem Manne
angedient, «der mir Alles, Alles ist»:
Giacomo Meyerbeer.

«Mein Kopf und mein Herz gehören aber
schon nicht mehr mir, - das ist Ihr Eigen,
Meister; - mir bleiben höchstens nur noch
meine Hände übrig, - wollen Sie sie
brauchen? Ich sehe ein, ich muss Ihr Sclave mit
Kopf und Leib werden, um Nahrung u. Kraft
zu der Arbeit zu erhalten, die Ihnen einst
von meinem Danke sagen soll [...] Kaufen
Sie mich darum, mein Herr, Sie machen
keinen ganz unwerthen Kauf.»

So vorbereitet, nach der unheilvoll
gewinnenden Vertraulichkeit:
«Göthe ist todt; er war auch kein Musiker;
mir bleibt Niemand als Sie»
kommt der Brief, treuherzig-dreist, zur
Sache:
«Ein fünf und zwanzig hundert Franken
[= 30.000.- in heutigem Geldwert] werden
mir in dem nächsten Winter helfen; - wollen
Sie sie mir leihen - »

Meyerbeer wollte nicht - er blieb auch
später renitent -, und was er davon
hatte, ist bekannt. Doch zählte
Dankbarkeit, trotz aller Schwüre, nicht zu
Wagners Tugenden. Er hielt sie wohl
für Krämersinn. Kleinkrämerei jedoch
war seine Sache nie. Er war nicht allein
auf der Opernbühne, sondern auch
im Leben masslos. Und er wusste es:

«... jeder andere, u. zumal ein Reicher,
verschwendet nicht so, wie eben ich ...»
Indes war solche Selbsterkenntnis
keineswegs der erste Schritt auf einem Weg
zur Besserung. Die Energie verwendete
er lieber aufs Versilbern seiner Lebenslüge.

- An Franz Liszt, Dresden,
23. Juni 1848:
«Vortrefflichster Freund!
Sie sagten mir kürzlich, dass Sie für einige
Zeit Ihr Piano zugeschlossen hätten: ich nehme

nun an, dass Sie für's nächste Bankier
geworden sind. Mir geht es schlecht, und
wie ein Blitz kommt mir der Gedanke, dass
sie mir helfen könnten. - [...] Und wissen
Sie, was daraus erfolgen würde? Ich würde
wieder ein Mensch werden [...]- ein Künstler,

der nie in seinem Leben wieder nach
einem Groschen Geld fragen, und nur froh
und freudig arbeiten würde...»
Postwendend spricht die nächste Melk-
tirade solch euphorisch morgenschönem
Optimismus Hohn, da «alle äusseren
Verhältnisse sich zur höchsten Ungunst
vereinigten» - wie das bei diesem
blühenden Chaoten die Regel war. Von
Wagners unzähligen Fleh- und
Pumpepisteln blieb aus dem Bekanntenkreis
des Meisters keiner je verschont. Es ist

zumal Freund Liszt, der immer wieder
gottergeben dem notorisch blanken
«Einzigsten» mit seinen Zuwendungen
aus der Patsche hilft. Dabei wird dieser
bereits von der betuchten Kaufmannswitwe

Julie Ritter grosszügig unterstützt.

Allein: «Was helfen mir Hunderte,

wenn Tausende nötig sind...»?!! -
Eduard Devrient, Tagebuch; Dresden, den
23. Juli 1848:
«Besuch von Kapellmeister Wagner. Er
zeigte mir seine trostlose Geldverwicklung;
ich sehe nur den Ausweg einer offenen
Insolvenzerklärung.»
Das steht im 89. von 471 Texten - zu
jenem Zeitpunkt freilich waren Wagners

häusliche Finanzen fast in Butter.
In den Magdeburger Jahren belief sich
die Schuldensumme auf diverse hundert

Taler, in der Dresdenern, zehn Jahre

später, sind es schon diverse tausend;
weitere zehn Jahre später hat der «Retter»

Otto Wesendonk die stolze Summe
von fast 10.000 Francs [= 120.000-
heutiger Währung] auszulösen (während

ihm der «liebste Freund» eiskalt
die Gattin auszuspannen sucht),

«und trotz der Vorschüsse des Verlegers
Schott, trotz der nie zurückgezahlten <Dar-
lehen> Wesendonks von vierundzwanzigtau-
send Francs [288.000 - heutiger Währung]
für den Ring des Nibelungen» - den der
Pfiffikus so frei gewesen ist, gleich dreimal
zu verkaufen - «machte Wagner in einem
einzigen Wiener Jahr 1863/64 Schulden
in einer Höhe, die ein Vielfaches früherer
Jahresausgaben umfassten». (Vorwort)

Der späte Wagner endlich wird den ihn
vergötternden Ludwig II. um blanke
Hunderttausende erleichtern; was eine
Staatskrise heraufbeschwört. Ein Spiel
mithin, das nur zu finanzieren war,
indem der alte Fuchs, ein Meister
raffinierter Geldbeschaffung, sich mit dem
Urinstinkt des Egomanen immer
generösere, potentere Mäzene suchte.
Hemmungslos war dieser Mann in jeder
Hinsicht: in den ingeniösen Tips an
seine einflussreichen Freunde, deren
«zarte Fürsorge» er «discret» zur
Bildung «zugeneigter» Krötensammlungs-
Zirkel drängt (eine «Absicht, die natürlich

von Euch allein ausgegangen sein
müsste!»), ebenso wie in der Nonchalance,

mit der er jede Barschaft ungerührt

für seine Grossmannssucht («das
bisschen Luxus») aus dem Fenster wirft.
Vertraulicher Bericht der Wiener Polizei,
18. 3. 1854:
«Ueber Richard Wagner cirkuliren wieder
sonderbare Gerüchte. Er lebt in Zürich nicht
nur im luxuriösesten Glänze, sondern kauft
auch die werthvollsten Dinge, wie goldene
Uhren etc., zu enormen Preisen. Seine
Wohnung ist mit den schönsten Möbeln,
Teppichen, seidenen Vorhängen und
Kronleuchtern dekorirt, was die einfachen
Republikaner in bedenkliches Staunen und
Neugierde versetzt [...], woher dieser Mann,
der so arm nach Zürich kam, es nehme...»
Was dem braven Bürger wie den schok-
kierten «Lieben» alle Haare sträubt, gilt
allerdings dem steckbrieflich gesuchten
Sybariten als ein absolutes Muss:

«Ich kann nicht wie ein Hund leben, ich
kann mich nicht auf Stroh betten und mich
in Fusel erquicken: meine stark gereizte,
feine, ungeheuerlich begehrliche, aber un¬

gemein zarte und zärtliche Sinnlichkeit muss
irgendwie sich geschmeichelt fühlen, wenn
meinem Geiste das blutig schwere Werk der
Bildung einer unvorhandenen Welt gelingen
soll.»

Er schafft sein Werk - und dafür schuldet

ihm die Mitwelt nicht nur Dank und
Anerkennung, sondern, dies vor allem,
Bares. - An Franziska Ritter, Frankfurt,
8. September 1862:

«Liebste Fränze!
Du bist gescheit und hast das Herz auf dem
rechten Flecke. Der 1000 Thaler-Mann ist
gefunden, wenn Du ihn zum Stehen bringst.
Hör'! Geh zu Dr. X! er ist reich, mein
Jugendfreund, und liebt mich. Bereits hat er
meiner leichtsinnigen Jugend Opfer
gebracht: jetzt möge er sie edleren Interessen
bringen. [...] Weiche nicht! Er muss!...»

Dieser innige Beschwörungsgestus ist
nur eine der vielfältigen Ton- bzw.
Stimmungslagen dieser unterm Strich höchst
einträglichen, klingenden, reich modulierten

Bettelprosa. Doch was heisst hier
Prosa! Dieser schieren Poesie des Mammons,

diesen vehementen Blitzattacken
auf die Gemüter seiner Gönner kann
der Leser sich nur schwer entziehen, da
der Satansbraten seine fulminanten,
ausgefeilt perfiden Zapftiraden auf der
zeitgemässen Höhe düstrer «Schrek-
kens- & Rettungsmelodramen» komponierte

- virtuose Arien seiner schuldlos
grimmen Lage («Martern aller Arten!»)
im versierten Stil der Grossen Oper.
Überlegen kalkuliert er ihre Wirkung.
So sensibel wie gerissen, ja charmant
geht er auf seine Opfer ein, den eignen
Vorteil knallhart im betörend
tränenfeuchten Auge.
Dies belegt das mit viel Sorgfalt
aufbereitete Buch auf jeder Seite schlagend.
Es folgt fast durchwegs der Chronologie

der Ereignisse, die zudem auf
zeitgenössischen Karikaturen ins Bild
gesetzt erscheinen. Neben z.T. gekürzten
Briefen von und an bzw. über Wagner
bzw. von und an Frau Cosima - u.a. von
Minna Wagner, Otto Wesendonk, Franz
Liszt, Louis Spohr, Hans v. Bülow, Peter
Cornelius, Ludwig II. und diversen seiner

Hofbeamten -, neben ausgewählten
Stellen aus «Mein Leben», Wagners
Tagebüchern, Dichtungen und Schriften

bzw. zeitgenössischen Berichten -
so von Hanslick, Meyerbeer, Malwida
v. Meysenbug und Heinrich Laube -
findet sich auch Amtliches (Gesuche,
Quittungen etc.) auf diesen 512 sehr
schön gedruckten Seiten. Auch
Erstveröffentlichungen aus dem Besitz des
Hauses Wahnfried sind in diesem
einzigartigen Dossier versammelt. Das
keinen Anspruch auf Vollständigkeit
erhebt, wie Kestings kompetentes
Vorwort unterstreicht. Im Register sind die
üblichen Verzeichnisse der Quellen und
Personen aufgelistet (letzteres sagt
leider nichts über deren Finanzverhältnisse).

Schlussendlich wird dem Leser
neben einer Zeittafel eine
Währungsumrechnungstabelle an die Hand gegeben,

so dass er sich sein eignes Bild von
Wagners Geldgeschäften machen kann.
Das Buch ist auch eine ebenso ergötzliche

wie bündige Sozialgeschichte. Das
Genie, zutiefst verstrickt in die massi-

39



ven Zwänge seiner Zeit, die es auf
Schritt und Tritt zu Konzessionen an
den heillos seichten Publikumsgeschmack

erpressen, da die frühkapitalistische

Industriegesellschaft weder
gesicherte Autorenrechte noch verbindliche

Tantiemenregelungen kennt, ist
hier in seiner tragikomisch monomansten

Konsequenz, der hohen Schule
einer Nötigung nach Noten, so luzid wie
packend eingefangen. Unverdrossen
probt der selbsternannte «Räuberhauptmann»

den Balanceakt zwischen Grand-
seigneur und Bettelbruder,
Radikalromantiker und gründerzeitlichem
Bourgeois. Wagner ist so produktiv wie
unersättlich. Stellt doch bereits das
Motto dieser Nachforschungen (an
Liszt, Dezember 1858) drastisch klar:
«Mein Franz, wenn Du den 2. Act von
Tristan sehen wirst, so wirst Du zugeben,

dass ich viel Geld brauche. Ich bin
ein grosser Verschwender; aber wahrlich,

es kommt etwas dabei heraus...»
Erika Deiss

Hagecompositeur

James Pritchett : The Music of John
Cage
University Press, Cambridge 1994,223 p.

La toute première phrase du livre
en illustre toute l'importance. Selon
Pritchett, « John Cage était un compositeur

: voilà la prémisse dont tout ce
livre découle. »
Après tant de textes et de commentaires
sur John Cage le philosophe, le sage,
voire Taffabulateur comique, voici donc
enfin un livre prenant Cage pour ce
qu'il fut vraiment et avant tout, c'est-à-
dire un compositeur. En mettant ainsi la
musique en avant, Pritchett cherche
également à comprendre pourquoi cette
musique n'a bien souvent pas été prise
au sérieux. Il montre également qu'il
est possible de parler véritablement de
la musique de Cage, même de celle
écrite après 1951, pour peu que le
musicologue cherche lui-même d'autres
manières de l'analyser.
« The Music of John Cage » n'est donc
pas une simple biographie, mais un
regard attentif sur « la manière dont
cette musique fonctionne », comment
elle a évolué de 1933 à 1992 et quelles
étaient les questions compositionnelles
que Cage s'était posées - s'il est vrai
que le travail de composition chez Cage
consistait avant tout à poser les bonnes
questions. Si la musique est centrale,
les considérations extra-musicales sur
la vie et les idées de Cage n'en sont pas
absentes. Du fait qu'elles étaient déjà
bien attestées (à commencer par Cage
lui-même dans ses écrits), Pritchett a pu
se permettre de ne pas s'étendre sur
ces questions, cherchant plutôt à les
mettre directement en relation avec les
œuvres : ainsi Pritchett établit des

parallèles souvent convaincants entre
Ananda Coomaraswamy et « The
Seasons », entre Meister Eckhart et

« String Quartet in Four Parts » ou entre

Buckminster Fuller et« HPSCHD ».
Le livre suit cependant une structure
chronologique, en divisant l'œuvre de
Cage en six périodes. Pritchett décrit
avec le plus d'aisance la période médiane,

celle qui commence, en gros, en
1946 et se termine en 1956 : c'est là que
les concepts de hasard et de silence
prennent graduellement forme. C'est à

cette époque que les changements que
subit la pensée (et la musique) cagienne
sont les plus radicaux : que l'on compare

par exemple « Sonatas and Interludes

» à « Music of Changes » ou à cette
série d'œuvres dont le titre est le minutage

précisé de manière extrême
(27'10.554" for a Percussionist ou
34'46.776" for a Pianist) et que Cage
appelait familièrement, selon Pritchett,
« The Ten Thousand Things ».
A propos des périodes antérieures (celles

des premières œuvres proto-sérielles,
des pièces pour percussion, puis

pour piano préparé), Pritchett établit
judicieusement la distinction entre
œuvres pour la scène et œuvres
accompagnant la danse, distinction que l'on
a tendance à négliger aujourd'hui
lorsqu'on considère le catalogue de Cage.
Malheureusement, Pritchett n'aborde
pas de front les œuvres pour la danse,
ce qui fait que certaines pièces importantes,

telles « Sixteen Dances » ou
« Four Walls », ne sont pas abordées.
Pritchett ne suit pas les critiques qui
affirment que l'utilisation du hasard,
puis le recours généralisé à l'indétermination,

constituent une démission du
compositeur. Il soutient que même dans
la période entre 1956 et 1969, où « la
voix compositionnelle de Cage était
réduite au quasi-silence », ce dernier
continuait à agir en tant que compositeur.

Même dans des œuvres comme
« Variations II » ou « Music Walk », où
« le rôle de l'interprète a largement
changé, celui de compositeur est resté
identique : il reste avant tout un inventeur

de systèmes de composition ».
Même si la partition devient un outil
pour créer des œuvres musicales, voire
théâtrales, même si elle se réduit à

quelques mots ou à des feuilles transparentes,

Cage prenait toujours soin de
définir avec beaucoup de détails la
spécificité de chaque œuvre, le rôle précis
et à chaque fois renouvelé des opérations

de hasard et des questions qu'il
abordait et posait.
Selon la chronologie de Pritchett, la
dernière période de composition débute
en 1969, avec « Cheap Imitation »,
œuvre remarquable par sa simplicité et
son univocité, surtout après ces pièces
typiques de l'anarchie cagienne que
furent « Musicircus » ou le moins connu

« Mewantemooseicday ». Mais, à la
différence des autres périodes relativement

homogènes, les œuvres écrites
après 1969 (de « Song Books » à

« Ryoanji », de « Inlets » à « Music
for... » ou aux « Number Pieces ») font
preuve d'une étonnante diversité, qui
rend toute catégorisation virtuellement
impossible. Comme beaucoup d'autres,
Pritchett a beaucoup de mal à trouver

des catégories où ranger les œuvres : il
tente néanmoins de définir certains
groupes (musique à programme,
œuvres interdisciplinaires, œuvres
politiques...), mais Ton sent bien que les
œuvres résistent à cette classification.
Les « Song Books », par exemple,
œuvre qui, comme le dit Pritchett,
« ignore l'histoire », échappent aux
classifications et renient même l'idée
de classement. Peut-être s'agit-il là
d'une des premières œuvres véritablement

post-modernes.
Des toutes dernières œuvres de Cage
(ces « Number Pieces », dont le titre est
simplement un chiffre, indiquant le
nombre de musiciens nécessaires), et
qui constituent probablement un groupe
à part, Pritchett donne une description
satisfaisante, mais qui ne parvient pas à

en définir la spécificité. Il ne répond pas
à la question : qu'est-ce qui fait que ces
pièces, au-delà d'une notation et d'une
période de composition communes, sont
à considérer comme un ensemble, bref,
qu'est-ce qui relie toutes ces œuvres
Pritchett ne mentionne jamais l'idée
d'« harmonie » - même « illégale », ou
« anarchique », selon les termes de
Cage - pour tenter d'appréhender ce
lien entre ces œuvres. Après 1988, et
suite notamment à ses contacts avec
James Tenney, Cage s'est pourtant
abondamment exprimé sur ce sujet,
source d'inspiration féconde pour la
production de ses dernières œuvres.
Malgré quelques lacunes, le livre de
Pritchett est néanmoins une réussite :

enfin un livre sérieux, traitant de la
musique d'un compositeur encore à

découvrir, non pas par ses idées, mais
en écoutant véritablement et sincèrement

- c'est-à-dire sans préjugés - sa
musique. « The Music of John Cage » a
assurément sa place parmi les livres de
référence à propos de la musique de
notre temps.

Eric de Visscher

Nach dem Zerfall des
seriellen Hauptstroms

Gianmario Borio: Musikalische Avantgarde

um 1960. Entwurf einer Theorie
der informellen Musik
Freiburger Beiträge zur Musikwissenschaft

Band 1, Laaber-Verlag, Laaber
1993, 209 S.

Die Jahre um 1960 bedeuten einen
folgenschweren Einschnitt in der
Musikgeschichte der Nachkriegszeit. Mit dem
Auftreten von John Cage an den Ferienkursen

für Neue Musik 1958 in Darmstadt

veränderte sich die Situation der
Komponisten nicht nur in Europa,
sondern in interkontinentalem Rahmen. Die
fünfziger Jahre waren durch den Seria-
lismus bestimmt worden, der nun durch
den Postserialismus abgelöst wurde.
Borio ist sich bewusst, dass einerseits
noch genau zu erforschen wäre, was der
Serialismus in Wirklichkeit war und
dass andererseits der Terminus
Postserialismus nichts anderes bezeichnet

40



als das, was nach dem Serialismus kam:
Klangkomposition, offene Form,
Zufallsmusik, instrumentales Theater,
Collage, Improvisation, Happening, minimal

music und Neue Einfachheit. Die
Lage war und ist noch heute reichlich
diffus. Dass die Gegenwart allemal
verwirrend und schwer zu beschreiben ist,
stellte schon Carl Dahlhaus fest. Doch
lässt sich nicht bestreiten, dass vorher
an einen Hauptstrom der Entwicklung
geglaubt wurde, dem sich alle anschlies-
sen müssten. Was ausserhalb dieses
Hauptstroms blieb, zählte ganz einfach
nicht.
In diesem Zusammenhang unternimmt
Borio zuerst eine Definition der Avantgarde,

um zu absichtlich zwiespältigen
Ergebnissen zu kommen: Er zitiert Hans
Magnus Enzensberger, der feststellt,
dass es galt, die Freiheit der Künste
doktrinär durchzusetzen und sie
widerstandslos dem historischen Prozess zu
überlassen, der die Kunst von eben
dieser Freiheit erlösen soll. Herbert
Marcuse seinerseits verurteilte den
affirmativen Charakter der (bürgerlichen)
Kultur, die die Frustrationen des täglichen

Lebens durch harmonische Schönheit

kompensieren möchte. Im extremen
Fall müsste die Avantgarde die Trennung

von Kunst und Leben, den
Künstler als ordnendes Subjekt und die
individuelle Rezeption von Kunst
negieren. Borio weist aber daraufhin, dass
die Wiener Avantgarde vor dem Ersten
Weltkrieg diesen Forderungen nicht
entsprach. Sowohl Arnold Schönberg
wie auch Alban Berg und Anton Webern
verteidigten mit grosser Emphase das
autonome Kunstwerk, die subjektive,
ganz individuelle Schöpfung und den
individuellen Rezipienten. Der Dadaismus

war diesen drei Komponisten
vollkommen fremd.
Vor der «Glossolalie» Dieter Schnebels
und dem «Match» für drei Spieler von
Mauricio Kagel schienen aber alle
Versuche einer wie auch immer gearteten
Analyse zu versagen. Eine historische
Ortung wirkt deshalb unmöglich; nur
ihr Grenzcharakter zwischen verschiedenen

Künsten steht fest; eine organische

Integration in die Musikgeschichte
wird prekär. Handelt es sich um Vorstadien

zum Schweigen? Borio gibt aber
zu bedenken, dass bei der Aufführung
der beiden erwähnten und auch noch
von vielen anderen Stücken der sechziger

Jahre eine Rezeption stattgefunden
hat, wobei auch nicht-spezialisierte
Hörer einen Sinn zu entdecken glaubten,

und dass eine stilistische Einheit
auszumachen ist, die auf bestimmte
Autoren, auf Schnebel, Kagel usw.,
hinweist.
Mit dem Zerfall der Tonalität und der
funktionalen Harmonik verlor aber die
Musik ihre Sprachähnlichkeit; das
vorher präexistente Regelsystem von
Grammatik und Syntax zerfiel. Nach
Theodor W. Adorno, von dem die jungen

Komponisten, die sich in Darmstadt

trafen, stark beeinflusst wurden,
liess sich das Kunstwerk nur noch
negativ definieren: es denunziert das
Unwahre der gesellschaftlichen Totalität.

Das Werk wird sinnlos, erlangt aber im
Kontext des Negierten, der Welt, einen
neuen Sinn, nicht aber eine neue Posi-
tivität, sondern eine übersteigerte
Negativität. Die Krise des Sinns wird
artikuliert, zur Sprache gebracht; sie ist
nicht inhaltslos und abstrakt. Adorno
weist zwar den schönen Schein der
Kunst zurück, hält aber am Werkbegriff
fest. Der Serialismus bewahrte diesen
noch, indem er die verlorengegangene
(tonale) Logik durch eine neue,
konstruktive Logik ersetzte, die aber nicht
unmittelbar verständlich wird. Das
Schlüsselwort zu dieser neuen
Kompositionstechnik ist «Struktur». Sie ist
nicht mehr Struktur «von etwas»,
sondern trägt sich selber. Das Kleine und
das Grosse bilden eine Einheit, die
Herbert Eimert in seinem Darmstädter
Vortrag vom 25. Juli 1953 in Anton
Webems Musik zu finden glaubte. Das
Prinzip der Reihe wird nun auf alle
Eigenschaften (Parameter) des Klangs
angewandt; die Musik wird, wie Ernst
Krenek sich ausdrückte, total determiniert.

Es gibt keine vorgegebene
Rangordnung mehr; die Objekte müssen für
einen bestimmten Ausdruckswillen
jedesmal neu geschaffen werden. Damit
werden aber, wie Umberto Eco einwendet,

konstante Strukturen des Sprechens
negiert. Borio geht in seiner Definition
des Serialismus ganz von den theoretischen

Arbeiten der Komponisten aus,
die zum integralen Bestandteil der
eigentlichen Produktion von Musik
geworden sind. Nie haben so viele
Komponisten theoretisiert wie während
der fünfziger und der beginnenden
sechziger Jahre. Er, Borio, ist sich aber
bewusst, dass die Praxis von Fall zu
Fall eine ganz andere war. Sie gälte es
noch zu erforschen.
Der Ausdruck «informelle Musik»
wurde von der Malerei eines Jackson
Pollock übernommen. Das Strukturdenken

machte dem Klang Platz, der ganz
im Zentrum steht; er ist nicht durch eine
bestimmte Vorordnung - durch Tabellen

von Zahlen und Tonqualitäten -
bestimmt, sondern orientiert sich am
klingenden Einzelphänomen. Signale
aus der menschlichen Umwelt, akustische

wie auch optische, gehören zu den
Verfransungsphänomenen einer Musik,
die Grenzüberschreitungen wagt, nicht
aber primär hin zur exotischen Musik,
sondern zum banalen Alltag, der dem
Rezipienten bekannt ist. Vor allem im
instrumentalen Theater mit seinen
(scheinbar) sinnlosen Aktionen wird
dem Publikum die Absurdität der Welt
vordemonstriert. Damit entsteht, wie
schon erwähnt, wieder Sinn. Dahlhaus
sagte einmal, dass die Verehrer Webems
die Welt böse fänden, weil diese
Webems Musik nicht lieben lerne.
Etwas von dieser Haltung ist durch
Adornos übersteigerte Negation auch in
der informellen Musik übriggeblieben,
die aber nicht mehr an den (theoretisch!)
postulierten Organismus des seriellen
Denkens glaubt. An seine Stelle tritt ein
malender Gestus, den Borio an
verschiedenen musikalischen Beispielen
nachweist, in denen er andere als die

sonst üblichen Kriterien einer Werkgestaltung

entdeckt, z.B. Dichte, Umfang,
Farbe, Lage und Geräuschhaftigkeit von
Texturen. «Informelle Musik» ist aber
keine Neuprägung, sondern geht auf
einen 1961 in Darmstadt gehaltenen
Vortrag Adornos zurück. Borio konkretisiert

nun - und darin liegt das besondere

Verdienst seiner Arbeit - den
Sprang von einer Kunstgattung zur
anderen, indem er das von Adorno
Entworfene am musikalischen Text
festmacht und es z.T. schon im Serialismus

nachweist.
Theo Hirsbranner

utour de
l'IRCAM

Szendy, Peter (réd.): « Utopies »,
Cahiers de l'IRCAM, série Recherche et
Musique n° 4
Editions IRCAM-Centre Pompidou,
Paris 1993, 191 p.

Szendy, Peter (réd.): « Ecritures musicales

aujourd' hui », Genesis 4/93
Editions Jean-Michel Place, Paris
1993, 207 p.

Deux numéros de revues, l'une assez
strictement musicologique, Les cahiers
de l'IRCAM, l'autre, Genesis, née dans
les parages de la critique littéraire. Un
point commun, le musicologue Peter
Szendy, dont on commence à apprécier
par ailleurs l'excellent travail, consacré
à la nouvelle musique (à celle d'Emmanuel

Nunes et de György Kurtâg, en
particulier). Il a réuni en chacun de ces
deux volumes les contributions de
compositeurs, interprètes, philosophes,
linguistes, scientifiques de tout poil,
gravitant pour la plupart d'une manière
ou d'une autre autour de l'IRCAM.
L'existence de ce point commun justifie
qu'on rende compte ici de façon groupée

des deux entreprises, d'apparence
assez diverses au premier abord, mais
dont la lecture révèle que quelques
lignes conductrices les parcourent l'une
et l'autre, et qui sont comme autant de
préoccupations majeures de la pensée
musicale (celle du moins de la constellation

IRCAM) en notre fin de siècle:
rapport entre science et musique, irruption

de l'électronique (et plus précisément

de l'informatique), problématique
du lien de la musique contemporaine
avec l'histoire, thème de l'utopie. Ce
demier thème en effet - qui constitue
l'objet de tout le numéro des Cahiers de
l'IRCAM -, de nombreuses œuvres
contemporaines ne sont pas rares à l'évoquer

plus ou moins explicitement dans
leur titre : Erewhon (Hugues Dufourt,
d'après le roman de Samuel Butler,
anagramme de « Nowhere », qui est une
traduction littérale de « ou-topos »,
non-lieu), La Lontananza Nostalgica
Utopica Futura (Luigi Nono), Un soleil
rêvé (Eric Tanguy, dont Les Cahiers
publient un entretien avec l'éditeur).
« La musique appelle-t-elle donc l'utopie

» s'interroge Peter Szendy dans

41



son avant-propos. « Ce qui est certain,
c'est que l'utopie, elle, appelle volontiers

la musique de ses vœux, l'appelle
à (se) déplacer vers Tailleurs, où elle a

sa place et son rôle à jouer. » Ernst
Bloch aussi bien que Hermann Hesse,
Henry Miller (dont un texte évoquant
Varèse clôt le volume) aussi bien que
Marin Mersenne (philosophe du XVIIe
siècle dont une extraordinaire Question
théologique, « Quelle doit estre la force
de la voix pour estre portée et entendue
jusque à la Lune, au Soleil, et au firmament,

soit naturellement, ou par artifice

», est placée en tête du volume).
L'idée même implique une ambivalence

: l'utopie se place sous une double
étoile. Celle du réalisme, d'une part,
(qui dicte à Thomas More, créateur du
terme, la description minutieuse des
plus petits détails de l'organisation de

l'île de Nulle-Part) - et cet aspect nous
renvoie à la conviction quasi scientiste
de la « recherche » musicale, arc-boutée
sur les technologies de pointe. Celle de
l'anti-réalité, d'autre part, qui signale la
volonté de transformation du monde, le
« rêve éveillé » qui anima les grands
utopistes - y compris certains des créateurs

marquants de ce siècle -, des
futuristes à Arnold Schoenberg, d'Anton
Webern à Luigi Nono (dont Laurent
Feneyrou retrace ici la généalogie de
la pensée politique). Si bien que le
XXe siècle musical pourrait bien apparaître

comme le siècle utopique par
excellence. Du moins deux contributions
d'ordre historique, remarquables Tune
et l'autre (et contrastant d'autant avec
certaine glose psychanalytique très
convenue et attendue : Mahler, Berg, la
peur du vide et l'utopie du comblement),

incitent-elles à le penser : celle
de Jean-Yves Bosseur tout d'abord, qui,
en un parcours historique global et sans
exclusion de principe, distingue subtilement

les polarités déterministe et
indéterministe caractérisant Tune et l'autre
(parfois au sein d'un même compositeur

: Karlheinz Stockhausen) les
différentes tendances de la musique
contemporaine, « tels le sérialisme intégral,
l'œuvre ouverte, l'indétermination, qui
peuvent apparaître, dans leur champ
d'application, en grande partie utopi-
ques ». Aujourd'hui, Pierre Boulez,
avec son idéologie de la table rase, aussi
bien que l'indéterminisme radical de
John Cage - dont Bosseur souligne à

quel point il fut et demeure sujet d'un
« sempiternel malentendu, provoqué
par une attitude instaurant un rapport
dualiste entre la vie et l'art, la pratique
et la théorie, la réalité et l'utopie » -
peuvent tous deux passer pour avoir mis
en place une « utopie en pratique ».
Encore faut-il ne pas méconnaître que
cette dimension utopique est partie
constitutive du regard quant à lui
historiquement déterminé que nous leur
prêtons. « Ce que nous décelons comme

utopique dans les démarches de
Beethoven, de Schoenberg ou de Cage
est en définitive autant de notre fait que
du leur. » Illusoire donc de prétendre
repérer la part utopique intrinsèque
qu'elles porteraient en elles. François

Nicolas dénonce à sa manière cette
illusion : « Utopie du sérialisme » On
continue de lire aujourd'hui le sérialisme

comme, au bout du compte, un
échec, ou pour le dire en d'autres
termes, une utopie qui n'aurait pas tenu
ses promesses, grosse dès le départ
d'erreurs et de malentendus esthétiques.
Mais il est possible d'opposer à cette
vision linéaire a posteriori - comme
Ton sait l'un des péchés capitaux en
historiographie -, qui juge le passé en
comparant les intentions et le résultat,
une reconsidération de l'avenir esquissé

par cette utopie que fut le sérialisme
comme un « futur antérieur, lequel ne
préjuge en rien de ce qui sera mais
prononce comment ceci qui est aura été
quand cet < ici et maintenant > sera passé.

Dans le futur antérieur, il s'agit
moins de parier sur ce que sera l'avenir
(espérer, attendre, entrevoir...) que de

prendre en compte que ce qui est
vraiment aujourd'hui aura vraiment été
(aura produit ses effets, aura existé
réellement...). » Si le regard d'aujourd'hui
semble donc avoir de la peine à se porter

sur les utopies musicales du passé (y
compris, et surtout, du passé le plus
proche) sans les grever d'ambiguïtés,
cela constitue peut-être le signe d'une
attitude problématique face aux utopies
du présent. Les entretiens et « fragments
d'un discours utopique » (titre maniéré
de la section réunissant les réponses à

un questionnaire d'une trentaine de
compositeurs de toutes tendances) incitent

à croire qu'il en va bien ainsi. L'utopie

en laisse plusieurs sceptiques : « Les
utopies ne sont pour moi rien qui puisse
advenir si ce n'est en imagination, donc
elles n'ont pas de valeurs. Je n'ai pas
d'utopies à défendre, il n'y a que les
actions que j'accomplis, lesquelles
n'ont pas besoin d'être défendues »

(Franco Donatoni). « Je n'ai pas de projet

utopique, j'ai un projet musical »
(Pascal Dusapin). « Je ne comprends
pas bien la relation que Ton peut établir
entre la notion de composition et celle
d'utopie » (Marc-André Dalbavie). Les
aspirations qu'elle suscite chez d'autres
relèvent de soucis ironiquement techniques

: « Que les musiciens d'orchestre
apprennent à jouer des quintolets »
(George Benjamin). Face à ce scepticisme,

la science, et plus précisément ses
applications pratiques, apparaît à bon
nombre comme un lieu de fascination,
où tout rêve devient imaginable. Les
historiens des sciences le savent bien :

en dépit de toute la critique de l'épisté-
mologie postpoppérienne, la conviction
scientiste fut et demeure une condition
essentielle de la psychologie de la
recherche scientifique. Cette conviction,
transposée sur le plan de la création
musicale, est probablement assez récente;

elle y apparaît dans toute sa candeur
surtout lorsque ce sont des scientifiques
qui effectuent la transposition (par
exemple astrophysiciens, linguistes,
chez qui la musique fonctionne comme
miroir de leur propre espérance, « non-
lieu » où projeter ses propres fantasmes).

Appliquée avec plus de distance,
elle paraît alors avoir une valeur heuris¬

tique certaine : c'est du moins le souhait

de chercheurs tels que Stephen
MeAdams, qui trace les visées de son
« utopie d'une psychoacoustique musicale

» (menée à l'IRCAM) ; « la mise
en œuvre d'une exploration associant la
pensée musicale du compositeur et
l'exploration scientifique des processus
mentaux qui sous-tendent l'expérience
musicale. » Certains compositeurs sont
également portés par la conviction
que les données de la science peuvent
féconder leur propre pratique, sans
tomber dans les travers positivistes.
Jean-Claude Risset ou Karlheinz Essl
plaident pour que les recherches les
plus sophistiquées en électronique et
informatique, au lieu de soumettre la
musique, contribuent à renouveler une
pratique musicale authentique. « Et
dans cette quête d'un outil universel
transparaît en filigrane l'espoir d'une
relation plus euphonique entre arts et
sciences. » L'histoire même du
développement de l'informatique musicale,
retracée par Martin Laliberté, devrait
convaincre de la nécessité d'une distance

critique, que marquent bien Dufourt,
Luis de Pablo ou Konrad Boehmer :

« Que des compositeurs se perdent dans
les sciences naturelles avec l'illusion
que celles-ci pourront résoudre leurs
doutes au niveau compositionnel et
esthétique, c'est là un phénomène typique
sur le plan humain : si les sciences
échouent sur le plan humain, elles
s'emparent de l'esthétique. »
Comment fonctionnent, lors du travail
compositionnel, ces diverses utopies
individuelles, dont l'œuvre achevée,
comme le dit Hugues Dufourt, ne porte
souvent plus trace, c'est là précisément
l'un des objets possibles de la critique
génétique appliquée à la musicologie.
La seconde entreprise éditoriale de
Peter Szendy vient ainsi utilement
féconder dans l'analyse de détail les
problématiques parcourues à grands
traits dans la livraison des Cahiers de
l'IRCAM. La critique « génétique » a
émergé il y a une vingtaine d'années,
devenant rapidement une discipline à

part entière au sein de la grande nébuleuse

de la théorie littéraire : colloques,
ouvrages spécialisés - signalons le tout
récent livre de Tune des meilleures
spécialistes de la question, Almuth
Grésillon, Eléments de critique génétique.

Lire les manuscrits modernes, PUF,
Paris 1994 - et revues, dont Genesis
précisément (il faut en souligner
l'excellente qualité matérielle et graphique,
symptôme sans doute de la bonne santé
de la discipline). Fille déviante de la
philologie, elle s'intéresse aux « avant-
textes », à tous matériaux « préparatoires

» ; les guillemets sont de rigueur
pour ces termes déjà lourds d'une
appréciation relative à l'état définitif : car
le texte « final », dans la perspective de
la critique génétique, constitue un état,
parmi d'autres, de T« œuvre », sans
qu'il soit chargé a priori d'une valence
positive ou négative. L'ambition ici est
bien d'opérer en amont, dans ce lieu des

possibles, qui est aussi un « non-lieu »,
ou-topos d'avant la fixation, d'avant la

42



première mesure. Ainsi envisagée, toute

« œuvre » peut se lire - ou s'entendre

- comme une œuvre ouverte. La critique

génétique se situe en contrepoint de
la méthode philologique classique,
laquelle tente de restituer le meilleur état
possible du texte (un bel exemple en
étant ici présenté : l'édition critique de
Claude Debussy par François Lesure).
Comme l'indiquent les directeurs de la
rédaction, Daniel Ferrer et Almuth
Grésillon, « au lieu d'être description
de fonds d'archives, elle implique une
relation critique ; au lieu de se glisser
dans la peau du créateur, elle cherche à
isoler et comprendre des processus ; au
lieu de ne s'intéresser qu'à des <

idiolectes >, elle tente de les intégrer à des

typologies, des mécanismes, des pratiques

d'écriture ; enfin, au lieu de retracer

la marche régulière et inexorable
vers l'œuvre parfaite, elle écoute la
faille, l'impasse, l'invention fulgurante

». Le résultat en est certes souvent la
désacralisation du texte définitif. La
relation critique est bien le maître-mot
de ce qui, bien plus que le fait de constituer

simplement une nouvelle méthode

d'analyse, implique en réalité une
attitude particulière face à l'objet de la
recherche. D'où nombre de malentendus

possibles, voire de désaccords nets,
dont fait état Célestin Deliège.
Craignant qu'elle ne soit « que du reportage
sur la genèse [des œuvres] » et qu'elle
n'esquive la compréhension du parcours
historique du langage - de la grammaire,

du style - qui la sous-tend, le
musicologue doute que la discipline qu'il
défend ait à profiter de la critique
génétique, et plaide - suivant ici la « bipartition

sémiologique » de Jean Molino et
Jean-Jacques Nattiez - pour l'analyse
du « niveau immanent » de l'œuvre,
« but idéal de l'œuvre obtenu par un
effort méthodologique », afin de
parvenir ainsi « à la compréhension la
meilleure et à la connaissance la plus
objective qui puisse être attendue de

l'objet observé ». Du moins ce scepticisme

radical permet-il de clarifier les
positions des « généticiens » : « L'intention

du compositeur [...] est infiniment
moins importante que l'intentionnalité
qui se dégage de l'œuvre elle-même.
C'est à cette intentionnalité seconde que
s'intéresse la critique génétique, mais
l'étude la plus < immanente > ne saurait
en faire abstraction sans grave
méconnaissance [...]. Le paradoxe que nous
révèle tous les jours l'étude génétique,
c'est que l'intentionnalité n'est pas la
source de l'œuvre : elle en est la résultante.

» Les études que l'on nous propose
ici soulignent ce fait, qui n'est peut-

être paradoxal qu'en apparence. Ainsi
les différents matériaux, ou « travaux
d'approche » d'Eclat de Pierre Boulez
(1965) - qui commencent dès 1955 avec
la composition de YOrestie, puis de

Strophes (1957) et de Don (1960), et la
réutilisation constamment raffinée de
séries présentes dès le départ -, considérés

selon cette perspective par Robert
Piencikowski, permettent non pas tant
de découvrir les fondements structurels
de l'œuvre (ce à quoi une analyse stan¬

dard aurait tendu), mais de comprendre
« les conditions même de leur formulation.

En d'autres termes, la série de
YOrestie éclaire moins Eclat que cette
dernière partition ne jette une lueur
rétrospective sur un matériau somme toute

anodin, le parant de propriétés qu'il
eût été inconcevable d'entrevoir à l'époque

de sa première rédaction. » De
même Peter Szendy, s'attaquant à la
genèse de Quodlibet (1991), où Emmanuel

Nunes a utilisé exclusivement des
matériaux issus de ses œuvres
précédentes, y montre comment « l'acte
même d'écriture déborde de toutes parts
la notation [...]. Car le projet ne décrit
pas un objet. Il ouvre un espace dans
lequel la décision, le < geste > composi-
tionnel peuvent acquérir une portée. »
On aura peut-être perçu à travers ces
brèves citations la spécificité de la
méthode génétique appliquée aux
œuvres musicales : l'intérêt porté à la
dynamique du détail d'écriture, au
processus compris non pas comme un
développement continu d'une idée préalable,

mais comme une suite de décisions
venant à chaque fois contredire ou faire
dévier l'étape précédente, la concentration

sur les failles et ruptures de cohésion.

D'où l'extraordinaire raffinement
de l'étude microscopique (il s'agit parfois

de prendre longuement en compte
une minuscule rature logée au cœur
d'un brouillon tout à fait informe) que
nécessite la critique génétique et que je
ne puis ici qu'évoquer tout au plus.
Mais la musique contemporaine, de son
côté, pose des problèmes spécifiques à

la critique génétique (mis à part la question

largement débattue du statut du
langage musical contemporain, à

laquelle se tient Deliège). L'un des
moindres n'est pas celui lié aux compositions

utilisant l'informatique musicale.

Où chercher alors le manuscrit
préalable, se demande Jean-Baptiste
Barrière L'apport de l'ordinateur mo-
difie-t-il le processus de composition de
façon telle qu'il entraîne une rupture
radicale dans l'appréhension même de
la musique C'est en tout cas l'occasion

pour la critique génétique de revoir
certains de ses postulats (et peut-être
de prolonger la réflexion du côté de
la littérature informatique naissante).
Déjà les œuvres pionnières de l'électronique

musicale, comme le Gesang der
Jünglinge de Karlheinz Stockhausen
(1955), appréhendé génétiquement par
Pascal Decroupet et Elena Ungeheuer,
posent de considérables difficultés
méthodologiques. Mais les résultats peuvent

être probants, et montrer par exemple

comment le projet de Stockhausen
subit toute une série de gauchissements
au long de sa genèse, comment « le
résultat perceptif global [prend] le
dessus sur la minutie initiale dans
l'élaboration des figures complexes, en
exigeant d'autres moyens de production
que ceux imaginés dans un premier
temps < à la table >. Le travail philologique

sur la base des esquisses est donc
d'emblée de nature génétique. » Déclaration

de principe qui vaut sans doute

pour toute œuvre étudiée ainsi, à condi¬

tion d'insister sur la spécificité des
situations rencontrées : il n'y a pas une
méthode applicable universellement, et
chaque œuvre possède sa propre
embryologie. Chez Luigi Nono (vu par
Laurent Feneyrou), c'est tout le « para-
texte » des références philosophiques,
architecturales, historiques, qui compte
comme matériau génétique. Chez Boulez,

Nunes ou Michael Jarrell (dont les
brouillons présentées par Szendy sont
de si bons brouillons qu'ils paraîtraient
presque avoir été faits sur mesure pour
leur futur généticien), c'est le processus
sinueux de réécriture, de réemploi des
matériaux provenant d'œuvres antérieures

qui est au centre du problème. Il
semble bien que ce soit toute la pratique
de la musique contemporaine toute
entière - dans la mesure où l'accent est
mis sur « l'ouverture de l'œuvre » (tant
Boulez que Claude Helffer y insistent
dans deux entretiens menés par Szendy)
- qui appelle la méthode génétique.
L'ouverture, c'est ce qui caractérise
aussi cette livraison de Genesis ; ouverture

pour le généticien, qui se voit
confronté aux problèmes particuliers de
l'œuvre musicale contemporaine ;

ouverture pour le musicologue, qui peut
entrevoir ici la fécondité potentielle de
cette méthode au sein de l'analyse
musicale, à moins qu'enraciné dans des
convictions opposées, il ne se voie
acculé à préciser ses postulats - ce qui est
aussi un signe de fécondité ; ouverture
enfin pour le musicien, plus profane en
matière de théories critiques, qui, après
l'effort certes abrupt de la lecture, se
sentira invité à renouveler son écoute et
son abord des œuvres étudiées par la
critique génétique. Nous avons là
l'exemple précieux d'une musicologie
visant à influer directement sur la
pratique de la musique, à y mettre du
désordre, à l'image des brouillons si
inspirés de Nono ; tant il est vrai, comme

le dit Boulez en l'une de ses formules

définitives dont il a le secret, que
« l'esquisse nous dérange dans nos
habitudes. »

Vincent Barras

e traité
tant attendu

Olivier Messiaen : Traité de rythme, de
couleur et d'ornithologie (1949-1992),
tome 1

Editions Alphonse Leduc, Paris 1994,
375 p.

On sait que l'activité de pédagogue de
Messiaen a toujours été la plus visible,
et sa classe d'harmonie au Conservatoire

de Paris, dès juin 1941, était un
endroit privilégié, rare. Pierre Boulez,
par exemple, raconte qu'il en a retenu
deux leçons, jamais oubliées : « La
perspective historique indispensable
pour situer le langage musical, la validité

temporaire, provisoire, de toute
étape dans l'évolution du langage. » En
outre, les élèves ne se contentaient
pas de faire un devoir d'harmonie, ils

43



devaient composer. Dans ses classes
d'analyse, ce qui, dans une pédagogie
habituelle, ressortit généralement à

une « activité de comptable » (Boulez),
Messiaen incitait à l'investigation, à ce
que l'œuvre étudiée révèle l'apprenti à
lui-même. C'est au début des années
cinquante que les études de Messiaen
concernant le rythme prennent une teinte

d'audace. Et donnèrent vie à ce traité
monumental, qui fut l'œuvre de toute
son existence ; aucun ouvrage théorique

n'avait paru depuis Technique de
mon langage musical (1943), sinon les
Conférences de Bruxelles (1958), la
Conférence de Notre-Dame (1977), la
Conférence de Kyoto (1985), ainsi que
l'analyse des Concertos pour piano de
Mozart (qui figurera dans le tome IV de
ce Traité).
C'est Yvonne Loriod qui a remis
en ordre cet ouvrage, en respectant
strictement le plan, en sept volumes,
que Messiaen lui avait indiqué en
1991. Pour ce faire, elle dut rassembler
des chapitres rédigés à des époques
variées, tout en restant fidèle à la
présentation même du manuscrit (paragraphes,

sous-chapitres ou termes
soulignés).

Dès l'abord de ce tome premier, nous
savons qu'« au commencement était
le rythme* », essence du Traité (« un
musicien est forcément rythmicien,
sinon il ne mérite pas d'être appelé
musicien »), ce rythme qui suscite, chez
Messiaen, une « inquiétude » - qu'il fit
partager à ses élèves. Le chapitre
premier voit l'irruption, dans la pensée
musicale, de notions aussi extraordinaires

que l'Eternité (le présent, « incréé »,
qui n'existe pas, est opposé au Temps
« créé »), ou les « ordres rythmiques »
définis au chapitre II, et dont découlent
tous les paramètres musicaux. « La
musique se fait avec des sons Je dis
non s'exclame Messiaen. Non, pas
seulement avec des sons [...] La
recherche des sons simultanés nous a
conduits à l'hédonisme musical, à des
harmonies merveilleuses, dont la volupté

sonore dépassait la joie sensorielle
des couleurs et des parfums, et c'est
tant mieux pour nos oreilles Mais
n'oublions pas que la musique est
d'abord Mélodie, et que la mélodie
n'existerait pas sans le Rythme. »
Messiaen aborde alors la métrique grecque

et la rythmique hindoue. Celle-là,
caractérisée par le iambe (une brève -
une longue - saint Augustin et Claudel
y voyaient le rythme primordial), qu'il
compare à la métrique latine, avec le
dactyle (une longue-deux brèves) et
l'hexamètre dactylique, le vers le plus
fréquent en latin (Virgile, Lucrèce,
Horace, Ovide).
Est traitée ensuite la survivance des

rythmes grecs dans le deuxième
mouvement de la Septième Symphonie de
Beethoven, dans le Gibet et Scarbo de
Ravel, dans le folklore bulgare (cf.
l'étrange correspondance entre le
système de Çârngadeva, l'amphimacre
hémiolien des Bulgares et le rythme
hindou Mâtsya TIshra, de la théorie
kamâtique), survivance de ces rythmes,

enfin, dans les œuvres de Messiaen
lui-même.
Quant aux rythmes hindous, « d'un
raffinement et d'une subtilité sans égale »,
Messiaen les étudie à la lumière des

quatre systèmes musicaux que le Gand-
harva Veda (Veda des musiciens célestes)

reconnaît aux Indes : celui de Shiva
(dix modes pentaphones ; 5 sons, car 5
est le chiffre de Shiva) ; celui attribué à

Soma (72 modes, tous à 7 sons) ; celui
de Hanumant, dont la musique
traditionnelle du nord-est de l'Inde se
prétend dérivée ; enfin le système - classique

- de Bharata, contenant le tableau
de 120 Deçi-tâlas, le plus fabuleux
catalogue de rythmes de toute l'histoire
de la musique. Messiaen conclut cet
ultime chapitre en analysant quelques
rythmes hindous utilisés dans son
œuvre. Ainsi, dans le premier mouvement

(« Liturgie de cristal ») du Quatuor

pour la fin du Temps, ou dans le

deuxième morceau (« Offertoire ») de
la Messe de la Pentecôte.
Notons, pour terminer, la beauté du
style, alliance de minutie et de poésie.
Au fait, saviez-vous que Messiaen, par
un « singulier travers » de son esprit,
avait une inclination pour la tératologie

« J'ai toujours aimé les monstres
(tous ceux du Crétacé : brontosaure,
diplodocus, stégosaure, tyrannosaure),
et les peintures de monstres. » Mais il
n'est jamais parvenu à les produire en
musique, la monstruosité et le dégoût
étant incompatibles avec la « volupté
intellectuelle » de l'art des rythmes

Jean-Noël von der Weid

* Cette paraphrase de l'Evangile selon saint
Jean, de Hans von Biilow, « sans doute
irrespectueuse, remarque Messiaen, a le mérite

de placer le Rythme à l'origine de toute
musique ». Sachons que, chez les Hindous,
la danse cosmique de Shiva crée et détruit
tour à tour l'univers par son rythme.

Schallplatten
jpern als Reflex
'politischer Situationen

Paul Dessau/Bertolt Brecht: «Die
Verurteilung des Lukullus»
Helmut Melchert, Peter Schreier, Annelies

Burmeister u.a. Rundfunkchor und
Rundfunk-Sinfonie-Orchester Leipzig;
Ltg.: Herbert Kegel
Berlin Classics BC 1073-2

Paul Dessau: «Leonce und Lena», Oper
nach dem gleichnamigen Lustspiel von
Georg Büchner
Reiner Süss, Eberhard Büchner, Carola
Nossek u.a. Staatskapelle Berlin; Ltg.:
Otmar Suitner
Berlin Classics BC 1074-2

Selten hat deutsches Musiktheater bis
in die Regierung hinein so hohe Wellen
geschlagen wie bei «Lukullus» von
Brecht/Dessau (1951) und beim
Opernprojekt «Johann Faustus» von Hanns
Eisler (1953). Im Berliner Basis Druck
Verlag wurden mittlerweile die
entsprechenden Dokumente in zwei Bänden
veröffentlicht, herausgegeben von
Joachim Lucchesi (Dessau) und Hans
Bunge (Eisler). Wer diese Unterlagen
genau studiert, wird sich kaum dem
Urteil Lucchesis anschliessen können,
es handele sich dabei um blosse
Kunstdebatten. Die Auseinandersetzung um
neue Formen des Musiktheaters wurde
vielmehr zum Vorwand, um Prozesse
gegen Titoismus, Trotzkismus und
Renegatentum vorbereiten zu können.
Obwohl diese Prozesse noch abgewendet

werden konnten, behielten beide
Kampagnen die einschüchternde
Wirkung, die ihnen zugedacht war.
Dass Fritz Hennenberg diesen Aspekt
der Lukullus-Debatte unerwähnt liess,
ist der einzige Einwand gegen seine

sonst hervorragende Einführung zu
einer mustergültigen Produktion. Die
Firma Berlin Classics, die die Rechte
des ehemaligen VEB Deutsche Schallplatte

übernommen hat, legt die mehrfach

preisgekrönte Aufnahme jetzt
erstmals auf Compact Disc vor. Ihren
authentischen Charakter erhält diese
durch die künstlerische Beratung des

Komponisten und die Sprachregie von
Ruth Berghaus, seiner Ehefrau. Höchste

Bewunderung verdient die Leistung
des Rundfunkchores und des Rundfunk-
Sinfonie-Orchesters Leipzig, die an
deklamatorischer und rhythmischer
Genauigkeit ein Optimum bieten. Zu
verdanken ist diese scharfgeschnittene
Präzision und Prägnanz dem Dirigenten
Herbert Kegel, der wegen seiner
unerbittlichen Probenarbeit ebenso geachtet
und gefürchtet war wie seinerzeit
Hermann Scherchen. Als der
bedeutendste Dirigent zeitgenössischer Musik

in der DDR hat sich Kegel gerade
um Dessaus Werke grosse Verdienste
erworben. Die vorliegende Aufnahme
dokumentiert dies exemplarisch. In
ihrer digitalen Fassung klingt sie so
frisch wie eine Neuproduktion (lediglich

die Kennzeichnung von Take 5

wurde vergessen).
Thema der Oper ist die Bewertung einer
geschichtlichen Persönlichkeit, die ein
Doppelleben als Feldherr und Gourmet
führte. Obwohl heute eine andere Situation

herrscht als zur Zeit der Nürnberger

Prozesse und des stalinistischen
Personenkults, bleibt die Frage «Was
ist Grösse?» aktuell. Auch weiterhin
sind äusserer Ruhm und gesellschaftlicher

Nutzen durchaus nicht identisch.
Mit ihrer Kontrastierung von pomphaftem

Staatsbegräbnis und respektlosen
Zwischenrufen machen Brecht und
Dessau dies schon zu Beginn ihrer Oper
desillusionierend deutlich. Der Titelheld,

dargestellt vom stimmgewaltigen
Helmut Melchert, ist mit Wortwiederholungen

und Koloraturen ein eitler
Geck, der lediglich in seiner Klage um
den Koch Lasus sympathische Züge

44


	Livres = Bücher

