
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1995)

Heft: 43

Rubrik: Comptes rendus = Berichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^CS^
Berichte

Qamour
du détail

Lausanne : Conférence et concert Hans
Ulrich Lehmann

Né à Bienne en 1937, élève de Pierre
Boulez et Karlheinz Stockhausen, Hans
Ulrich Lehmann est directeur du
Conservatoire de Zurich et, depuis 1991,
président de la SUISA. Pourtant, s'il
franchissait le Röstigraben en ce jour de
novembre, ce n'était pas pour parler de
pédagogie musicale ou de droits d'auteur,

mais pour évoquer son activité de
compositeur. L'organisation de cette
soirée en deux temps - conférence puis
concert - était due aux forces réunies du
groupement lausannois de la Société de
musique contemporaine, de l'Association

suisse des musiciens, de RSR-
Espace 2 et du Conservatoire de
Lausanne. En présentant l'orateur, Jean
Balissat profitait de l'occasion pour
déplorer la méconnaissance des compositeurs

d'outre-Sarine en Suisse
romande et souligner ainsi le caractère
presque exceptionnel de cet accueil.
Dans un français parfait, Hans Ulrich
Lehmann tenait ensuite une
conférence-portrait intitulée « L'amour du
détail ». En préambule, il constatait la
difficulté de bien parler de la musique : on
louvoie toujours entre une description
technique, un inventaire de hauteurs et
durées, et des considérations esthétiques
en termes littéraires, impliquant le
recours à nombre de références autres que
musicales. Il n'avait pas plus de clés

pour motiver son métier de compositeur,

si ce n'est l'impossibilité d'exprimer
de tels enjeux au moyen d'autres

supports : « Es muss sein », dira-t-il en
citant Beethoven. Avec humour et
ironie, il avouait son étonnement presque
incrédule, en s'imaginant que depuis 30
ans, il consacrait une grande partie de
sa vie à la composition, avec un catalogue

comportant plus de 70 numéros :

« c'est beaucoup pour moi, je travaille
lentement, soigneusement », glissant au

passage un hommage à Pierre Boulez
« à qui je dois d'avoir appris l'écriture,
une stylisation d'une rigueur et d'une
pureté absolue ».
Il faisait ensuite entendre à l'auditoire
de la grande salle du Conservatoire
quelques extraits enregistrés de ses

œuvres, afin de préparer le public au
concert qui allait suivre, afin aussi
d'esquisser les jalons d'un cheminement
esthétique. Toutes ses premières œuvres
révèlent des préoccupations associées à

l'exploration de toutes les possibilités
du monde sonore, liée à l'évolution
des capacités instrumentales, que Ton
voyait alors progresser de jour en jour.
Un besoin de différenciation, de détail,

de nuance, de renouvellement du spectre

sonore et des timbres, allant du
« beau son » jusqu'au bruit, fût-il
douloureux. Son évolution Ta ensuite mené
vers un discours plus expressif,
émotionnel, accompagné d'une tendance
aux nuances douces, aux lignes basées
sur de plus petits intervalles. Ceci ayant
pour conséquence d'offrir à l'auditeur
des œuvres moins difficiles, même si
Hans Ulrich Lehmann avoue son aversion

de la « nouvelle simplicité » («neue
Einfachheit») et des musiques trop
ostensiblement flatteuses.
Une heure plus tard, dans le grand studio

de la radio, l'Orchestre de Chambre
de Lausanne et son chef Jesus Lopez
Cobos (les dédicataires) interprétaient
en création Prélude à une étendue
(1993/94), inspiré par une citation de
Jean Tardieu : « Une grande étendue
d'eau dans le soir... ». Une courte pièce
calme et tranquille, d'un climat limpide
et doucement lumineux, qui, par
instants, peut s'enrichir de sonorités
stridentes et acides, mettant notamment à

contribution les tessitures extrêmes des
instruments.
A cette entrée en matière succédait le
Concerto pour deux instruments à vent
(1969). Cette œuvre est comme un
inventaire de sonorités, adroitement
mélangées, produites par les cordes soutenant

les deux instruments solistes, dont
les parties sont d'une virtuosité et d'une
variété transcendantes : sons harmoniques

et chantés produisant de véritables
accords, quarts de tons, sonorités déformées

ou percussives, etc. La distribution

solistique n'étant pas précisée (cor
et hautbois avaient été requis pour la
création), c'étaient ici José Daniel
Castelon et Thomas Friedli, occupant
respectivement les pupitres de flûte et
de clarinette solos de l'OCL, qui s'en
chargeaient, avec une aisance et un brio
confondants. Le Concerto alterne parties

de tutti et interventions cadentielles
des solistes, dans une atmosphère
toujours tendue et chargée. Ce concert
donnant la possibilité de comparer une
composition datant d'il y a vingt-cinq
ans à des œuvres récentes, on ne pouvait

qu'être attentif à Tâpreté de la
texture musicale, illustrant les propos
tenus lors de la conférence : l'œuvre
harcèle l'auditeur par la rudesse du tissu
sonore, mais aussi par sa forme tendue
et statique, et, serait-on tenté d'ajouter,
par une démarche presque maniérée.
La soirée se terminait dans un climat
très différent, avec Ut Signaculum pour
soprano, baryton et petit orchestre
(1991/92), qui bénéficiait ici de sa
deuxième exécution, après la création à

Bâle, début 1993*. Le texte de cette
« cantate » est issu du Cantique des
cantiques et de la poésie d'Edward Estlin
Cummings. D'emblée se dégage une
richesse expressive, qui naît tant des
paroles que de la musique. De longues
phrases mélodiques, dont le lyrisme fait
penser à Mahler, succèdent à des passages

plus intériorisés. Orchestre et solistes

(Lina Maria Akerlund et Kurt
Widmer) se complètent et se fondent
dans la description d'un univers trans¬

parent, d'une grande intensité. Cette
œuvre offre dès la première écoute
plusieurs niveaux de lecture, dont le
premier est à coup sûr de Tordre de
l'émotion et de la sensualité.

Alexandre Barrelet
* Cette pièce est issue des travaux préparatoires

que sont Osculetur me et Canticum II,
œuvres enregistrées en 1990 (CD Jecklin,
réf. : JD 689-2).

En petit vent
de fraîcheur

Journées musicales de Donaueschingen
1994 (14-16 octobre)

On attendait avec beaucoup d'impatience
cette nouvelle édition des « Donau-

eschinger Musiktage », du fait qu'il
s'agissait de la première programmation

du nouveau directeur artistique du
festival, Armin Köhler. Il était en effet
temps de renouveler quelque peu le
concept et le contenu de cette vénérable
institution, qui figure parmi les pionniers

des festivals européens et cherche
à maintenir ce qui a toujours constitué
son objectif premier : la création.
Si les attentes étaient grandes, il faut
avouer que le résultat ne fut pas à la
hauteur des espérances. Les traditionnels

concerts d'orchestre (avec un
Südwestfunk-Orchester toujours en grande
forme, dirigé une première fois par
Zsolt Nagy puis par le légendaire
Michael Gielen) n'ont pas donné lieu à

des révélations fracassantes : Horatiu
Radulescu n'est évidemment pas passé
inaperçu, mais sa pièce était loin de faire
l'unanimité. Michael Lévinas a proposé
une œuvre intéressante et attachante,
encore que l'acoustique du lieu ne permît

pas de se faire une idée précise du
raffinement sonore que le compositeur
y a mis. Quant aux œuvres pour orchestre

d'Aldo Brizzi, de Walter Zimmermann

et de Marco Stroppa, elles ne
laisseront pas un souvenir impérissable.
Heureusement, le dernier concert
d'orchestre s'est terminé par « Coptic
Light » de Morton Feldman, assurément
un chef-d'œuvre de la musique orchestrale

de ces vingt dernières années, dont
le chatoiement de timbres et la
complexité harmonique furent bien rendus

par l'orchestre. On regrette cependant
la gestique un peu trop raide de Michael
Gielen, qui n'a pas permis à cette
musique de fluctuer comme elle doit
pouvoir le faire.
Le concert de musique de chambre a

permis de faire quelques découvertes,
grâce notamment à la pièce attachante
de Manfred Stahnke, où styles musicaux

et ambiances de rue se mélangent
joyeusement en un tout qui n'a rien
d'exotique, qui n'a rien à voir non plus
avec un Charles Ives, par exemple, mais
qui ressemble plus à un kaléidoscope
parfaitement homogène. James Tenney
proposait une pièce aléatoire pour deux
pianos, en hommage ou clin d'œil aux
pièces de ce genre des années 50, et
plus particulièrement au « 34'46.776" »

28



de John Cage, qui fut précisément créé
à Donaueschingen il y a quarante ans.
Référence également à Cage dans
« Solo I & II » de Jakob Ullmann, mais
ce compositeur serait mieux inspiré de
prendre un peu plus de recul vis-à-vis
de son maître... Enfin le Suédois Dror
Feiler proposait une musique dure, acérée,

au rythme carré, sans être jamais
vraiment agressive.
D'agressivité et de violence, il fut beaucoup

question dans « Babylonkomplex
- Kathartischer Raum I » pour 10
percussionnistes et écrans vidéos géants,
œuvre franchement mégalomane de
l'artiste Flatz et du compositeur Nikolaus

Richter de Vroe. La vidéo ne
présente que des fragments d'images
violentes (guerres, émeutes, bagarres de
rues) glanées au gré de nos journaux
télévisés, accompagnées de manière
redondante par une percussion qui ne
faisait qu'en renforcer la violence. Cette
œuvre suscita de nombreuses réactions,
la plupart des spectateurs étant scandalisés

par ce qui pourrait facilement
paraître l'apologie de ce que l'on cherchait

à dénoncer. Mais où se situe la
limite entre catharsis, dénonciation et
apologie Une œuvre à tout le moins
peu claire dans ses intentions, donc
dangereuse dans ses effets...
Passons sur l'hommage à John Cage
proposé par le violoncelliste Michael
Bach, dont le goût des reconstructions

posthumes des œuvres de Cage
(« Ryoanji » pour violoncelle) me semble

quelque peu douteux (bien sûr, il y
a eu « Ocean », œuvre posthume réellement

poursuivie par celui qui fut
l'assistant musical de Cage, ce qui a permis
de clore le chapitre des œuvres inachevées

de John Cage) ; quant à sa version
de « One 8 », si elle était techniquement

parfaite, elle n'a fait que générer
un profond ennui. Bach semble être
passé à côté de quelque chose d'essentiel

chez Cage, même lorsqu'il est le
plus strict et le plus systématique, c'est-
à-dire la poésie et la liberté, ou l'ouverture

constante à tout ce qui peut advenir
(« whatever happens next »).
Enfin la partie la plus innovatrice de ces
derniers « Musiktage » fut l'exposition
« Musica Meccanica », qui regroupait
dans les différents locaux d'une école
technique plus d'une dizaine d'installations

ou de sculptures sonores. Certaines,

comme la flûte mécanique de
Martin Riches ou les pompes de Horst
Rickels, sont devenues des classiques
du genre. Les meilleures installations
sont évidemment celles qui parviennent
à intégrer parfaitement l'aspect visuel
et le son : c'est notamment le cas chez
le Hollandais Ad Van Buuren (où des
bandes magnétiques suspendues à des

poulies voyagent d'un enregistreur à

un autre) ou chez le Lillois Frédéric
Lejunter, dont le génial bric-à-brac
sonore est inégalable. Dans le cadre de

cette exposition, Jürgen Hocker présentait

plusieurs œuvres pour piano
mécanique, allant du déjà classique Nancar-
row à James Tenney, et comprenant
plusieurs créations, dont celle très
remarquée de Tom Johnson : ici aussi,

mais d'une autre manière que dans les
installations, le compositeur obtient une
réelle fusion entre le visuel (le rouleau
du piano mécanique strié) et le résultat
sonore. C'est vraiment dans cette école
technique, emplie de sons provenant de
toutes les classes, qu'un vent de
fraîcheur a soufflé sur Donaueschingen.

Eric de Visscher

estitution de la
prononciation originale

Paris : Rabelais et son époque par
Eugène Green et l'ensemble «A sei
voci »

Les tentatives de restitution des œuvres
musicales anciennes, quand elles ne se
bornent pas à exalter l'aspect anecdoti-
que d'un simulacre de retour au passé,
peuvent manifester des démarches tout
à fait proches des préoccupations de
certains musiciens les plus contemporains.

Actuellement, et dès la fin des
années 1950, quand Pierre Boulez a
énoncé lors de la composition de Pli
selon Pli son intention de travailler les
textes de Mallarmé à partir des extraits
acoustiques des poèmes, les compositeurs

manifestent un intérêt particulier à

établir les rapports texte/musique sur la
base de ce qu'on appelle 1'« essence
acoustique » des mots. Chez Pierre
Boulez, cette attitude a atteint un
paroxysme tel que la musique en est
venue à remplacer les mots qui furent à

l'origine de l'œuvre, le traitement des
timbres accomplissant une sorte de
transsubstantiation des mots en sonorités

pures : la voix, qui auparavant énonçait

le texte, est maintenant intégrée au

corps instrumental. C'est ainsi que le
compositeur cherche à mieux interpréter

et saisir le texte de Mallarmé. Notre
époque abonde en expériences qui peuvent

se rapprocher d'une certaine prise
de conscience de la fonction acoustique
des phonèmes au sein de la composition
musicale, même si quelquefois elles
tournent à une démonstration trop
accentuée, allant jusqu'à forger des
amalgames de prétendues nouvelles
catégories stylistiques que l'on se plaît
à étiqueter par des termes comme
« néophonétisme » etc.
On pourrait néanmoins découvrir que la
conscience de la fonction acoustique des
vocables remonte à des époques lointaines.

Les dernières productions de
l'ensemble A sei voci1, en collaboration avec
l'écrivain Eugène Green, nous donnent
l'occasion de découvrir la force acoustique

des textes littéraires dans le répertoire

des XVe, XVIe et XVIIe siècles.
Dès la vague de restitution des instruments

originaux et des interprétations
se penchant avec zèle sur les traités
anciens de réalisation de la basse
continue et des ornements relatifs au répertoire

baroque, il est notoire que peu
d'intérêt a été porté à la musicalité de la
langue de l'époque ; or cette langue, qui
débordait de couleurs et d'accents - et
qui ne s'entend plus de nos jours - était

la source fondamentale de l'ensemble
de ce répertoire. Les récitals poétiques
et les productions théâtrales d'Eugène
Green, directeur aussi du Théâtre de la
Sapience à Paris, nous permettent
d'entendre la richesse des phonèmes, des
accents de la langue française de la
Renaissance et de l'âge baroque, mis en
relief par une restitution de l'art
déclamatoire, alors bien connu des compositeurs.

Le texte littéraire est créé tel une
partition de musique et le même travail
de restitution réalisé par les musicologues

sur les partitions originelles a été
effectué par lui pour retrouver la diction
des langues de l'époque baroque. Cette
recherche est guidée par la conviction
que l'accomplissement d'un texte théâtral

ou poétique ne demeure pas dans le
sens des mots, moins encore dans les
déductions que l'ensemble des sens
suggère (il est encore courant de nous
jours d'« interpréter » les textes de l'âge
baroque par un deuxième discours,
superposé au premier, issu d'un réseau
d'interprétations psychologiques où la
langue en soi n'est pas un événement).
C'est dans le spectacle qui consiste à
faire vibrer chaque mot, dans la continuité

du geste corporel et dans la sonorité

juste, que ces textes s'accomplissent.
C'est sans doute grâce à sa double

activité d'interprète du répertoire musical

ancien et contemporain que
l'ensemble A sei voci a compris l'importance

du pas qui reste à franchir dans le
domaine des restitutions musicales.
Le concert donné aux Thermes de
Cluny à Paris, le 21 octobre demier, a
été un événement qui mérite qu'on s'y
attache ; d'une part pour l'hommage
porté à François Rabelais en son année
commémorative, combinant les récitations

d'Eugène Green2 et les œuvres
musicales de l'époque de Rabelais3, de
l'autre pour une interprétation des
œuvres ayant su incorporer les sons des

paroles aux textes musicaux. Le soin
porté à la prononciation de la langue
d'origine lui aura rendu sa fonction
instrumentale, apportant à ces musiques
une richesse de timbres ignorée auparavant.

Prenons pour simple exemple
l'une des œuvres les plus connues du
public, parmi celles qui furent proposées

: La Guerre de Clément Janequin.
Cette partition est répartie en sections,
selon des prédominances d'allitérations
bien définies, qui décrivent, ou recréent
progressivement, la formation des mots.
L'introduction de la première partie4 est
construite sur les mots aux terminaisons

en « s » et « z ». Ces consonnes
doivent être prononcées lorsqu'elles
précèdent des virgules ou des respirations,

si l'on s'en réfère à la prononciation
de l'époque. C'est ainsi que Ton

déchiffre musicalement le grand nombre

des virgules qui se trouvent dans
cette première section : « escoutez, tous,
gentilz galoys ...» ; ou « phifres, soufflez,

frapez, tapez, tabours, tournez,
virez, faictes vos tours ». Le timbre
bruiteux de ces consonnes confère sa
couleur au sens réel de cette section,
commencée par un mot d'interpellation

: « escoutez ». Cet exemple est

29



suffisant pour que l'on s'aperçoive de
la nécessité de faire résonner la langue
selon ses ressorts originaux, afin que le
texte musical retrouve sa « justesse ».
Une autre caractéristique de cette
diction restituée est l'ouverture de certaines

voyelles qui, de nos jours, sont
beaucoup plus nasalisées dans la
prononciation courante : le début de la
« Seconda Pars » présente un jeu
d'onomatopées et cris de guerre riche en
sonorités « en » et « an » (fan, lan, estan-
dart, avant, gens) ; or la diction ouverte5
de ces voyelles justifie bien mieux les
tenues longues de ce passage, en même
temps qu'elle le rend bien plus éclatant.
En réalité, on découvre à travers la
partition une progression graduelle vers
une autre série de voyelles ouvertes, non
nasalisées (jusqu'à la « Victoire au noble

roy François », qui se prononçait
avec un « è » comme celui de « def-
fajtz »), et les sons de consonnes de
plus en plus franches et dures (par
exemple : des sonorités « mouillées »

par les « r » roulés et les « 1 » comme
« frere-le-le-lan-fan », on passe à « pa-
ti-pa-toc, pon, pon »).
L'événement aux Thermes de Cluny
aura été pour nous de la même portée
que l'épisode vécu par Pantagruel en
« haulte mer ». Le feu des bougies
entourant la scène, seule source d'éclairage,

a d'autant plus contribué à ce
moment magique où l'on a vu et entendu
le dégel de « parolles »: « Etyveids des
parolles bien pisquantes, des parolles
sanglantes, les quelles le pillot nous
disoit quelques foys retourner on lieu
duquel estoient proférées, mais c'estoit
la guorge couppée, des parolles horri-
ficques, et aultres assez mal plaisantes
à veoir. Les quelles ensemblement
fondues, ouysmes, hin, hin, hin, hin, his,
deque, torche, lorgne, brededin, brede-
dac, frr, frrr, frrr, bou, bou, bou, bou,
bou, bou, bou, bou, traccc, trac, trr,
trr, trr, trrr, trrrrrr, on, on, on, on,
ououououon, goth, magoth, et ne sçay
quels aultres mots barbares, et disoyt
que c' estoient vocables du hourt et
hanissement des chevaulx à l'heure
qu'on chocque. Puys en ouysmez d'aultres

grosses, et rendoient son en dégelant,

les unes comme de tabours, et
fifres, les aultres comme de clerons et
trompettes. »6

Il est seulement regrettable que le
présentateur de l'émission Les Imaginaires
de France Musique, consacrée, le
22 octobre, à Rabelais et la Musique
(à laquelle l'ensemble A sei voci et
Eugène Green avaient accepté de
participer) n'ait rien entendu à cela : pris par
un zèle didactique - énumérer les
instruments musicaux évoqués par
Rabelais, afin d'y trouver des analogies
anecdotiques susceptibles de sombrer
dans une vulgarité douteuse -, il a
laissé passer inaperçu l'instrument de
musique prinicipal pour Rabelais : les
« parolles »!

Rosângela Pereira

1. Discographie récente: Josquin Desprez,
Messe et Motets à la Vierge ; Charles d'Hel-
fer, Requiem : Messe de Funérailles des

Ducs de Lorraine (avec Eugène Green) ;

Allegri, Miserere (version traditionnelle et
version baroque), Messe, Motets.

2. Textes déclamés par Eugène Green : de
C. Marot : « A François Rabelais » ; de

François Rabelais : « Comment Pantagruel
raconte une pitoyable histoire touchant le
trespas des Heroes » (Quart-Livre, XXVIII),
« Comment estoient reiglés les Thelemites
a leur maniéré de vivre » (Gargantua, LVII),
« Du deuil que mena Gargantua de la mort
de sa femme Badebec » (Pantagruel, III),
« Comment Gargantua mangea en sallade
six pelerins » (Gargantua, XXXVIII),
« Comment Pantagruel feist un tour à la
dame parisianne qui ne fut poinct à son
aventage » (Pantagruel, XXII), « Comment
en haute mer Pantagruel ouyt diverses paroles

degelées, et comment, entre les parolles
gelées, Pantagruel trouva des motz de
gueule » (Quart-Livre, LV-LVI).

3. Sandrin, Hayne, Delphinot, Certon et
Janequin.

4. Edition Salabert, mesures 1 à 85
5. L'expression « ouverture » n'est pas tout à

fait correcte : il s'agit de voyelles orales,
dans lesquelles la nasalisation se fait en
deux temps.

6. François Rabelais, Le Quart Livre. Chapitre
LVI, Flammarion (1993) Paris.

Kulturvermischung nach
Art des 19. Jahrhunderts

Zürich: Kagel-Saison der
«Musikakzente»

Zürich hat ein neues Festival, das sich
Musikakzente nennt und zu einem grossen

Teil von einem Ensemble namens
Collegium Novum bestritten wird. Doch
die Macher verteilen sich auf verschiedene

vorwiegend öffentlich-rechtliche
Institutionen und scheinen gemeinsam
einer einheitlichen gesellschaftlich
relevanten Musikkultur nachzutrauern, wie
es sie zur Zeit der Monopolmedien noch
zu geben schien. Lebende E-Musik-
Komponisten der älteren Generation,
die berühmt sind, aber im normalen
Konzertbetrieb keine rechte Plattform
haben, sollen im Rahmen des Festivals
porträtiert werden.
Mauricio Kagel, um den sich die
Veranstaltungen der laufenden Saison drehen,
beklagte in seinen eröffnenden Worten
arglos die Inflation der Festivals, die
dadurch entstehe, dass das Publikum da
«mehr Kultur» für sein Geld zu bekommen

glaube. Vielleicht ist das Festival
wirklich die zeitgemässere Form der
Musikvermittlung; durch wesentlich
verbessertes Marketing gegenüber dem
letztjährigen Probelauf ist in dieser
Saison nun zu jeder Veranstaltung im
ersten Zyklus Ende 94 (der zweite Teil
findet im März 95 statt) ansehnlich viel
Publikum gekommen.
Kagel ist kein Komponist, der eine
«eigene Tonsprache» entwickelt hätte;
das war für ihn nicht im Vordergrund,
und damit war er in den 50er Jahren
zukunftsweisend. Wenn er traditionell
Musik komponiert, so klingt das -
überspitzt gesagt - ähnlich wie Mahler,
während das Notenbild so aussieht wie
bei Stockhausen; Kagels Abwehr jeglicher

Dogmatik in der Musik erforderte

damals einigen Mut. Er ist ein Komponist,
der seine Werke gerne kommentiert,

doch so, dass der Kommentar oft
Musik ist und die Musik Kommentar.
Früher zumindest wehrte er sich gegen
eine Festlegung auf das rein Musikalische,

indem er Bilder auch ohne Ton,
oder Texte nach musikalischen Prinzipien

komponierte. Sein experimenteller
Umgang mit elektronischen Medien, die
nicht bloss dienend dokumentieren,
sondern selbst Musikinstrument oder
Teil des gestalterischen Materials sind,
ist heute wie damals zum Staunen. Man
glaubte um 1960 noch in einer gewissen

Euphorie - wie Walter Benjamin
zur Stummfilmzeit - an enorme Potentiale

zur kreativen Selbstverwirklichung,

die hier bereitlägen, doch man
hatte die Rechnung ohne die «normalen»

Medienkonsumenten gemacht.
Beim Zürcher Festival haben wir nun
allerdings unversehens einen Kagel, der
ein «richtiger» Komponist zumeist auch
wohlklingender Musik sein will. Das
szenische Element ist hier höchstens
Beiwerk, das Experimentelle stark
zurückgebunden. Dieser Eindruck mag
gewiss auch durch äusserliche
Beschränkungen, etwa die Nichtbeteili-
gung der Zürcher Theater, entstanden
sein; er ist insofern nicht günstig, als da
oft das Wesentliche fehlt, das Kagels
Originalität ausmacht. Beim Integrieren
extremer Effekte wie Sirene oder
Trillerpfeife in relativ traditionelle Musik
findet er immer einen Weg, dies nicht
platt erscheinen zu lassen; wo solche
Brüche aber nicht stattfinden, wird
die Zeit bald lang. Reinmusikalische
Kagel-Kompositionen sind oft über
weite Strecken nach einem recht
konventionell gehandhabten Prinzip der
variierten Wiederholung gefertigt. In dieser

Art gibt es Melodiöseres bei Mahler,
Groteskeres bei Strawinsky, Lustigeres
bei Prokofjew. Für mich vermittelt sich
diese Musik eher als klingende
Weltanschauung; überhaupt ist da sehr viel, zu
viel in Besitz genommene «Welt» drin.
Die Verstümmelten Nachrichten für
Bariton und Instrumente, 1988-91
entstanden und beim ersten Zürcher Konzert

von Roland Hermann und dem
Collegium Novum unter Kagels
Leitung gegeben, sind vertonte Zeitungsberichte,

die in der Zeit um Kagels
Geburt am 24. 12. 1931 erschienen sind.
Skurril zusammengestellte Ereignisse,
die Kagel mit sich und seiner Biographie

in Zusammenhang bringt: etwa der
Brief eines argentinischen Emigranten
in Deutschland, eine Zigarettenwerbung
im Naziblatt, aus Palästina funkferngesteuerte

Weihnachtsglocken in
Nordamerika. Kagels Musik, die erzählerische

Techniken der beiden letzten
Jahrhunderte vom Lied über die Oper bis
zur Filmmusik verwendet, mal den Text
trotzig überillustriert, mal sich ihm ganz
verweigert, scheint hier über sich selbst
zu sagen, dass sie so viel und so wenig
Logik habe und haben wolle wie die
Weltgeschichte.
In den Stücken der Windrose für
Salonorchester, die er seit 1988 komponiert
und von denen im selben Konzert vier

30



vorgetragen wurden, nimmt Kagel auf
eine Exotismustradition Bezug, die sich
in den Salonmusikensembles besonders
ausgeprägt hat: Im Bestreben, die grosse

weite Welt ins Kaffeehaus zu bringen,

spielten die Salonorchester - vom
Ende des 19. Jahrhunderts bis etwa zum
Zweiten Weltkrieg in grosser Zahl -
zum wesentlichen Teil Tänze und
Charakterstücke mit fremdländischem
Kolorit: spanische, russische, italienische,
nordische, ägyptische Skizzen, Szenen,
Suiten, Impressionen zuhauf. Kagel
bezieht sich auf diese Tradition, indem
er sie auf Himmelsrichtungen abstrahiert

und sich damit grundsätzlich fragt,
wie man Geographie zu Musik, Raum
zu Zeit machen kann. Jedes der Stücke
ist einer Himmelsrichtung gewidmet,
eine grössere oder kleinere Strecke auf
der Landkarte wird zurückgelegt und
am Ende jeweils «in stummer Betrachtung»

ein Zielpunkt anvisiert, was auch
von den ausführenden Instrumentalisten
gefordert wird. Südosten geht von Kuba
aus durch ganz Afrika, Südwesten gar
von Mexiko bis Neuseeland, und mit
Hilfe exotischer Schlagzeuginstrumente

will Kagel Bruchstücke der Musik
aller durchschrittenen Regionen vermitteln,

wie auf einer Weltreise mit dem
Jet, bei der man überall gerade noch
Zeit hat, ein Foto zu machen. Davon
abgesehen, dass auf mich die Musik
umso eintöniger wirkt, je schneller die
Reise geht, ist mir bei dem Konzept
gar nicht wohl, denn Kagel ist es
merkwürdig ernst mit seiner touristischen
Annäherung an die Musik der
Weltbevölkerung.

Um den mutmasslichen Grund zu
finden, kommt man nicht umhin, in die
europäische Geschichte hineinzutauchen:

Die oberflächliche Exotik der
Salonmusik war in gewisser Hinsicht
absichtlich und hat einen politischen
Hintergrund. Alle Staaten und Völker
durften in ihr, als der Nationalismus
Mode war, etwas Typisches haben,
etwas Besonderes sein, aber das sollte
besser Maskerade bleiben. So akzeptierte

eine bestimmte gesellschaftliche
Schicht für sich in Spanien das spanische

Kolorit von Bizets Carmen, in
Ungarn das nationalspezifische Temperament

der Brahmsschen Ungarischen
Tänze, in der Schweiz das Heroisch-
Pastorale von Rossinis Guillaume Tell,
in Ägypten die orientalisierenden
Ballette in Verdis Aida. Diese gesellschaftliche

Schicht bestand aus Leuten, die
«dazugehören» wollten, wenn sie nach
Paris, Berlin oder London fuhren, und
es gerne sahen, wenn das, was sie von
der Welt unterscheiden sollte, sie nicht
im Provinziellen verwurzelte, sondern
nur eine hübsche folkloristische
Besonderheit war. Die Kulturpflege im
Sowjetreich hat, letztlich erfolglos,
versucht, dieses Modell zu kopieren.
Der musikalische Kosmopolitismus,
den Kagel hier heraufbeschwört, hängt
mit dem Selbstgefühl eines Bürgertums
zusammen, das Mitteleuropa als sein
geistiges Zentrum betrachtete.
Kagels biographische Voraussetzung ist
Schönbergs Lebensgefühl im Exil:

Die deutschsprachigen Juden waren im
19. Jahrhundert ein wesentlicher Teil
der deutschen Kultur. Etwas typisch
Jüdisches an Heine, Mendelssohn oder
Meyerbeer gibt es nicht; sie waren
Europäer, die hauptsächlich Deutsch
sprachen. Das europäische Bürgertum
definierte sich gerade dadurch, dass
Standesgrenzen, Religion, ethnische
Unterschiede und lokale Traditionen
keine Trennung mehr bedeuten sollten.
Im Wiener Zentralfriedhof gibt es keine
Mauern zwischen Religionen und
Konfessionen; damit kam ein Ideal zum
Ausdruck. Schönberg, der sich in einer
Linie mit Bach, Beethoven und Brahms
sah, was ja in mancher Hinsicht zutrifft,
und der deutschnationalen Ideen
zunächst gar nicht abgeneigt war, konnte
den Schock nicht überwinden, dass die
Nationalsozialisten so weit kommen
konnten, den Ton fast im ganzen
deutschen Sprachgebiet anzugeben,
das «Deutsche» absurd einschränkend
zu definieren und gerade ihn aus-
zuschliessen.
Kagel hat sich das alles wieder angeeignet.

Das ist die Grundstimmung seines
Zürcher Zyklus', wie sie sich mir
vermittelt, und vielleicht sein Lebensgefühl
überhaupt. Stockhausen kann in
Talkshows gleichsam «en famille» als
rührender Junge erscheinen, dem Mutti so
lange von seiner Begabung
vorgeschwärmt hat, bis er alles, vielleicht
ganz selbstlos, nur ihr zuliebe, geglaubt
hat. Kagel ist dagegen ein Kämpfer
vom anderen Kontinent, der sich seine
innere Heimat zurückerobern musste.
Im Exil halten sich Traditionen hartnäk-
kiger - wenn Kagel in Europa hätte
aufwachsen können, wäre er nicht so
stockeuropäisch geworden. Er ist aus
der argentinischen Emigration
zurückgekehrt, in die seine Eltern, die kein
Deutsch mehr sprechen wollten, getrieben

wurden, und ein gefeierter
deutscher Komponist geworden. Das hat er
erreicht, und seither zieht er sich
träumend in den Schoss des letzten
Jahrhunderts zurück. Kagel kann für sich
einfordern, Europäer zu sein - das will
ihm niemand streitig machen; aber er
kann von der Welt nicht fordern, sich
den Massstäben eines vergangenen
Europäertums zu fügen.
So wie sich Kagel in seinem ersten
Zürcher Konzert Geschichte und
Geographie im Sinne eines einstigen
Weltbürgertums aneignete, so führte er im
zweiten eine weitgehend vergangene
gesellschaftliche Entzweiung der
europäischen Musik in die Musik der
ungebildeten Kleinbürger, die Blasmusik,
und der gebildeten Grossbürger, das

Streichquartett, symbolisch zusammen:
Vorbereitet von einem Kommentator
spielte das Berliner Petersen-Quartett
im kleinen Tonhallesaal berühmte Quartette

um den Grundton C wie «Cagel»
von Schubert, Haydn und Beethoven,
ab und zu unterbrochen von einer
Blasmusikformation des Collegium Novum,
die im Gang und nachher im Foyer
Kagels Märsche um den Sieg zu verfehlen,

aber auch Beethovens bekannten
Türkischen Marsch zum besten gab;

einmal spielte auch das Quartett
zwischendurch einen Kagel-Marsch, um
seinerseits die Blasmusik zu
unterbrechen. Verglichen zum Beispiel mit
Kagels szenischem Streichquartett von
1965 war diese Interaktion doch seltsam

zimperlich, ängstlich darauf
bedacht, weder das eine noch das andere
zu zerstören. Da insgesamt nicht viel
Musik von Kagel zu hören war und die
Märsche gewiss keine grossartigen
Kompositionen sind, ist anzunehmen,
dass die kommentierende Funktion der
Musik auch hier im Vordergrund steht.
Alle vorgetragenen Komponisten haben
sowohl Streichquartette wie Märsche
geschrieben, und dass Haydns Hymne
auf den österreichischen Kaiser, bei der
die Kagel-Blasmusik zum erstenmal
einsetzte, zum Deutschlandlied und
damit vom Streichquartettsatz zum
Repertoirestück von Blaskapellen werden
konnte, war nur möglich, weil das
deutschsprachige Bürgertum eine
gewisse gemeinsame Basis hatte, die
Kagel heute noch als seine Basis
versteht und die er sich in dieser eher
behutsamen Gegenüberstellung symbolisch

aneignet.
Kagel wehrt sich gegen die Relativierung

und Eingrenzung seiner Ideale auf
das Bürgertum des 19. Jahrhunderts,
doch die «europäische Kultur», der er
so verbissen nachhängt, ist kein ewiger
Standard für die Welt, sondern wie alle
Kulturen geschichts- und gesellschaftsabhängig.

Das gilt gerade für die
Musik: Die ungeteilte Aufmerksamkeit
der Hörer, die in der E-Musik vom
späten Beethoven bis heute «gefordert»
wird, erklärt sich aus der Tatsache,
dass der Adel zumeist nicht aufmerksam

hinhörte und die Bürger zeigen
wollten, dass sie es besser konnten. Um
«Respekt» vor der Musik, wie ihn Kagel
verlangt, geht es gar nicht; auch vor
dem 18. Jahrhundert ist gute Musik
gemacht worden, und wer wollte, hat
auch ohne Forderungen genau zugehört.
Das kollektive genaue Hinhören war
eine gesellschaftliche Errungenschaft
und hat seither einen kultischen Wert.
Ähnlich verhält es sich mit anderen
«europäischen» Kulten: Der Geniekult
hat seine Begründung in dem bürgerlichen

Ideal, dass sich gesellschaftliche
Vorrangstellungen nicht wie bisher
durch ständische Herkunft, sondern
durch Begabung und Bemühung
ergeben sollten. Der Kult, der in der
E-Musik um die Notenschrift gemacht
wird, hat seinen Ursprung in der
Alphabetisierung der breiten Bevölkerung
als Errungenschaft des bürgerlichen
Bildungswesens: Das Erlernen der
Notenschrift feiert diese Errungenschaft
symbolisch auf einer höheren, das heisst
zweckfreien und sprachübergreifenden
Ebene. So sehr wir uns heute
umschauen, gibt es aber keinen Adel mehr,
gegen den wir uns mit unserer Begabung

und unseren Fähigkeiten zum
genauen Hinhören und Notenlesen
profilieren könnten. Die meisten
gesellschaftlichen Voraussetzungen unserer
E-Musik-Tradition gelten nicht einmal
mehr in Europa. Wir pflegen sie den-

31



noch weiter, weil Tradition etwas
Schönes und der Mensch ein Gewohnheitstier

ist, aber wir können von
niemandem verlangen, gleich zu
handeln. Nicht einmal vom hiesigen
Medienkonsumenten, der in einer ganz
anderen Umgebung lebt als der Bürger
im 19. Jahrhundert, und schon gar nicht
von aussereuropäischen Gesellschaften,
die den grössten Teil der Welt ausmachen

und ganz andere Geschichten
hinter sich haben als wir.
In einem weiteren Konzert im Zürcher
Kunsthaus war Kagels rund viertelstündiges,

halbszenisches Stück Match von
1965 für zwei Cellisten und einen
Schlagzeuger zu hören und zu sehen.
Match ist als eine Art sportlicher
Wettkampf auf Instrumenten gestaltet, in
dem der Schlagzeuger als Schiedsrichter

fungiert. Das Stück wurde eingerahmt

von Mahler-Liedern, einem
Schostakowitsch-Streichquartett und
Folk Songs von Berio. Die von Armin
Brunner angeregte Zusammenstellung
wurde mit zeitgenössischen Tages-
schau-Ausschnitten ergänzt. Die
Bilderchronik von einst zeigte deutlich, was
uns von jener Zeit trennt: Es war dies
eine Epoche der sogenannten «grossen
Persönlichkeiten», von Mao, de Gaulle,
Johnson, Churchill, Adenauer. Das waren

Autoritäten, die man entweder
geliebt oder gehasst hat. Heute leiden
Staatsoberhäupter dagegen, glaubt man
der Berichterstattung, generell unter
permanentem Autoritätsverlust, das ist
mit Clinton und Jelzin so, mit Major
und Kohl und sogar dem schweizerischen

Bundesrat. Ahnlich steht das mit
den Komponisten. Der Genius des

Schöpfers, der genauestens schriftlich
festlegt, was er in einer denkwürdigen
Nacht geträumt hat (so soll es ja, in
vollendeter Erfüllung des Klischees, bei
Match gewesen sein) und von den
Ausführenden das Letzte fordert, um diese
Vision zu verwirklichen, scheint uns
heute viel entbehrlicher als in den 60er
Jahren. Genialische Autoritäten sind
nicht mehr so gefragt. Insofern ist das

Konzept der Musikakzente, das sich so
stark auf einzelne Komponisten ausrichtet,

überholt - aber das ist wahrscheinlich

ein Problem der Generation der
Initiatoren, die ihre Jugendträume
verwirklicht sehen wollen. Bei Match
ist man heute sogar geneigt, sich zu
fragen, ob ein Komponist da überhaupt
nötig ist, ob aus der Verwirklichung
eines Improvisationskonzepts mit
ähnlichem Grundgedanken, von originellen

Musikern gemeinsam ein bisschen
vorgeplant, nicht ein wesentlich direkterer

und frischerer Eindruck hervorgehen

könnte als mit einem so aufwendig
notierten und nachgestellten Traum.
Kagels weiterhin thematisierte Exotica
von 1972 stehen gewissermassen in
einer Linie mit den Salonorchesterstük-
ken; insofern war der erste Teil des
Zürcher Zyklus' recht geschlossen. In
Exotica spielen Musiker nur rhythmisch
Festgelegtes auf freigewählten
aussereuropäischen Instrumenten, ohne sie
spieltechnisch zu beherrschen, und
singen dazu ohne Text Notiertes

in «aussereuropäischer» Manier; die
Dynamik ist minuziös vorgeschrieben.
Die Instrumentalisten sollen sich dabei
von festgefahrenen Gewohnheiten des
Musikmachens lösen und wieder zum
Singen als natürlichem musikalischen
Ausdruck zurückfinden. Kagel versteht
dieses Stück nach seinen Worten nicht
primär, wie manche seiner Exegeten,
als Satire auf den Kolonialismus - dazu
nimmt er es viel zu ernst; er hat exotische

Musik geschrieben wie der Deutsche

Brahms Ungarische Tänze. Ernst
Lichtenhahn als Musikethnologe glaubt
in einer Interpretation der Exotica sogar

Mauricio Kagel © W. Sträuli

«authentisch» aussereuropäische Klänge

zu hören; dies die Situation im
Kagel-Seminar an der Zürcher Uni.
Meine Kritik, dass diese so charakteristisch

europäische pauschale
Besitzergreifung von Aussereuropäischem
eine Taktlosigkeit sei, lässt Kagel nicht
gelten; vom Faschismus, auch vom
Linksfaschismus, lasse er sich nichts
verbieten, er strebe Kulturvermischung
an.
Kulturvermischung ja, aber nicht als

Kampf mit ungleichen Spiessen: Das
Aussereuropäische ins Korsett der
innereuropäischen Rivalitäten der sechziger

Jahre um den wahren Fortschritt
in der Musik zu zwängen und ihm dann
zu erklären, dass es auf diese Weise
befreit werde, weil man sich selbst
damit befreie, das ist auch in dieser
grotesken Form eine Ungeheuerlichkeit,
wie sie sich nur der Schwache dem
Mächtigen gegenüber erlauben dürfte.
Da präsentiert sich Kagel, gewohnt, auf
das Recht des Schwächeren zu pochen,
nun unversehens selbst, aus der Kolonie

zurückgekehrt, als der mächtige
Europäer in seiner sprichwörtlichen
Hybris.
Auf diese Art genialische Autorität kann
man und darf man heute getrost
verzichten. In den letzten 25 Jahren hat
sich das Bewusstsein auch in Europa
zum Glück ein wenig erweitert. Das ist
der Ausgangspunkt für Pierre Favre,
der, um eine Stellungnahme zu Exotica
gebeten, auf seine Weise Kritik übt an

Kagel. Favre nähert sich «seinen»
aussereuropäischen Instrumenten mit
dem Respekt, den Kagel nur vor seiner
eigenen Musik fordert. Diese Instrumente

stammen ja alle aus kultischen
Zusammenhängen, die wir nicht kennen,

so wie die europäischen Instrumente
aus - uns besser bekannten -

kultischen Zusammenhängen stammen.
Favre ordnet das exotische Instrumentarium

nicht von vornherein den unseligen

europäischen «Parametern» unter,
sondern lässt ihnen ihre Aura, «spricht»
mit ihnen, und es entsteht dabei ein
erstaunlicher Reichtum an Klängen. So
ist Kulturvermischung akzeptabel: ohne
Besitzergreifung, verstanden als neugieriges,

gleichsam kindliches Interesse am
Ungewohnten. Da hätte Kagel etwas
lernen können. Aber die Grösse, zu dem
ihm gewidmeten Konzert zu erscheinen,

hat er doch nicht besessen.
Mathias Spohr

Mehr als nur
Hauskonzerte

Winterthur, Grüzenstr. 14: Reihe «Musi-
ca riservata»

Die gute Stube, Instrumente, Gemälde
an der Wand, Stühle - Platz für an die
sechzig Personen. Man kennt sich zum
Teil, begrüsst sich; andere sind zum
ersten Mal da. Heinrich Keller heisst
sie willkommen, gibt ein paar Informationen

durch, und dann beginnt das
Wichtigste: die Musik - mit ein paar
Erläuterungen der Interpreten. Danach
hat man Gelegenheit, sich noch bei
einem Glas zu unterhalten, mit den
Veranstaltern, mit den Musikern. Man
gibt sich nicht reserviert bei der
«Musica riservata» in Winterthur.
Es gibt also noch Hauskonzerte, wenn
sie auch längst nicht mehr jene gewichtige

Halböffentlichkeit repräsentieren
wie einst im Pariser Salon. Die Idee zur
«Musica riservata» entstand nach einer
Tournee für den Tonkünstlerverein,
erzählt Brigitta Steinbrecher: «Bei der
Heimkehr nach einem Konzert mit etwa
vierzig Zuhörern dachten wir uns, das
könnten wir auch bei uns zu Hause
machen. In unserer Stube haben sogar
etwas mehr als vierzig Leute Platz.»
Und ich schliesse daraus, dass hier auch
Unzufriedenheit mit im Spiel war:
Wenn das Publikum eh begrenzt ist,
sind wir nicht auf die grossen Veranstalter

angewiesen; das können wir
bis zu einem gewissen Grad selber
leisten. Der intime Rahmen gewährleistet
vielleicht sogar, dass die Musik auf
persönliche Art weitergegeben und
aufgenommen wird.
Die Idee war gut. Das Publikum sprach
darauf an: Anfangs kamen vor allem
Nachbarn und Bekannte, die wiederum
Leute aus ihrem Bekanntenkreis
mitbrachten und den Geheimtip weitergaben.

Je nach Anmeldung - man kann
alle Anlässe einer Saison im voraus
«buchen» - werden einzelne Konzerte
sogar doppelt geführt.



Die Idee scheint nach zehn Saisons sich
keineswegs überlebt oder die Stimmung
sich gleichsam «verbraucht» zu haben.
Als ich kürzlich ein Konzert der «Mu-
sica riservata» besuchte, merkte ich
gleich, wie aufmerksam das Publikum
der Musik folgte, obwohl es sich um
kein «leichtes» Programm handelte. Die
Oboistin Louise Pellerin, der Fagottist
Sergio Azzolini und der Bratschist
Christoph Schiller spielten zwar auch
zwei von Bachs Triosonaten. Dazwischen

erklangen aber Solostücke von
Igor Strawinsky («Elegie»), Bernd Alois
Zimmermann (Violasonate «... an den
Gesang eines Engels») sowie von Isang
Yun («Piri» für Oboe und «Monolog»
für Fagott). Äusserst hilfreich war
dabei, dass die drei Musiker die Musik
kommentierten und teilweise auch von
Begegnungen mit Komponisten berichten

konnten. Ein intensiver Abend.
Der Erfolg hat dem Ehepaar Keller-
Steinbrecher recht gegeben: Sie führen
heuer ihre 11. Saison durch; viele der
Konzerte sind jetzt schon ausgebucht,
einige werden - wie früher schon -
doppelt durchgeführt. Zeitgenössische
Musik spielt dabei eine zentrale Rolle.
Kaum ein Werk erklingt zweimal. Heinrich

und Brigitta Keller-Steinbrecher,
selber immer auf der Suche nach einem
neuen Repertoire für ihre Instrumente
Flöte bzw. Cembalo/Klavier, möchten
nichts repetieren. Sie achten aber auch
darauf, dass die Programme in sich
Zusammenhang und Profil haben.
Im Januar präsentierte Urs Peter Schneider

sein Programm «Depression»; ein
anderer Abend (18. März) ist dem
Komponisten Balz Trümpy gewidmet,
wobei als Uraufführung die «Modalen
Studien» für Violine solo erklingen.
Grenzüberschreitungen sind in der
«Musica riservata» nicht selten: Im
ersten Konzert dieser Saison las Christian
Uetz zwischen Werken für Flöte und
Cembalo eigene Gedichte; das letzte
Konzert am 8. April mit dem Titel
«Nachtgedanken» konfrontiert Bachs
Goldberg-Variationen mit Texten von
Jürg Federspiel.
Jetzt haben Brigitta und Heinrich
Keller-Steinbrecher für ihre vielfältige
Tätigkeit als Musiker, Lehrer und
Veranstalter eine weitere öffentliche
Anerkennung erhalten, den Kunstpreis 1994
der Carl Heinrich Ernst-Kunststiftung.
Roger Girod sagte in seiner Laudatio
über die «Musica riservata»: «Die
Aufhebung der Trennung von Lebensort
und Schaffensort und die Verbindung
von Programmen zu Ideen, welche
Denkprozesse auszulösen geeignet sind,
stehen im Zentrum dieser Konzertreihe
der besonderen Art. Der Aufhebung der
Vermarktung des Konzertbetriebs als
Konsumgut entspricht konsequent auch
die den Besuchern auferlegte
Selbstverantwortung, die für die Konzerte den
Preis bezahlen, den sie dem Gehörten
selber zumessen. Der diesjährige Kunstpreis

ist nicht zuletzt als Dank an Heinrich

Keller und Brigitta Steinbrecher zu
verstehen, die mit nicht nachlassender
Energie ihre Musikbegeisterung immer
wieder einer interessierten Zuhörer¬

schaft mit musikalischen Aktionen, die
sich vom gängigen Niveau abheben,
weiterschenken.» In einem gewissen
Sinn schenken sie nun auch die
Preissumme gleich weiter, indem sie einen
Kompositionswettbewerb für die
Besetzung Flöte und Cembalo/Klavier
ausschreiben.

Thomas Meyer

Kunstund Gewalt

Hellerau: «Fest III» der Europäischen
Werkstatt für Kunst und Kultur

Der «genius loci» weht spürbar und
berührt zwiespältig. Die Strassenbahn
holpert durch Dresden, erreicht nach
Waldgebieten und unkrautgelben
Brachfeldern die «Gartenstadt Hellerau» -
einstöckige, in langen Reihen zusam-
mengeschmiegte Häuschen, Parkanlagen,

Kleingärten. Ein wenig versteckt
hinter eiserner Toreinfahrt liegt die
Festspielanlage, ein streng funktionaler Bau
mit hoch aufragendem Portikus, ebenso
schlicht wie monumental, umgeben von
flach sich hinstreckenden Seitengebäuden.

Grau und reichlich abgeblättert ist
das Ganze. Der rote Sowjetstern fiel bei
Dacharbeiten einfach herunter. Auf dem
weiten, leeren Vorplatz zieht Roman
Signer auf einem mit einer tröpfelnden
Farbtonne beladenen «italienischen
Lastendreirad» grellblaue Raster. «Tret-
Rad» heisst die «Farbperformance».
«Kunst und Gewalt» ist das Motto des
diesjährigen «Fest III» des Fördervereins

für die «Europäische Werkstatt für
Kunst und Kultur» Hellerau e.V.
Gewalt wurde dem Ort mehrfach angetan,

und mit Gewalt konfrontiert er, als
Schauplatz genreübergreifender
künstlerischer Aktionen, auch seine Besucher.

Hier findet kein «Festival» des

folgenlosen Konsums mundgerecht
zugeschnittener «Klassik-light»-Häpp-
chen statt, wie sie nach erfolgreicher
Etablierung im hohen Norden nun auch
die «neuen Bundesländer» gnadenlos
überziehen. Vielmehr will die «Werkstatt»,

seit 1990 ein zunehmend
internationaler Verband von Persönlichkeiten

des kulturellen Lebens und von
Anfang an programmatisch wie finanziell

mit der Stiftung «Pro Helvetia»
und deutschen Institutionen zusammenarbeitend,

die Idee der jährlichen Schulfeste

der «Bildungsanstalt für Musik
und Rhythmus» in Hellerau wiederbeleben.

Deren Gründer, der
Musikpädagoge Emile Jaques-Dalcroze und
der Bühnenbildner Adolphe Appia,
beide aus der Schweiz, strebten in der
Verbindung von gemeinschaftlicher
Feier und künstlerischer Darbietung die
Aufhebung der Grenzen zwischen
Publikum und Zuschauer, gewissermassen
zwischen Kunst und Leben, an. Die
Bildungsanstalt selbst war Teil des sozial-
reformerischen Projekts der Gartenstadt
Hellerau, das in neuer, funktionaler
Architektur die Zusammenfassung aller
Lebensbereiche - Arbeit, Wohnen und

Kultur - ermöglichen sollte. Dazu
gehörte auch eine ganzheitliche Entwicklung

der menschlichen Persönlichkeit
durch die Erfahrung elementarer
musikalischer Vorgänge und rhythmischer
Bewegung. Neue Formen von Tanz und
Theater waren die Folge. Hier wurden
Mary Wigman und die Palucca ausgebildet.

Die Einstudierung von Glucks
«Orpheus und Eurydike» im Sommer
1913 zog über 5000 Besucher an; Upton
Sinclair und Paul Claudel berichteten
begeistert davon. Die Ereignisse bewegten

sich in der sparsam-strengen
Ausstattung eines mobilen Treppensystems,
in einem 50 Meter langen, 16 Meter
breiten und 12 Meter hohen Einheitsraum

ohne die traditionelle Aufteilung
in Zuschauerraum und Bühne, erleuchtet

von Tausenden hinter Stoffbahnen
installierten Glühbirnen. Die Massenregie

Max Reinhardts, das biomechanische

Revolutionstheater Meyerholds ist
ohne die Hellerauer Inszenierungen
nicht denkbar.
Der erste Weltkrieg beendete wie so
vieles auch den Aufbruch in Hellerau,
das Treffpunkt des geistigen Europa
gewesen war - von Busoni bis zu
Zweig, Corbusier bis Werfel, Kafka,
Kokoschka und Strawinsky. Als
«Lichtmythos» hatte Heinrich Tessenow 1911
das Haus erbaut, gedacht als eine klare,
reine, saubere Stätte ritueller
Kollektiverlebnisse, an welcher der «Rhythmus
soziale Institution werden sollte». Mit
Leichtigkeit traten die Nazis das Erbe
solch ebenso verstiegener wie naiver
Konzeptionen an. Das Hauptwerk des
Lehrers von Albert Speer wurde ihnen
zum «Prototypen nationalsozialistischer
Baugesinnung, in dem der griechische
Tempel endgültig eingedeutscht» sei.
Der Umbau zur Kaserne fand 1937 statt.
Die Emanzipation des menschlichen
Körpers vollzog sich nun in militärischer

Leibesertüchtigung. Die rote
Armee nutzte die Anlage nach Kriegsende
als Lazarett und liess sie bis zu ihrem
Auszug 1992 vor sich hin verfallen.
«Fest III» integriert die Spuren dieser
Geschichte, statt sie mit Sanierungs-
massnahmen zu übertünchen. Bei allen
Veranstaltungen spricht der Raum mit,
steuert er die Wahrnehmung. Immer
wieder gerät der «Kunstkonsument» in
Situationen, die seine Stellungnahme,
wenn nicht gar sein Eingreifen
herausfordern. «Betreten verboten, Einsturzgefahr!»

steht auf der Tür des rechten
Seitenflügels, in dem sieben bildende
Künstler «Einschritte» inszenieren. In
den Raum gestellte Werkzeugmaschinen

fordern zur Reparatur des
aufgequollenen Parkettbodens auf. Ein
Teekessel bläst vom Monitor aus
Wasserdampf auf verlassene
Kochstellen, der sich auf dem Fussboden als
Mehlstaub niederschlägt. Wenn technische

Installationen, etwa über Kreuz
verkabelte Monitore, in einen Raum mit
zerfetzten Tapeten und verrosteten
Fensterkreuzen gestellt eine eigenartige
Symbolik ausstrahlen, angereichert mit
letzten, manchmal rührend-kitschigen
Gestaltungsversuchen der abgezogenen
Soldaten, dann sind Realität und Fik-

33



tion plötzlich kaum unterscheidbar. Die
morbide «Parsifal»-Performance von
«Grupo Chaclacayo» gewinnt im
verrotteten Speisesaal gespenstische, wenn
auch ein wenig platt-verrätselte Dimensionen.

«Les Préludes» von Franz Liszt
gemahnt, unter dem rohen Dachgestühl
der ehemaligen SS-Turnhalle erklingend,

wieder an den Missbrauch dieser
Musik für die Siegesmeldungen der
Nazis, was im gepflegten Konzertsaal
so gerne verdrängt wird.
«Jede Kunst ist Gewalt», dozierte Ba-
zon Brock nach der Vorführung von
Leni Riefenstahls Film «Triumph des
Willens», für den der Legende nach der
Nürnberger Parteitag eigens inszeniert
wurde. Der totalitäre Anspruch
avantgardistischer Utopien habe folgerichtig
in das Kollektivdrama des Zweiten
Weltkriegs getrieben. Der grösste
Künstler aller Zeiten: Adolf Hitler.
Kunst sei nur da nicht Gefahr, wo sie
sich wie in aussereuropäischen Kulturen

jenseits identitätsstiftender Wirkungen

auf nur Dekoratives beschränke.
Die These ist nicht neu und zerstörte
ausserdem autoritär ein Gespräch
zwischen George Tabori und Hans Jürgen
Syberberg, aber sie schärfte auch Augen

und Ohren für die Vorgänge in
Hellerau, das als Ort und in seiner
Geschichte ihre Verkörperung zu sein
scheint. Und musste sich hinterfragen
lassen.
«Ein Monat in Dachau», das von Carsten

Ludwig inszenierte Theaterprojekt
des Fördervereins nach einem Text von
Wladimir Sorokin, reisst alle Tabus des

«guten Geschmacks» ein, konfrontiert
den Zuschauer mit seinen Gefühlen von
Ekel, Angst und heimlicher Lust, die
sich hinter Gleichgültigkeit und
«Betroffenheit» verstecken. Was sonst geht
in uns vor, wenn wir Greuelbilder im
Femsehen betrachten oder Zeugen einer
Skins-Attacke in der S-Bahn werden?
Hier dürfen wir, am Hellerauer Marktplatz

empfangen und mit Fackeln durch
den Wald zur Passierscheinkontrolle am
eisernen Tor geleitet, einen «Erlebnisurlaub»

im ehemaligen Konzentrationslager

verbringen. Nichts wird ausgelassen,

nicht die Folter vor der Unterschrift
im Verhör, nicht das Grosse Fressen
mit französischem Schinken, jüdischer
Zunge und polnischer Pastete - prost
Deutschland! - am Vorabend der
«Wiedervereinigung». Die mit dem Grauen
spielende Gaudi wirkt überzogen und
ist doch nicht so weit hergeholt
angesichts der Bedenkenlosigkeit, mit der
Hellerau kürzlich noch als «Manager-
Sporthotel» lukrativ gemacht werden
sollte - «die haben hier doch damals
auch Fitness betrieben», berichtete der
Vereinsvorsitzende Detlev Schneider
von Verhandlungen mit Behörden über
ein neues Nutzungskonzept.
Gegenüber dem rabenschwarzen
«Dachau»-Stück, als Text über Gewalt
mit einem Trommelfeuer
zynischresignierter Szenen selbst Gewalt
ausübend, wirkte «Der Kaiser von Atlantis»

von Viktor Ullmann als
uneingeschränktes, darin auf andere Weise
zwiespältiges Plädoyer für «das Posi¬

tive». Das Arbos-Theater Klagenfurt
spielte die in Theresienstadt entstandene

Oper des in Auschwitz ermordeten
Komponisten im «authentischen
Milieu». Das scheint vermessen zu sein
und nimmt, auf kargen Brettern
zwischen den das Publikum einschliessen-
den Drahtgittern in der ehemaligen
Militärlastwagen-Garage, doch
überzeugende Gestalt an. Die Sänger und
Musiker tragen Bademäntel - wie aus
dem Bett heraus verhaftet -, kostümieren

sich mit Fetzen vom Kleiderwagen
und ziehen zum Schluss ganz sachlich
ihre Duschhauben über. Dagegen setzt
die Musik eine Affirmation von Leben
und Liebe, wie sie bedrückender und
erhebender nicht sein kann.
Quälend und zum Einspruch reizend die
Langeweile mancher Performance,
vereinnahmend - durch die Wirkung
gleichförmiger Dynamik und Pulsierung

der Musik auf den menschlichen
Körper - manche Aktionen des Trios
um den Pianisten Jacques Demierre,
angreifend die reale körperliche Gewalt
in Tritten und Schlägen der slowenischen

Gruppe «Betontanc»: das Thema
liess sich in Hellerau von vielen Seiten
sinnlich erfahren. Damit die künstlerische

Arbeit so kompromisslos bleiben
und sich entwickeln kann, sind weitere
«Einschritte» nötig, diesmal in der
Politik: Eine «vorläufige Besitzeinweisung»

der sächsischen Landesregierung
verschafft dem Verein vorerst mehr
Hausherrenpflichten als -rechte. Und
nach Abschluss der Grundsanierung, für
die immerhin noch 600 000 DM
aufzutreiben wären, könnte sich das Land mit
der Unterbringung eigener Institutionen
selbstverständlicher kultureller Pflichten

entledigen und mit dem Verkauf
jetzt dafür genutzter Gebäude gleichzeitig

finanziellen Reibach machen
wollen. Doch die verschüttete künstlerische

Geschichte Helleraus muss, in
einer Begegnungsstätte für freie
Produktionen, weiterhin offengelegt und
neu belebt werden, in einer Weise, die
sich der fatalen «Realisierung» von
Kunst als Gewalt, im Krieg, entgegenstellt.

Isabel Herzfeld

Ein vielseitiger
Pionier-Musiker

Zum Ableben des Komponisten Robert
Blum

Mit Robert Blum ist am 10. Dezember
1994 in seinem 95. Lebensjahr der letzte

Mitbegründer der «Pro Musica», der
Ortsgruppe Zürich der Internationalen
Gesellschaft für Neue Musik, der letzte
wegweisende Schweizer Musiker seiner

Generation überhaupt, verstorben.
Er gehörte ihr nicht nur an, er prägte sie
mit. Allerdings konnte «Mitprägen»
nach dem Ersten Weltkrieg in der
Schweiz nicht dasselbe bedeuten wie
nach dem Zweiten. Man reiste zwar
physisch oder geistig nach Berlin und
Paris, gelegentlich auch in slawische,

spanische und orientalische Kulturkreise,
aber man knüpfte gleichzeitig an

Heimisches, gegebenenfalls an Heimatliches,

an. Als Künstler Schweizer zu
sein, wurde nicht als Malaise empfunden

oder dargestellt.
Am 27. November 1900 in Zürich
geboren, hatte Blum hier um 1916 die
Bekanntschaft von Ferruccio Busoni
gemacht und die empfangenen Eindrük-
ke nie mehr ganz vergessen. Im Jahr
1924 studierte er bei Busoni in Berlin,
nachdem er in Zürich bereits den Unterricht

von Philipp Jarnach und Volkmar
Andreae genossen hatte. In der Berliner
Akademie der Künste wurden seine
«Drei kleinen Stücke für Orchester»,
unter Busonis Obhut entstanden,
uraufgeführt. Sie gehörten der damals
«progressiven» Musik an, wie auch die 1925
in Bern am Schweizerischen Tonkünstlerfest

vorgestellte Ballettsuite «Ama-
rapura», die Themen aus einer orien-
talisierenden, nie aufgeführten Oper
verwendet. Die Berliner Stücke waren
später in Zürich zu hören; sie gehen
über Busoni-Imitationen hinaus.

Bereits die Zwanzigerjahre Hessen jene
breite Fächerung von Blums Interessen
erkennen, die für sein Schaffen
kennzeichnend wurde. Neben die damals
fortschrittlichen Werke traten
Psalmkompositionen, geistliche Kantaten und
relativ spät (1961) das geistliche Oratorium

«Erzengel Michael», dessen
Komposition von «Pro Helvetia» ermöglicht
wurde. In seinen letzten Jahren entstand
ein Oratorium «Der Untergang
Babylons», textlich auf dem Buch der
Apokalypse fussend. Besondere
Anziehungskraft übten Chorbesetzungen,
besonders Männer- und Frauenchöre, aber
auch gemischte Chöre, auf Blum aus.
Ihre Texte gründen sich auf die Bibel,
Sophokles und Aischylos, Angelus
Silesius und Andreas Gryphius, aber
auch Georg Thürer, Hans Reinhart und
Christian Morgenstern. Doch gehörte
Blum, der lebenslang eine private
Bibliothek äufnete und viel las, nicht
zu jenen, die Literatur unbesehen
«verbrauchen». Er war weder vom Typus
noch von seiner Praxis her ein
«literarischer» Komponist, wohl aber einer,
der ohne Bücher und ohne Freundschaften

mit Schriftstellern und Verlegern
nicht hätte leben mögen.

34



Neben Psalmchören und Eichendorff-
Vertonungen (die fünf Lieder für
Männerchor von 1944 zählen zu den
besten) sind seine «leichten Stücke» zu
erwähnen, etwa die Ouvertüre zur
Wiedereröffnung des 1935 renovierten
Corso-Theaters und das verschmitzte
«Grosse Oratorium für Zufriedene»,
eine kabarettistische Kantate für
zweistimmigen Chor und Klavier mit Text
von Walter Lesch. Die schneidende
Satire, wie sie das Kabarett seiner Zeit
verlangte, beherrschte Blum zwar nicht,
aber ein satter Zufriedener war er weder
materiell noch künstlerisch. Als ihm
1960 der Musikpreis der Stadt Zürich
übergeben wurde, erwähnte der damalige

Zürcher Stadtpräsident, dass bei
Blum zu Hause oft «Schmalhans
Küchenmeister» war. Er lebte mit seiner
wachsenden Familie meist in Mietwohnungen,

allerdings auch im Neubühl in
Zürich-Wollishofen, das in der klaren
Handschrift der Flachdach-Architektur
seinem wachen, aufs Neue gerichteten
Sinn entsprach. Als er 1943 Lehrer an
der Zürcher Musikakademie wurde,
stellten sich günstigere wirtschaftliche
Verhältnisse ein. Bis dahin hatte er für
sein Auskommen vor allem Orchestervereine

und Chöre geleitet (in Baden
neben dem Orchesterverein auch den
Gemischten Chor), mit ihnen allerdings,
besonders in der Pflege alter Musik,
Pionierarbeit verrichtet. Im Jahr 1942
erhielt Blum den C.F. Meyer-Preis;
1968 folgte der Komponistenpreis des
Schweizerischen Tonkünstlervereins.
Materiell kaum gesichert, unternahm
Robert Blum 1935 eine Neugründung,
die bis 1949, dem Jahr der allzufrühen
Auflösung, für Zürich und die Schweiz
von überragender Bedeutung war: Er
bildete aus zwölf ausgebildeten
Sängerinnen und Sängern den «Madrigalchor».

Er hatte erkannt, dass die
traditionellen Chöre nicht geeignet waren,
jenen Ansprüchen zu genügen, welche
die jetzt in Neuausgaben bereitliegende
Musik des Spätmittelalters und der
Renaissance stellten. Der neue Chor, der
sich bald «Madrigalensemble» nannte,
öffnete ein Repertoire, das damals
auch in Tonaufnahmen kaum vorlag.
Die Mitglieder dieses Ensembles, das
im Ausland seine Vorbilder hatte,
meisterten die dem romantischen Erbe
entgegengesetzten klaren Linien,
konstruktiven Intervalle und
Dissonanzverhältnisse; zwar wagten sie sich noch
nicht an improvisierte Verzierungen
und folgten einem heute überholten
a-cappella-Bild, aber ihr Einsatz schloss
einer ganzen Generation die Ohren auf
für Guillaume Dufay, Josquin des Prés,
ihre Zeitgenossen und Nachfahren bis
Claudio Monteverdi.
Interpretation und Komposition wirkten

eng ineinander. Nach dem Barock,
dessen Einfluss in den zwanziger Jahren

sich vor allem in der Instrumentalmusik

auswirkte, hatte die Renaissance
begonnen, das vokale Vorstellungsvermögen

der Komponisten zu beflügeln.
Neben Blum fanden Paul Müller,
Adolf Brunner, Willy Burkhard, Albert
Moeschinger und andere Anregung bei

den Messen, Motetten und Madrigalen
der ersten Klassik Europas. Hugo von
Hofmannsthals «Kleines Welttheater»,
das im Schauspielhaus mit ein paar
Chören von Robert Blum aufgeführt
wurde, entsprach diesem Zeitgeist in
besonderem Mass. Frank Martins
Oratorium «Le vin herbé», dessen
Endfassung 1942 in Zürich durch Blum
und seinen Chor uraufgeführt wurde,
war ein Höhepunkt nicht nur von
Robert Blums Wirken, sondern der
politisch bedrängten vierziger Jahre
überhaupt.
Die Wechselwirkungen jener Zeit,
Vorläufer der neueren «Rekompositionen»,
schlugen sich auch in Blums eigener
Bearbeitung des vierstimmigen Organums

«Sederunt principes» nieder, das
für den Chor zwar die überlieferten
Stimmen, für die Instrumente aber ein
dazukomponiertes Klanggewand
einsetzte. Der Künstler führte im gleichen
Konzert seinen «Lobgesang aus der
Offenbarung Johannis» für zwölf
Solostimmen und kleines Orchester sowie
Vokalwerke von Monteverdi auf; solche

Anverwandlungen historischer
Musik sollten heute wieder geprüft
werden - in einem Zeitpunkt also, da
sich die wissenschaftliche Neuausgabe
alter Kunst von den schöpferisch tätigen

Musikern ganz gelöst hat.
Vokales integriert Blum auch in seine
ersten beiden Sinfonien (1924 bzw.
1926). Erst die dritte (1927) vertraut
auf die eigene instrumentale Aussagekraft,

um die Ansprüche der Gattung zu
erfüllen. In diesem Wechsel spielt die
Objektivierung des Ansatzes mit; sie
zeigt sich auch im Übergang zur
Orchesterpartita, deren objektivere, neubarok-
ke Haltung bereits im Titel zum
Ausdruck kommt. Alexander Schaichet und
sein Zürcher Kammerorchester machten

sich etliche Male um die Partiten,
die von weiteren Sinfonien abgelöst
wurden, verdient.
Nicht schillernd, aber beschlagen und
versiert war Blum auch im Gespräch.
Wenn er wusste, dass man über seine
Musik zu schreiben hatte, hielt er sich
zurück. In Diskussionen traf er einen
allgemein verständlichen Ton; er
plädierte für Offenheit und hatte wenig
Verständnis für Elfenbeintürme. Er
beobachtete die Entwicklung von freier
Atonalität und Reihenkomposition; sein
«Divertimento über eine Zwölftonreihe»

für zehn Instrumente datiert von
1966. Auch die Fünfte Sinfonie (1965)
und andere späte Instrumentalwerke
tragen Spuren. Aber er zog für seine
eigenen Arbeiten flexible erweiterte
Tonalitäten vor.
Robert Blum war von 1936 an auch ein
versierter Film-Komponist. Er arbeitete
noch mit dem Produzenten Lazar
Wechsler, mit den Regisseuren Richard
Schweizer und Leopold Lindtberg
zusammen. «Wachtmeister Studer»,
«Landamann Stauffacher», «Der Schuss
von der Kanzel» und vor allem «Die
letzte Chance» (der aktuellste Kriegsfilm

der Schweiz) machten die patriotischen

und zeitgeschichtlichen Titel der
vierziger Jahre aus. Ihnen gesellten sich

in den fünfziger und sechziger Jahren
die Gotthelf-Filme zu. Rund zwanzig
weitere Spielfilme und etwa siebzig
Dokumentär- und Werbefilme belegen
Blums musikalischen Bilderreichtum
und Métier. Leider gibt es keine
Biographie; als Neujahrsblatt 1967 der
Allgemeinen Musikgesellschaft Zürich
(Kommissionsverlag Hug, Zürich) ver-
fasste Gerold Fierz die Schrift «Robert
Blum. Leben und Werk».

Andres Briner

$W*cS
Bücher
Eine notwendige

Neufassung

Ludwig Pinscher (Hg.): «Die Musik in
Geschichte und Gegenwart. Allgemeine
Enzyklopädie der Musik, begründet von
Friedrich Blume», zweite neubearbeitete

Ausgabe, Sachteil 1 (A-Bog)
Bärenreiter, Kassel (etc.) und Metzler,
Stuttgart und Weimar 1994, 1644
Spalten

Es gibt wenig Gemeinsamkeiten
zwischen der alten und der neuen
Enzyklopädie «Musik in Geschichte und
Gegenwart» (MGG). Sach- und
Personenteil sind nun getrennt und fast sämtliche

Artikel der noch in den letzten
Jahren des Zweiten Weltkrieges
konzipierten und von 1949 bis 1979 erschienenen

MGG sind neu verfasst worden.
Dabei wurden von den Autoren in den
meisten Fällen nicht bloss gewisse
Details modifiziert und die
Literaturverzeichnisse auf den neuesten Stand
gebracht; vielmehr erfuhren die Artikel
eine dermassen weitgehende
Neubewertung und Neukonzeption, dass sie
mit den Artikeln in der alten MGG nicht
einmal mehr in Ansätzen vergleichbar
sind.
Auf den durchaus auffälligen Umstand,
dass bereits fünfzehn Jahre nach
Erscheinen des letzten Supplementbandes
eine völlige Neusichtung des gesamten
Materials nicht nur möglich, sondern
auch nötig ist, weist der Herausgeber
der neuen MGG, Ludwig Finscher, im
Vorwort nachdrücklich hin. Zwar
schont Finscher den früheren Herausgeber

Friedrich Blume, wo und so gut
es immer geht; wenn man aber
zwischen den Zeilen der diplomatischen
Formulierungen liest, kommt doch
deutliche Kritik zum Vorschein, etwa
wenn Finscher schreibt, dass bei den
ersten Bänden der alten MGG «manches

eine deutliche stilistische Patina
angesetzt hat - was man auch als durchaus

beruhigendes Indiz der Unvollkom-
menheit und Vergänglichkeit
wissenschaftlicher Arbeit lesen kann» (S. VII).
Mit dieser Formulierung umschifft
Finscher ebenso diskret wie elegant ein
wichtiges Problem der alten MGG,
nämlich die unterbliebene und zum Teil
auch unterdrückte Entnazifizierung des

35


	Comptes rendus = Berichte

