Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1994)

Heft: 41

Artikel: Zum aktuellen Stand des musikalischen Kolonialismus = Bilan du néo-
colonialisme musical

Autor: Wilson, Peter Niklas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-928122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-928122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum aktuellen Stand des musikalischen Kolonialismus

B

lisme

éo-coloni

lan du n
musica

egenwaldgroove und Ethnoelektronik: zum aktuellen

Stand des musikalischen Kolonialismus
Die Zeiten, in denen sich abendlidndische Musikforscher
iiber «mangelhaft gebohrte Pfeifen aus Indonesien» oder
die «fragwiirdigen Gesangsleistungen farbiger Weiber»
mokieren konnten, sind zwar vorbei. Kulturelle Herrschaft
spielt sich heute in andern Formen ab: Das Fremde ist zum
fliichtigen Reiz geworden, zum billigen Rohstoff, iiber
dessen technische Weiterverarbeitung und Distribution im
Westen entschieden wird. Doch auch die Bemiihungen um
originale Ethno-Musiken laufen Gefahr, lediglich eine
krude Form von musikalischem Kolonialismus durch

eine subtilere Variante zu ersetzen.

s exotiques et ethn

ologie commerciale: bilan

onorité g ical 3
B du néo-colonialisme music ccidentaux se mogquaient

Lépoque ol
deg « flites ma
« des chants dou
révolue,
dieusement: |

ladroiteme

‘exotisme €s

i ues occid
les musicolog ot percées d’indo

teux des fem

i riorité cu
mais la sup® t devenu un e

bon marché,

nésie » ou

tes

de couleur » est cer e
ml‘tatslrelle s’affiche plus insi
xcitant passager,

dont POccident contro-

A i@ ~ is
une matiére premicr la distribution. Méme les effor

le la fabrication et

- r de musiques €
accomplis € fave:e remplacer le co
lus subtile.

courent le risque
grossier par un

von Peter Niklas Wilson

Zweimal in der Woche finden im
Kraton, dem Sultanspalast der siidjava-
nischen Stadt Yogyakarta, offentliche
Proben des Gamelan-Orchesters statt.
Eine Touristenattraktion ersten Ranges,
versteht sich. Und so finden sich an
jedem Montag- und Mittwochmorgen
Heerscharen Camcorder-bewehrter Eu-
ropéer ein, die das exotische Schauspiel
fiir den heimatlichen Bildschirm fest-
halten wollen. Ein Schauspiel ist es in
der Tat, doch ist seine eigentliche Biihne
nicht da, wo sie die eifrigen Dokumen-
tarfilmer vermuten. Ihr eigenes Handeln
namlich ist es, das viel eher einem
Spektakel gleicht als das gleichmiitige
Agieren des Orchesters, und manchmal
fragt man sich, wer denn da wem ein
exotisches Schauspiel vorfiihrt, wer
Akteur, wer Zuschauer ist. Nicht alle
der eiligen Géste machen sich die kleine
Miihe, ihre Schuhe auszuziehen — wie
es die indonesische Etikette gebietet —,
ehe sie den Pavillon betreten, unter
dessen Dach das Orchester probt. Und
nur wenige wissen offenbar, dass es
einem Affront gleichkommt, seinem
Gegeniiber, also in diesem Fall den
ehrwiirdigen betagten Instrumentalisten
und Vokalistinnen, die nackten Fusssoh-
len entgegenzustrecken. Aber sitzend
konnen ohnehin ldngst nicht alle Besu-
cher die tiberaus gelassene musikalische
Prozedur ertragen. In dichten Trauben
dringen sie sich dicht an die Musiker
heran und gehen in ihrem Eifer, den
schonsten close up eines der fremden
Instrumente oder seines Spielers zu
erhaschen, so weit, auch stérende

e variante p

thniques originegles|
lonialisme musica

Gegenstinde, die sich dem filmischen
Blick entgegenstellen, kurzerhand bei-
seite zu schieben. Unbekannt ist ihnen
auch die indonesische Selbstverstind-
lichkeit, dass jiingere Menschen ihr
Haupt nicht iiber das eines Alten zu
erheben haben — so wie es die selbst
schon nicht mehr ganz jungen Singe-
rinnen des Ensembles vorfiihren, die
kauernd die Biihne betreten, um sich
nicht iiber ihre &lteren sitzenden Kolle-
gen zu erheben. Die Touristen schert’s
wenig. Ungeniert recken sie ihre Kame-
ra-maskierten Haupter direkt iiber die
ehrwiirdigen Palastmusiker, die bei
allem Gleichmut ob solcher Riipelhaf-
tigkeit doch schon einen bosen Blick
oder ein vernehmliches Zischen nicht
unterdriicken konnen. Da iiberrascht es
dann auch nicht weiter, dass nur die
wenigsten der auf Maximierung farben-
prachtiger Tableaux bedachten Ama-
teur-Cinematographen lidnger als fiinf
Minuten am Ort des Geschehens
verharren. Denn da «passiert» in der
Musik doch einfach zuwenig, um die
Aufmerksamkeit iiber ein erstes Aha-
Erlebnis hinaus zu fesseln. Die Musik
des Palastorchesters von Yogyakarta hat
lange Weile, und fiir die ist keine Zeit
im dichtgedringten Stundenplan des
Fernostreisenden.

Der fliichtige, besitzergreifende Blick
statt des geduldig aufnehmenden Ohrs,
«Kultourismus» als moderne Form der
Barbarei: der hédssliche Europider in
Aktion. Fiir mich ist dieser Reise-
eindruck zur visuellen Chiffre des
westlichen Umgangs mit nicht-westli-

4



cher Kultur geworden, Sinnbild einer
Mentalitdt, auf die auch heute noch das
Etikett «kolonialistisch» passt. Ein har-
tes Wort, und die Einwinde sind schnell
bei der Hand. Wer wird denn die riipel-
hafte Tolpatschigkeit einiger abend-
landischer Barbaren zum Symbol des
Ganzen aufwerten! Hat sich denn nicht
unser Umgang mit anderen Kulturen in
den letzten Jahrzehnten grundlegend
gewandelt, ist nicht eurozentrischer
Hochmut globaler Toleranz und neugie-
riger Offenheit fiir das Fremde gewi-
chen? Schiitteln wir multikulturell
aufgekldrten Zeitgenossen nicht kollek-
tiv den Kopf iiber den Diinkel der
Musikforscher fritherer Zeiten, die sich
iiber «ein paar mangelhaft gebohrte
Pfeifen aus Indonesien» oder die
«fragwiirdigen Gesangs-
leistungen farbiger Wei-
ber» mokierten? Zeugt die
Fiille multikultureller Mu-
sikfestivals und Radiopro-
gramme, der rege Import
von Platten authentischer
nicht-westlicher Musiken
aus Alaska oder Zaire, das
reiche Angebot an Work-
shops iiber afrikanisches
Djembe-Spiel oder austra-
lisches Didgeridoo-Blasen
nicht von einem dstheti-
schen Umdenken, das
nachgerade an Selbstver-
leugnung der eigenen
Kultur grenzt?

Sicher, wir schreiben nicht
mehr das Jahr 1904, als
Hugo Riemann im Vor-
wort des ersten Bandes
seines Handbuchs der
Musikgeschichte die oben
zitierten  Urteile iiber
nicht-westliche Musiken
abgab. Und dennoch ist es
meiner Meinung nach
nicht nur legitim, sondern
auch hochst notwendig, beim Umgang
des Westens mit jenen Musiken, die so
gern pauschal als «aussereuropdisch»
bezeichnet werden, von Kkoloniali-
stischen Strukturen zu sprechen. Und
da darf man ruhig auf den Wortsinn der
Kolonialismus-Definition rekurrieren,
wie ihn aktuelle Lexika bieten. Als
«wirtschaftliche Expansion, die in Form
politischer Beherrschung einer unter-
legenen Kultur abgesichert wird»,
wird Kolonialismus dort beschrieben
— wozu in Bezug auf unser Thema
eigentlich nur hinzuzufiigen wiire, dass
zur politischen Beherrschung natiirlich
auch die kulturelle zidhlt. Denn was
hitte sich, fokussiert man’s aufs
Musikalische, schon geindert? Nicht-
westliche Musiken anno 1994: Das sind
billige Ressourcen, Kolonialwaren
eben, die dem westlichen Konsumenten
ein angenehmes aurales Prickeln verur-
sachen, ganz, wie der tropische Pfeffer
die Schleimhiute reizt; Rohstoffe, iiber
deren technische Weiterverarbeitung
und Distribution im Westen entschie-
den wird, der allein federfithrend ist,
was die akustischen Handelsbeziehun-
gen betrifft. Nur eines unterscheidet

5

Pavillon im Sultanspalast Kraton in Yogyakarta

diese neuzeitliche Form des Kolonia-
lismus von der historischen: Der christ-
liche Missionsgedanke spielt in ihm
keine Rolle mehr. Im Gegenteil: Die
Spiritualitdt nicht-westlicher Kulturen,
wie sie sich nicht zuletzt in ihrer Musik
artikuliert, ist nicht mehr verhasstes
Heidentum, sondern selbst zum Roh-
stoff geworden, von dem parasitir
ein ganzer westlicher Industriezweig
namens New Age lebt.

Wem gehort die Musik?

Die globalen musikalischen Besitz-
verhiltnisse sind heute klarer denn je.
Im Zuge der allgemeinen wirtschaftli-
chen Konzentrationsprozesse sind nur
wenige musikalische Grossunterneh-
men verblieben — Sony/Columbia/CBS,

Polygram/Philips/Deutsche Grammo-
phon, Bertelsmann/RCA, WEA (Warner-
Electra-Atlantic) usw. —, die iiber
nationale Dependancen und Sub-Labels
den iiberwiegenden Anteil globaler mu-
sikalischer Produktion und Distribution
kontrollieren. Und ob des gestiegenen
westlichen Interesses an nicht-westli-
chen Kldngen ist in den letzten Jahren
eben auch jene Musik in den Horbe-
reich der Konzernstrategen gertickt, die
zuvor als regionale Randerscheinung
ignoriert wurde. Der Afrika- und latin-
Boom auf dem Tontridger-Markt beweist
es: Die Grossen des westlichen music
business haben es noch immer verstan-
den, die Nachfrage nach musikalischer
Exotik in ihrem Sinn zu kanalisieren.
Wegbereiter zum Portemonnaie westli-
cher Horer sind dabei Megastars wie
David Byrne und Paul Simon, die — ob
aus genuiner Begeisterung oder kiinst-
lerischer Ratlosigkeit, sei dahingestellt
— ihre eigenen Produktionen und Tour-
neen der letzten Jahre zu show-cases
fiir nicht-westliche Musiker und Mu-
sikgruppen machten. Dementsprechend
bestimmt sich das westliche Interesse
am musikalisch Fremden durch seine

Sanktionierung durch die eigenen Stars:
Die deutschen Konzerte der afro-brasi-
lianischen Trommelgruppe Olodum
vom Herbst 1992 standen unter dem
Giitesiegel «bekannt durch Paul Simons
Rhythm of the Saints».

Immer wieder zeigt sich dabei, dass die
Kontrolle der musikalischen Besitzver-
héltnisse nicht von der Kontrolle iiber
die Technik zu trennen ist. Denn unter
diesem Gesichtspunkt entlarvt sich die
so gern beschworene «Gemeinsamkeit»
interkulturellen Musikmachens allzu oft
als strikte Hierarchie: Dort der méchti-
ge westliche Produzent als konzeptuel-
les mastermind und Verfiiger iiber die
technischen Produktionsmittel — dort
der «Exot», der sich gutwillig, neugie-
rig oder auch in der berechtigten Hoff-
nung auf Gewinn an Pre-
stige und Einkommen auf
das Abenteuer einldsst,
der seine musikalische
Ware anbietet, ohne zu
wissen, was qua Technik
aus ihr wird. Horen wir,
wie der Keyboardspieler,
Dirigent und multime-
diale  Schaumschlédger
Eberhard Schoener den
Entstehungsprozess sei-
ner LP Bali Agiing be-
schreibt — einer Platte, in
der Gamelan-Texturen zum
willkiirlich ein- und aus-
geblendeten Dekor einer
diffusen pseudo-minima-
listischen  Elektronik-
Klangtapete degradiert
werden: «Viele Stunden,
Tage und Wochen lang
lauschten meine Freunde
und ich in der Residenz
von Prinz Aging Raka
den meisterlichen Vorfiih-
rungen der Gamelanmu-
siker. Sie horten meiner
Musik mit grosser Ruhe
und Selbstbeherrschung zu, als sei es
nicht das erste Mal, dass sie elektroni-
sche Musik horten. [...] Und wir wur-
den Freunde und spielten zusammen,
als hitten wir das schon immer getan.
Ich leitete ihr Orchester und lernte, mit
ihnen zu improvisieren. Ich wurde ihr
Nadi, ihr Zauberer. [...] Das wahre Bali
eroffnete sich uns, ganz langsam und
scheu. So wurde die ,andere Zeit® zur
Wirklichkeit fiir uns, und erst dann
konnte Bali Aging beginnen.» Kurz:
Synthesizer statt bunter Glasperlen;
Schoener kam, horte und siegte. Erst
durch Schoeners Elektronik kam das
«wahre» Bali akustisch zu sich selbst,
und erst durch Schoener wurde dieses
«wahre Bali» zur Ware Bali: All compo-
sitions by Eberhard Schoener, so steht
es in unerfreulicher Eindeutigkeit auf
dem LP-Cover.

Mehr Verstindnis fiir die musikalischen
Beitrdge seiner nicht-westlichen Part-
ner hatte zweifellos der New Yorker
Trompeter und Elektronik-Experte Jon
Hassell, der 1988 eine Platte mit der
Perkussionsgruppe Farafina aus Burki-
na Faso einspielte. Doch auch wenn die
Konturen der von Farafina entwickel-



ten Stiicke in Flash of the Spirit — so der
Name der Platte — erkennbar bleiben:
die hybrid compositional form, die elec-
tronic musical superstructure, in die
diese Vorlagen gekleidet werden, die
Bearbeitung, die final mix decisions und
das allentscheidende record concept: all
dies, was offenbar aus dem Getrommel
der Afrikaner erst ein zeitgemésses
Ethno-Medienkunstwerk macht, ist — so
entnimmt man der Plattenhiille — Werk
des New Yorkers Jon Hassell, der dann
auch mit dem Etikett Fourth World
Music gleich eine griffige Formel fiir
solche westliche Veredelung nicht-
westlicher Kldnge anbietet. Wer die
Technik hat, hat das Sagen.

Ob die afrokubanischen Priester, die
siiddafrikanischen Township-Musiker,
die kolumbianischen Musiker, die der
englische Produzent Malcolm McLaren
auf seiner LP Duck Rock mit Disco-
Rhythmen und Scratch-Gerduschen zu
einem Hightech-Kultureintopf verriihrte,
Einfluss auf das Produkt hatten? Gut-
miitig mag man solche Ethno-Disko-
Mixturen als Reklame fiir die nicht-
westlichen Originale interpretieren,
nach dem fragwiirdigen Motto: Wer den
Verschnitt goutiert, wird dann auch nach
den Originalen greifen. Doch auch die-
se musikalische «Entwicklungshilfe»
funktioniert nach dem zynischen Motto:
Brot fiir die Welt — aber die Wurst bleibt
hier. Als Komponisten samtlicher Titel
werden — wen wundert’s — McLaren und
sein Koproduzent Trevor Horn genannt.
Oft weiss man nicht, was man mehr
beklagen sollte: Die finanzielle Enteig-
nung, die solcher freier Welthandel mit
akustischen Warenproben bedeutet,
oder die kiinstlerische Entmiindigung —
so etwa, wenn die subtile Melismatik
und hochste rhythmische Differenzie-
rung der libanesischen Sidngerin Dunya
Yusin, von einer musikethnologischen
Platte kopiert, in Brian Enos und
David Byrnes Kultplatte My Life in
the Bush of Ghosts von heulenden
E-Gitarren und brachialen Drum-Sounds
verschiittet werden. Aber nicht allein in
der Konfrontation traditioneller oder
neo-traditioneller nicht-westlicher Mu-
siken und westlicher Producer-Mentali-
tdt kommt es zu derartiger wirtschaftli-
cher und dsthetischer Kolonialisierung.
Selbst da, wo das nicht-westliche Aus-
gangsprodukt schon das einer hochtech-
nisierten industriellen Metropolenkultur
ist, meinen die Herren iiber globale Dis-
tribution noch kiinstlerisch eingreifen
zu miissen, um das exotische Produkt
«weltmarktfdhig» zu machen: abzule-
sen an Produktionsbedingungen man-
cher Afro-Pop-Platten, die — ungeachtet
des Vorhandenseins modernster Tech-
nologie in den westafrikanischen Gross-
stadten — auf Wunsch der westlichen
Produzenten in europdischen oder ame-
rikanischen Studios unter westlicher
Regie eingespielt werden; abzulesen
auch an neueren Platten brasilianischer
Stars wie Caetano Veloso oder Marisa
Monte, die erst durch kiinstlerische
Supervision eines New Yorker Pro-
duzenten zu global verkduflichen
Markenartikeln geadelt werden mussten

— als wiren Kiinstler dieses Kalibers
nicht in der Lage, die technische
Umsetzung ihrer musikalischen Vorstel-
lungen selbst zu liberwachen.

Schnellischuss oder Synthese
Der musikalische Kolonialwaren-Markt
ist einer der fliichtigen Reize. So wie
die Lebensmittelabteilungen unserer
Warenhduser in schneller Folge immer
buntere exotische Friichte anpreisen,
liegt auch im Musikalischen der Reiz
im Neuen, Unbekannten — eine Unge-
duld, die mitunter musikalisch groteske
Formen annimmt: etwa auf Andreas
Vollenweiders LP White Winds von
1984, auf der innerhalb weniger Minu-
ten im multikulturellen Staffettenlauf
indonesische Metallophone, chinesi-
sche Mondlauten, (pseudo-)indische

ler Musiken voraus — und die ist leider
nicht im Instant-Verfahren zu haben.
Der lange Lernprozess, in dem in vielen
nicht-westlichen Kulturen, vielfach in
direkter oraler Tradierung von Meister
zu Schiiler, nicht nur musikalische
Strukturen, sondern auch die damit
assoziierten semantischen, teils meta-
physischen Inhalte iiberliefert werden,
lisst sich nicht simulieren, und
die New-Age-Musikphilosophen, die
interkulturelle Unterschiede als nur
belanglose Akzidentien einer im Kern
identischen Weltmusik hinwegerklaren,
das essentiell Andere im Handstreich
ent-fremden wollen, predigen — bewusst
oder unbewusst — dsthetische Respekt-
losigkeit und kiinstlerischen Leichtsinn
— Leichtsinn, wie er beispielsweise in
den letzten Jahren auf diversen Jazz-

Gamelan-Orchester in einem balinesischen Dorf

Saiteninstrumente und karibische Reg-
gae-Rhythmen am Hérer vorbeirasen —
bis die schmeichelnden Harfenkldnge
Vollenweiders, unterlegt mit westlichen
Pop-Texturen, den Horer wieder in die
sichere musikalische Heimat zuriickge-
leiten. Kein Wunder, dass diese Asthe-
tik des ephemeren Ohrenkitzels auch
dort dominiert, wo — selbstverstdndlich
«gleichberechtigte» — Kollaborationen
westlicher und nicht-westlicher Musi-
ker annonciert werden. Der indische
Perkussionist Trilok Gurtu, seit den
spéten siebziger Jahren in der Bundes-
republik heimisch und seitdem ein
gerne gesehener Gast bei Multi-Kulti-
Projekten, wusste schon, wovon er
sprach, als er unldngst in einem Rund-
funkinterview den Mangel wirklicher
musikalischer Kommunikation bei den
meisten dieser Projekte kritisierte. All-
zuoft wurde er in die Rolle des Ethno-
Koloristen gedridngt, der belanglose
Produktionen mit einem hiibschen exo-
tischen Dekor versehen sollte, und allzu
selten hatte er den Eindruck, dass seine
westlichen Partner die Bedeutung sei-
ner Beitrdge iiberhaupt verstanden.
Aber ein solches Verstehen setzte eben
den gemeinsamen Background einer
intimen Kenntnis indischer traditionel-

Festivals in Gestalt hastig zusammen-
geschusterter, oft genug eher von
Veranstaltern als von Musikern insze-
nierter «Jazz mgets...»-Projekte zu
bestaunen war. Da hiess es meist eben
doch Eintopf statt Dialog des Differen-
ten — ein Dialog, der eben nicht nur
vom kleinsten gemeinsamen Nenner
(der sich natiirlich immer finden ldsst)
handeln miisste, sondern auch von den
Unterschieden und Inkommensurabili-
taten.

Immer schon exotisch bleiben!
Das fade Spiel der inszenierten Synthe-
sen, des imperialistischen Kulturklaus
westlicher Musiker, Produzenten,
Impresarios und Marktstrategen durch-
schauen inzwischen so manche sensi-
blere europdische und amerikanische
Mitmenschen. Thre Parole lautet: weg
von Ethno aus zweiter Hand, hin zu den
Originalen, zum Echten, Urspriingli-
chen. So verstindlich diese Reaktion ist,
so leicht kann sie dazu fiihren, dass man
eine krude Form von musikalischem
Kolonialismus mit einer lediglich sub-
tileren Variante vertauscht. Die gibt sich
dort zu erkennen, wo diese westlichen
Liebhaber des Authentischen allergisch
auf solche musikalische «Verunreini-

6



gungen» reagieren, die nicht westliche
Zutat sind, sondern von nicht-westli-
chen Musikern im Prozess der unver-
meidlichen Auseinandersetzung mit der
omniprisenten westlichen Kultur selbst
verursacht werden. «Immer hiibsch exo-
tisch bleiben!», so lautet, tiberspitzt
formuliert, der Appell jener Connais-
seurs, die nicht-westlichen Musikkul-
turen eine museale Statik verordnen
wollen, welche sie wohl nie hatten.
Es gibt in vielen Fillen zweifellos gute
asthetische Griinde, die Verdnderung
traditioneller nicht-westlicher Musiken
unter dem medialen Ansturm des We-
stens als Verlust zu interpretieren. Doch
steckt hinter dem Wunsch nach der
Bewahrung des Fremden als Fremdes
oft genug ein Akt der Projektion: Das
andere, Fremde, wird als das erlebt, in
dem jene Werte iiberleben, die man in
der eigenen Kultur vermisst. So werden
nicht-westliche Musiken in manchmal
erschreckender Pauschalierung als «in-
tuitiv», «korperbetont», «sinnlich» be-
schrieben, unangekrinkelt von westli-
cher Ratio und Reflexion. Da wird die
kulturelle Welt in Zonen des Intellekts
und der Korperlichkeit dividiert, wer-
den Strukturbewusstsein und Rhyth-
musgefiihl genau lokalisiert. Dass etwa
die Freunde afrikanischer Musik, die da
den afrikanischen Musiker zum rhyth-
muserfiillten Triecbmenschen stilisieren,
nur unter positiven Vorzeichen jene ras-
sistischen Klischees weitertragen, die
seit Jahrhunderten einer differenzierten
Betrachtung afrikanischer Kreativitit
entgegenstehen, ist ihnen meist selbst
nicht bewusst, wird aber dann schlagar-
tig klar, wenn man sieht, wie negativ in
den westlichen Medien schwarze Musi-
ker bewertet werden, deren Interessen
von denen divergieren, die das Klischee
Musikern schwarzer Hauptfarbe zu-
schreibt: Sie sind, so wird ihnen bedeu-
tet — seien sie nun afrikanische Kompo-
nisten Neuer Musik oder komponieren-
de afroamerikanische Musiker aus dem
Jazzmilieu —, in fortschrittsglaubiger
Naivitdt westlichen Denkmustern auf-
gesessen und sollten besser schnellstens
zu ihren roots zuriickkehren: Neger,
trommle, denke nicht!

So ist es auch zu verstehen, dass selbst
auskomponierte  Streichquartettsitze
afrikanischer Musiker, wie sie auf der
Pieces of Africa-CD des Kronos-Quar-
tetts enthalten sind, in einer Weise ver-
marktet werden, als handele es sich
quasi um Naturlaute aus der afrikani-
schen Savanne: Im Begleittext zur CD
ist zwar ausfiihrlich von afrikanischen
Vogelstimmen, dem primitiven Wasser-
rad, von Trommeln und Ritualen die
Rede, aber nirgends davon, dass fast
alle der hier vertretenen Komponisten
ihre afrikanische Heimat vor vielen Jah-
ren mit einem US-amerikanischen
Wohnsitz vertauscht haben, dass viele
von ihnen an westlichen Universititen
studierten oder nun dort lehren. Dieses
selektive Schweigen ist kein Zufall.
Denn lenkte man die Aufmerksamkeit
auf dieses Faktum, so wiirde ja schlag-
artig deutlich, dass es ja eben nicht das
«echte», «gute» Afrika ist, das sich hier

7

musikalisch dussert. Der kommerzielle
Erfolg der «Pieces of Africa» zehrt von
der Suggestion einer Authentizitit, die
in Wahrheit eine vielfach gebrochene
ist: vom Handel mit der Illusion.

Medium und Message

Nahe liegt da der Einwand, dass es
doch in der Wiiste des allgegenwirtigen
eurozentrischen Musik-Kolonialismus
seit einigen Jahren Oasen kultureller
Gleichberechtigung gebe: etwa dort, wo
auf den unter dem Etikett WOMAD
(World of Music, Arts and Dance) ver-
anstalteten internationalen Festivals
nicht-westliche Musiken ohne jegliche
kiinstlerische Bevormundung prisen-
tiert werden. Der Einwand ist berech-
tigt — und trdgt doch nicht allzu weit.
Denn selbst da, wo nicht-westliche
Musik kiinstlerisch unbeeintriachtigt
tiber westliche Biithnen geht, stimmt ihr
Kontext nicht mehr. Viele der da einem
staunenden und fraglos interessierten
Publikum dargebotenen Exotika sind
funktionale Musiken — Musiken, deren
Bedeutung sich nur durch ihren rituel-
len, zeremoniellen, metaphysischen
Kontext erschliesst. Und der ldsst sich
nicht transportieren oder simulieren.
Was hat der Soundtrack karibischer
Voodoo-Zeremonien auf einer europii-
schen Konzertbithne zu suchen? Was
bedeutet die ekstatische Inbrunst sufi-
stischer Qawwali-Gesdnge bei einem
multikulturellen Freiluftspektakel, des-
sen buntes laisser-faire von den Come
Together-Parolen eines Tabakmultis fi-
nanziert wird? Solche Absurdititen,
solche eklatanten Widerspriiche zwi-
schen Kunst und Kontext deuten auf
kaum zu iiberwindende Inkompatibili-
taten zwischen Musik und Medium hin:
Im multikulturellen Potpourri eines
Weltmusikfestivals werden die indivi-
duellen Musiken zu austauschbaren
Programmpunkten. Sind die Musiken
nur «fremd», «interessant», womdoglich
noch «authentisch», so werden sie im
einzelnen doch gleichgiiltig, so ver-
schwindet die Aura der einzelnen
Musikkultur, ihr Gefiige kultureller,
ritueller, religioser Konnotationen, der
geistige Uberbau der akustischen Struk-
turen. Das mag in einer sidkularisierten
westlichen Musik, in der es allein um
das «Interessante» der Musik oder ihrer
Prisentation geht, keine Rolle spielen.
Fiir viele nicht-westliche Musiken be-
deutet es die Negierung ihrer raison d’étre,
ihrer Substanz — und damit ihr Todesur-
teil. Nur die klingende Hiille bleibt.

Gute Absichten

und ihre Folgen

Gute Absichten allein geniigen nicht,
um aus der neokolonialistischen Falle
zu entkommen. Paradoxerweise kann
man beobachten, dass gerade manche
multikulturelle Musikprojekte, die als
Ansitze zu einer Uberwindung von
Kolonialismus und Rassismus gedacht
sind, unfreiwillig zu Manifestationen
kolonialen Umgangs mit nicht-westli-
cher Musik werden. Ein aktuelles Bei-
spiel: Unter dem Slogan We Are One
wollte unldngst eine im norddeutschen

Oldenburg beheimatete Musikerinitiati-
ve ein musikalisches Zeichen gegen die
Auslidnderfeindlichkeit und Diskrimi-
nierung von Immigranten in der Bun-
desrepublik setzen. Musikerinnen und
Musiker aus Deutschland, Kamerun,
Ghana, Peru, aus den USA, der Tiirkei,
Jamaika, Kanada, Grossbritannien und
dem Iran, die in interkulturellen Musik-
gruppen Nordwestdeutschlands mit-
wirken, wollten mit einem CD- und
Festival-Projekt ihr Interesse an einem
lebendigen multikulturellen Musikleben
artikulieren, das Vertretern aller Kultu-
ren gleiche Moglichkeiten der Ent-
faltung bietet. Publikums- und medien-
trichtiges  Aushédngeschild  dieses
noblen und mit bewundernswertem ide-
ellem, zeitlichem und finanziellem Ein-
satz betriebenen Unterfangens ist eine
von den Musikern gemeinsam erstellte
CD, die Beitrdage diverser multikultu-
reller Gruppen enthidlt und damit ein
klingendes Plddoyer fiir friedliche Ko-
existenz sein will. Der Titelsong We Are
One soll das musikpolitische Motto
akustisch formulieren: In ihm sind alle
fiinfzig beteiligten Musiker vokal und
instrumental vertreten. Fragt sich nur
wie. Beherrscht wird das in der Dance
Mix-Fassung iiber siebenminiitige Stiick
von harten Hip-Hop-Maschinen-Beats,
die die Musik in ein unentrinnbares
rhythmisches Raster pressen. Man will
ja schliesslich, so die von den Initiato-
ren bekundete Intention, dass der Titel
im Radio gespielt wird. Uber dieser
soliden Grundlage erklingt, kollektiv
gesungen, der versOhnliche We Are
One-Chorsatz. Dazwischen eingestreut
sind, als akustische Belegexemplare
des interkulturellen Hintergrunds und
manchmal eher zu ahnen als genau aus-
zumachen, miniaturisierte Schnipsel
nicht-westlicher Provenienz: nahostli-
che Saitenkldnge, orientalische Ge-
sangsmelismen, unlokalisierbare, doch
zweifellos exotische Streicher- und F16-
ten-Sounds. Man hort es: Die kiinstleri-
schen Kopfe des Projekts, einige junge,
ibrigens ausnahmslos deutsche Musi-
ker, haben die Balance zwischen fein
dosierter Exotik und airplay-Tauglich-
keit zweifelsohne genau austariert.
Fragt sich nur, ob mit diesem voraus-
eilenden Gehorsam gegeniiber den
musikalischen Usancen der aktuellen
Pop-Charts nicht der Bock zum Girtner
gemacht wurde: Exotik unterm Hip-
Hop-Hammer. Ein Zufall vielleicht nur,
aber ein beziehungsreicher, dass der
Keyboarder George Kochbek, Kopro-
duzent der Platte, ein ehemaliger Mit-
arbeiter Eberhard Schoeners ist... Das
andere, Fremde, fiir dessen Gleichbe-
rechtigung doch da geworben werden
soll, hat im dancefloor-Laboratorium
erst gar keine Chance, in seiner Eigen-
art gehort zu werden. Gleichmacherei
statt Emanzipation: Die Musik spricht
den hehren Intentionen ihrer Urheber
Hohn.

Perspektiven

Wer die Beschreibung einer desolaten
Lage vorlegt, wird leicht in die Rolle
gedringt, nun auch die probaten Ant-



worten parat haben zu miissen. Solche
Erwartungen miissen hier enttduscht
werden, schon deswegen, weil es absurd
wire, wenn der westliche Theoretiker
den Konigsweg aus dem kolonialisti-
schen Dilemma wiese. Antworten kon-
nen allein die Musiker. Eines scheint
jedoch wahrscheinlich: Diese Antwor-
ten werden nicht aus der Herrscherper-
spektive kommen. Westlichen Musikern
fillt es offenbar schwer, ihre eigenen
kolonialistischen Verhaltensmuster zu
reflektieren — und selbst dort, wo An-
sdtze dazu erkennbar sind, sorgen —
siche Paul Simon und Peter Gabriel —
die Strukturen des Musikbetriebs dafiir,
dass der kleine Funke von Verstidndnis
doch wieder zum Multi-Kulti-Spekta-
kel trivialisiert wird. Festivalveranstal-
ter wollen grossdimensionierte
«Projekte», die executive pro-
ducers der Plattenmultis und
auch die interkulturellen Dea-
ler vieler kleinerer Weltmusik-
Wellenreiter-Firmen erwarten
aufregende, neue Fusions-
Konzepte und hochtechnisierte
Produktionsfinessen (um den
unnachahmlichen PR-Jargon zu
einer CD des deutschen Schlag-
zeugers und Elektronik-Ex-
perten Harald Grosskopf zu
zitieren: «energetischer Regen-
waldgroove und pilzberauschte
Ethnoelektronik»). Dass in einem
solchen Klima das zarte Pfldnz-

%

Vasconcelos angehorten: drei Men-
schen, die alle ihre musikkulturelle
Heimat verlassen hatten und gelernt
hatten, nicht auf dem Eigenen zu behar-
ren, sich dem anderen zu Offnen und
thm ruhig zuzuhoren. Dort, wo — selten
genug — auf Seiten des westlichen Part-
ners tatsdchlich jene intime Kenntnis
der anderen Kultur vorhanden ist, die
den Dialog {iiber das Stammeln in
einem rudimentdren musikalischen
Esperanto erhebt: wie auf einer Platte,
die der indienerfahrene Gitarrist John
McLaughlin mit Zakir Hussain und
Hariprasad Chaurasia, zwei Virtuosen
traditioneller indischer Musik, und
dem norwegischen Saxophonisten Jan
Garbarek einspielte. Oder dort, wo die
verschiedenen Kulturen ohnehin durch

chen des ruhigen und gleichbe-

rechtigten Dialogs kaum in
angemessener Bedichtigkeit
wachsen kann, leuchtet ein.

Worauf also kénnte man hof-
fen? Hoffen kann man, so
denke ich, auf kulturelle Grenz-
ginger: Musiker, die an der Peripherie
des westlichen Kulturimperiums auf-
wuchsen, Kultur noch vor ihrer Re-
duktion zum kommerziellen Spektakel
erlebten und erst nach ihrer Prigung
durch eine relativ intakte Musikkultur
in den Westen kamen. Von solchen
Musikern mogen Impulse zur kiinstleri-
schen Reflexion iiber die Chancen und
Schwierigkeiten der Begegnung westli-
cher und nicht-westlicher Muster des
Musikdenkens erwartet werden. Hoff-
nung kommt da auf, wo Musiker aus
nicht-westlichen Traditionszusammen-
hingen selbst die Partner ihrer interkul-
turellen Sondierungen auswihlen und
ihre Platten in Eigenregie produzieren —
so wie der libanesische, seit lingerem
in der Bundesrepublik wohnende
Ud-Spieler Rabih Abou-Khalil, der
seine Musik unter anderem mit einem
aus amerikanischen Jazzmusikern und
einem siidindischen Perkussionisten be-
setzten Ensemble realisiert. Hoffnung
besteht in der Begegnung kultureller
Grenzginger, die ohne die Regie des
Grossen Konzeptionators zum musi-
kalischen Austausch zusammentreffen
— einem Austausch, wie er beispiels-
weise im Trio Codona praktiziert
wurde, dem der weitgereiste Free-Jazz-
Trompeter Don Cherry, der amerikani-
sche Musikethnologe Colin Walcott und
der brasilianische Perkussionist Nana

Tanzorchester Bharhut (Indien)

thre Geschichte so viele Berlihrungs-
punkte haben, dass es an musikalischem
Gesprichsstoff nicht fehlt — so, wenn
der tunesische Ud-Spieler Anouar
Brahem und sein trommelnder Lands-
mann Lassad Hosni mit zwei Vertretern
verschiedener tiirkischer Musiktraditio-
nen musizieren: dem Nay-Bldser Kudsi
Erguner, der die sufistische Derwisch-
Musik repréisentiert, und dem Zigeu-
ner-Klarinettisten Barbaros Erkdse.
Bezeichnend wohl, dass bei keinem der
genannten Beispiele der Machtfaktor
Technik anders als in der Gestalt
moderner Aufnahmeverfahren ins Spiel
kommt: keine Mehrspurmontagen,
keine Live-Elektronik, keine Verfiigung
tiber gesampelte Klangproben. In sol-
chen ruhigen, intimen, unforcierten,
selbstbestimmten wechselseitigen Lern-
prozessen steckt die Saat eines musika-
lischen Verhaltens, das kolonialistische
Barrieren des Verstdndnisses wenn nicht
niederreissen, so doch durchldssiger
gestalten konnte.

Postskriptum

Gerade, als ich diesen Text fertigstelle,
bringt mir die Post eine Broschiire der
Sony Music ins Haus. Ein buntes Foto
vom immergriinen Regenwald ldsst tro-
pische Musikgeniisse erwarten. In der
Tat: «Deep Forest ist ein tanzbarer
Traum», so lese ich da, «Der Traum

vom Einklang, von Harmonie. Michel
Sanchez und Eric Mouquet haben
diesen Traum vorgetrdumt. Den beiden
franzosischen Komponisten ist es
gelungen, eine universelle Sprache zu
schaffen, die weit davon entfernt ist,
sich in die Schublade der sogenannten
JAussereuropdischen Musik® einzurei-
hen. Moderne, tanzbare Grooves bilden
das Gertist einer Musik, die sich jen-
seits aller Kategorien bewegt — Musik,
die die Seele beriihrt.» Aber auch dieses
universelle Seelenlabsal, das mittels
segensreicher Grooves aus franzosi-
scher Feder dem Ghetto der aussereuro-
pédischen «Schublade» entflieht, kommt
nicht ganz ohne «echt exotische» Spu-
renelemente aus — in homdopathischer
Dosierung, versteht sich. Denn, so be-
lehrt uns der Sony-Werbetexter weiter:
«Hugo Zempe und Shima Aron sind
Musikwissenschaftler der UNESCO.
Fast 30 Jahre lang waren sie in Afrika
unterwegs und haben die Stimmen un-
terschiedlichster Kulturen eingefangen.
Sie besuchten Pygméen und Eingebore-
nenstdmme in Ghana, Kamerun, Burun-
di und Senegal und zeichneten ihre
Gesinge auf. Diese Originalaufnahmen
wurden gesampelt und bilden zusam-
men mit der Musik ein Gespann, das
verzaubert. Deep Forest ist geprigt von
der Weisheit der Naturvolker, faszinie-
rend und voller Kraft.» Auch wenn man
einmal von der feinsinnigen Differen-
zierung zwischen den Gesdngen der
Eingeborenen einerseits und «Musik»
andererseits absieht: Afrikanische Mu-
sik als wiirzende Prise im Regenwald-
groove made in France, das Fremde als
Dekor des Eigenen, das zum Universel-
len tiberhoht wird, das Oko-Zeitgeist-
Thema «Regenwald» als durchsichtiges
Motiv einer Falschmiinzerei, die die
Sehnsucht nach dem Bewahren des
Natiirlichen mit der laborproduzierten
Falschung bedienen will — es sieht ganz
danach aus, als seien noch ldngst
nicht alle Varianten des musikalischen
Kolonialismus durchgespielt, als sei
der aktuelle Stand des musikalischen
Kolonialismus kein Endstand, sondern
nur ein Zwischenstadium.

Peter Niklas Wilson

Schallplattenhinweise

— Eberhard Schoener: Bali Agiing (1980);
Celestial Harmonies Cel 002

— Jon Hassell: Flash of the Spirit (1988);
Intuition No. 9 (EMI 1C 066-7 91186)

— Malcolm McLaren: Duck Rock (1983);
Charisma 810 432

— Brian Eno/David Byrne: My Life in the
Bush of Ghosts (1980); Virgin 207 963-620

— Caetano Veloso: Circulado (1991); Philips
510 639-2 (produziert von Arto Lindsay)

— Andres Vollenweider: White Winds
(1984); CBS 26195

— Kronos Quartet: Pieces of Africa (1992),
Elektra Nonesuch 7559-79275-2

— We Are One: We Are One (1992); Leffi
Records LR 510-3

— Rabih Abou-Khalil: Bukra (1988); MMP
170889-CD

— Codona: Codona 3 (1982); ECM 1243

— Zakir Hussain: Making Music (1986):
ECM 1349

— Anouar Brahem: Conte de [’incroyable
amour (1992); ECM 1457



	Zum aktuellen Stand des musikalischen Kolonialismus = Bilan du néo-colonialisme musical

