
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1994)

Heft: 41

Artikel: Zum aktuellen Stand des musikalischen Kolonialismus = Bilan du néo-
colonialisme musical

Autor: Wilson, Peter Niklas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Regenwaldgroove und Ethnoelektronik: zum aktuellen
Stand des musikalischen Kolonialismus

Die Zeiten, in denen sich abendländische Musikforscher
über «mangelhaft gebohrte Pfeifen aus Indonesien» oder
die «fragwürdigen Gesangsleistungen farbiger Weiber»
mokieren konnten, sind zwar vorbei. Kulturelle Herrschaft
spielt sich heute in andern Formen ab: Das Fremde ist zum
flüchtigen Reiz geworden, zum billigen Rohstoff, über
dessen technische Weiterverarbeitung und Distribution im
Westen entschieden wird. Doch auch die Bemühungen um
originale Ethno-Musiken laufen Gefahr, lediglich eine
krude Form von musikalischem Kolonialismus durch
eine subtilere Variante zu ersetzen.

</>

3
E
m

—
G

wwm

C
0
"5

c
0)

£
ü
</)

s mm

TS

"5

0)
o
ö
TJ
C
«5

to
o

§ I
n

0) J
3öo

2
(Q U
£ s|
N

_ onorités exotiques et ethnologie commerciale: bilan

H du néo-colonialisme mus,c® ri(ientaux se moquaient
Uéooque où les musicologues ^^^ïndonés.e » ou
hl?0?flûtes maladroitement perceeSoOeur ^ certes
« des chants douteu* r-lté culturelle s'affiche plus J"®1"
révolue, mais la supériorité cuiuw ^ excitant passager,
dieusement: l'exotisme es l'Occident

accomplis en 'av.- ca.

grossier par une variante pius subt.ie.

von Peter Niklas Wilson

Zweimal in der Woche finden im
Kraton, dem Sultanspalast der südjavanischen

Stadt Yogyakarta, öffentliche
Proben des Gamelan-Orchesters statt.
Eine Touristenattraktion ersten Ranges,
versteht sich. Und so finden sich an
jedem Montag- und Mittwochmorgen
Heerscharen Camcorder-bewehrter
Europäer ein, die das exotische Schauspiel
für den heimatlichen Bildschirm
festhalten wollen. Ein Schauspiel ist es in
der Tat, doch ist seine eigentliche Bühne
nicht da, wo sie die eifrigen Dokumentarfilmer

vermuten. Ihr eigenes Handeln
nämlich ist es, das viel eher einem
Spektakel gleicht als das gleichmütige
Agieren des Orchesters, und manchmal
fragt man sich, wer denn da wem ein
exotisches Schauspiel vorführt, wer
Akteur, wer Zuschauer ist. Nicht alle
der eiligen Gäste machen sich die kleine
Mühe, ihre Schuhe auszuziehen - wie
es die indonesische Etikette gebietet -,
ehe sie den Pavillon betreten, unter
dessen Dach das Orchester probt. Und
nur wenige wissen offenbar, dass es
einem Affront gleichkommt, seinem
Gegenüber, also in diesem Fall den
ehrwürdigen betagten Instrumentalisten
und Vokalistinnen, die nackten Fusssohlen

entgegenzustrecken. Aber sitzend
können ohnehin längst nicht alle Besucher

die überaus gelassene musikalische
Prozedur ertragen. In dichten Trauben
drängen sie sich dicht an die Musiker
heran und gehen in ihrem Eifer, den
schönsten close up eines der fremden
Instrumente oder seines Spielers zu
erhaschen, so weit, auch störende

Gegenstände, die sich dem filmischen
Blick entgegenstellen, kurzerhand
beiseite zu schieben. Unbekannt ist ihnen
auch die indonesische Selbstverständlichkeit,

dass jüngere Menschen ihr
Haupt nicht über das eines Alten zu
erheben haben - so wie es die selbst
schon nicht mehr ganz jungen Sängerinnen

des Ensembles vorführen, die
kauernd die Bühne betreten, um sich
nicht über ihre älteren sitzenden Kollegen

zu erheben. Die Touristen schert's
wenig. Ungeniert recken sie ihre Kame-
ra-maskierten Häupter direkt über die
ehrwürdigen Palastmusiker, die bei
allem Gleichmut ob solcher Rüpelhaftigkeit

doch schon einen bösen Blick
oder ein vernehmliches Zischen nicht
unterdrücken können. Da überrascht es
dann auch nicht weiter, dass nur die
wenigsten der auf Maximierung
farbenprächtiger Tableaux bedachten Ama-
teur-Cinematographen länger als fünf
Minuten am Ort des Geschehens
verharren. Denn da «passiert» in der
Musik doch einfach zuwenig, um die
Aufmerksamkeit über ein erstes Aha-
Erlebnis hinaus zu fesseln. Die Musik
des Palastorchesters von Yogyakarta hat
lange Weile, und für die ist keine Zeit
im dichtgedrängten Stundenplan des
Fernostreisenden.
Der flüchtige, besitzergreifende Blick
statt des geduldig aufnehmenden Ohrs,
«Kultourismus» als moderne Form der
Barbarei: der hässliche Europäer in
Aktion. Für mich ist dieser
Reiseeindruck zur visuellen Chiffre des
westlichen Umgangs mit nicht-westli-

4



cher Kultur geworden, Sinnbild einer
Mentalität, auf die auch heute noch das
Etikett «kolonialistisch» passt. Ein hartes

Wort, und die Einwände sind schnell
bei der Hand. Wer wird denn die rüpelhafte

Tolpatschigkeit einiger
abendländischer Barbaren zum Symbol des
Ganzen aufwerten! Hat sich denn nicht
unser Umgang mit anderen Kulturen in
den letzten Jahrzehnten grundlegend
gewandelt, ist nicht eurozentrischer
Hochmut globaler Toleranz und neugieriger

Offenheit für das Fremde
gewichen? Schütteln wir multikulturell
aufgeklärten Zeitgenossen nicht kollektiv

den Kopf über den Dünkel der
Musikforscher früherer Zeiten, die sich
über «ein paar mangelhaft gebohrte
Pfeifen aus Indonesien» oder die
«fragwürdigen
Gesangsleistungen farbiger Weiber»

mokierten? Zeugt die
Fülle multikultureller
Musikfestivals und Radioprogramme,

der rege Import
von Platten authentischer
nicht-westlicher Musiken
aus Alaska oder Zaire, das
reiche Angebot an Workshops

über afrikanisches
Djembe-Spiel oder australisches

Didgeridoo-Blasen
nicht von einem ästhetischen

Umdenken, das
nachgerade an Selbstverleugnung

der eigenen
Kultur grenzt?
Sicher, wir schreiben nicht
mehr das Jahr 1904, als
Hugo Riemann im
Vorwort des ersten Bandes
seines Handbuchs der
Musikgeschichte die oben
zitierten Urteile über
nicht-westliche Musiken
abgab. Und dennoch ist es
meiner Meinung nach
nicht nur legitim, sondern
auch höchst notwendig, beim Umgang
des Westens mit jenen Musiken, die so
gern pauschal als «aussereuropäisch»
bezeichnet werden, von kolonialistischen

Strukturen zu sprechen. Und
da darf man ruhig auf den Wortsinn der
Kolonialismus-Definition rekurrieren,
wie ihn aktuelle Lexika bieten. Als
«wirtschaftliche Expansion, die in Form
politischer Beherrschung einer
unterlegenen Kultur abgesichert wird»,
wird Kolonialismus dort beschrieben
- wozu in Bezug auf unser Thema
eigentlich nur hinzuzufügen wäre, dass
zur politischen Beherrschung natürlich
auch die kulturelle zählt. Denn was
hätte sich, fokussiert man's aufs
Musikalische, schon geändert?
Nichtwestliche Musiken anno 1994: Das sind
billige Ressourcen, Kolonialwaren
eben, die dem westlichen Konsumenten
ein angenehmes aurales Prickeln
verursachen, ganz, wie der tropische Pfeffer
die Schleimhäute reizt; Rohstoffe, über
deren technische Weiterverarbeitung
und Distribution im Westen entschieden

wird, der allein federführend ist,
was die akustischen Handelsbeziehungen

betrifft. Nur eines unterscheidet

diese neuzeitliche Form des Kolonialismus

von der historischen: Der christliche

Missionsgedanke spielt in ihm
keine Rolle mehr. Im Gegenteil: Die
Spiritualität nicht-westlicher Kulturen,
wie sie sich nicht zuletzt in ihrer Musik
artikuliert, ist nicht mehr verhasstes
Heidentum, sondern selbst zum Rohstoff

geworden, von dem parasitär
ein ganzer westlicher Industriezweig
namens New Age lebt.

Wem gehört die Musik?
Die globalen musikalischen
Besitzverhältnisse sind heute klarer denn je.
Im Zuge der allgemeinen wirtschaftlichen

Konzentrationsprozesse sind nur
wenige musikalische Grossunternehmen

verblieben - Sony/Columbia/CBS,

Polygram/Philips/Deutsche Grammophon,

Bertelsmann/RCA, WEA (Wamer-
Electra-Atlantic) usw. -, die über
nationale Dependancen und Sub-Labels
den überwiegenden Anteil globaler
musikalischer Produktion und Distribution
kontrollieren. Und ob des gestiegenen
westlichen Interesses an nicht-westlichen

Klängen ist in den letzten Jahren
eben auch jene Musik in den Hörbereich

der Konzernstrategen gerückt, die
zuvor als regionale Randerscheinung
ignoriert wurde. Der Afrika- und latin-
Boom auf dem Tonträger-Markt beweist
es: Die Grossen des westlichen music-
business haben es noch immer verstanden,

die Nachfrage nach musikalischer
Exotik in ihrem Sinn zu kanalisieren.
Wegbereiter zum Portemonnaie westlicher

Hörer sind dabei Megastars wie
David Byrne und Paul Simon, die - ob
aus genuiner Begeisterung oder
künstlerischer Ratlosigkeit, sei dahingestellt
- ihre eigenen Produktionen und Tourneen

der letzten Jahre zu show-cases
für nicht-westliche Musiker und
Musikgruppen machten. Dementsprechend
bestimmt sich das westliche Interesse
am musikalisch Fremden durch seine

Sanktionierung durch die eigenen Stars:
Die deutschen Konzerte der afro-brasi-
lianischen Trommelgruppe Olodum
vom Herbst 1992 standen unter dem
Gütesiegel «bekannt durch Paul Simons
Rhythm of the Saints».
Immer wieder zeigt sich dabei, dass die
Kontrolle der musikalischen Besitzverhältnisse

nicht von der Kontrolle über
die Technik zu trennen ist. Denn unter
diesem Gesichtspunkt entlarvt sich die
so gern beschworene «Gemeinsamkeit»
interkulturellen Musikmachens allzu oft
als strikte Hierarchie: Dort der mächtige

westliche Produzent als konzeptuel-
les mastermind und Verfüger über die
technischen Produktionsmittel - dort
der «Exot», der sich gutwillig, neugierig

oder auch in der berechtigten Hoff¬
nung auf Gewinn an
Prestige und Einkommen auf
das Abenteuer einlässt,
der seine musikalische
Ware anbietet, ohne zu
wissen, was qua Technik
aus ihr wird. Hören wir,
wie der Keyboardspieler,
Dirigent und multimediale

Schaumschläger
Eberhard Schoener den
Entstehungsprozess seiner

LP Bali Agüng
beschreibt - einer Platte, in
der Gamelan-Texturen zum
willkürlich ein- und
ausgeblendeten Dekor einer
diffusen pseudo-minima-
listischen Elektronik-
Klangtapete degradiert
werden: «Viele Stunden,
Tage und Wochen lang
lauschten meine Freunde
und ich in der Residenz
von Prinz Agüng Raka
den meisterlichen Vorführungen

der Gamelanmu-
siker. Sie hörten meiner
Musik mit grosser Ruhe

und Selbstbeherrschung zu, als sei es
nicht das erste Mal, dass sie elektronische

Musik hörten. [...] Und wir wurden

Freunde und spielten zusammen,
als hätten wir das schon immer getan.
Ich leitete ihr Orchester und lernte, mit
ihnen zu improvisieren. Ich wurde ihr
Nadi, ihr Zauberer. [...] Das wahre Bali
eröffnete sich uns, ganz langsam und
scheu. So wurde die .andere Zeit' zur
Wirklichkeit für uns, und erst dann
konnte Bali Agüng beginnen.» Kurz:
Synthesizer statt bunter Glasperlen;
Schoener kam, hörte und siegte. Erst
durch Schoeners Elektronik kam das
«wahre» Bali akustisch zu sich selbst,
und erst durch Schoener wurde dieses
«wahre Bali» zur Ware Bali: AU compositions

by Eberhard Schoener, so steht
es in unerfreulicher Eindeutigkeit auf
dem LP-Cover.
Mehr Verständnis für die musikalischen
Beiträge seiner nicht-westlichen Partner

hatte zweifellos der New Yorker
Trompeter und Elektronik-Experte Jon
Hasseil, der 1988 eine Platte mit der
Perkussionsgruppe Farafina aus Burkina

Faso einspielte. Doch auch wenn die
Konturen der von Farafina entwickel-

5



ten Stücke in Flash of the Spirit -so der
Name der Platte - erkennbar bleiben:
die hybrid compositional form, die
electronic musical superstructure, in die
diese Vorlagen gekleidet werden, die
Bearbeitung, diefinal mix decisions und
das allentscheidende record concept: all
dies, was offenbar aus dem Getrommel
der Afrikaner erst ein zeitgemässes
Ethno-Medienkunstwerk macht, ist - so
entnimmt man der Plattenhülle - Werk
des New Yorkers Jon Hasseil, der dann
auch mit dem Etikett Fourth World
Music gleich eine griffige Formel für
solche westliche Veredelung
nichtwestlicher Klänge anbietet. Wer die
Technik hat, hat das Sagen.
Ob die afrokubanischen Priester, die
südafrikanischen Township-Musiker,
die kolumbianischen Musiker, die der
englische Produzent Malcolm McLaren
auf seiner LP Duck Rock mit Disco-
Rhythmen und Scratch-Geräuschen zu
einem Hightech-Kultureintopf verrührte,
Einfluss auf das Produkt hatten?
Gutmütig mag man solche Ethno-Disko-
Mixturen als Reklame für die
nichtwestlichen Originale interpretieren,
nach dem fragwürdigen Motto: Wer den
Verschnitt goutiert, wird dann auch nach
den Originalen greifen. Doch auch diese

musikalische «Entwicklungshilfe»
funktioniert nach dem zynischen Motto:
Brot für die Welt - aber die Wurst bleibt
hier. Als Komponisten sämtlicher Titel
werden - wen wundert's - McLaren und
sein Koproduzent Trevor Horn genannt.
Oft weiss man nicht, was man mehr
beklagen sollte: Die finanzielle Enteignung,

die solcher freier Welthandel mit
akustischen Warenproben bedeutet,
oder die künstlerische Entmündigung -
so etwa, wenn die subtile Melismatik
und höchste rhythmische Differenzierung

der libanesischen Sängerin Dunya
Yusin, von einer musikethnologischen
Platte kopiert, in Brian Enos und
David Byrnes Kultplatte My Life in
the Bush of Ghosts von heulenden
E-Gitarren und brachialen Drum-Sounds
verschüttet werden. Aber nicht allein in
der Konfrontation traditioneller oder
neo-traditioneller nicht-westlicher
Musiken und westlicher Producer-Mentali-
tät kommt es zu derartiger wirtschaftlicher

und ästhetischer Kolonialisierung.
Selbst da, wo das nicht-westliche
Ausgangsprodukt schon das einer hochtechnisierten

industriellen Metropolenkultur
ist, meinen die Herren über globale
Distribution noch künstlerisch eingreifen
zu müssen, um das exotische Produkt
«weltmarktfähig» zu machen: abzulesen

an Produktionsbedingungen mancher

Afro-Pop-Platten, die - ungeachtet
des Vorhandenseins modernster
Technologie in den westafrikanischen
Grossstädten - auf Wunsch der westlichen
Produzenten in europäischen oder
amerikanischen Studios unter westlicher
Regie eingespielt werden; abzulesen
auch an neueren Platten brasilianischer
Stars wie Caetano Veloso oder Marisa
Monte, die erst durch künstlerische
Supervision eines New Yorker
Produzenten zu global verkäuflichen
Markenartikeln geadelt werden mussten

- als wären Künstler dieses Kalibers
nicht in der Lage, die technische
Umsetzung ihrer musikalischen Vorstellungen

selbst zu überwachen.

Schnellschuss oder Synthese
Der musikalische Kolonialwaren-Markt
ist einer der flüchtigen Reize. So wie
die Lebensmittelabteilungen unserer
Warenhäuser in schneller Folge immer
buntere exotische Früchte anpreisen,
liegt auch im Musikalischen der Reiz
im Neuen, Unbekannten - eine Ungeduld,

die mitunter musikalisch groteske
Formen annimmt: etwa auf Andreas
Vollenweiders LP White Winds von
1984, auf der innerhalb weniger Minuten

im multikulturellen Staffettenlauf
indonesische Metallophone, chinesische

Mondlauten, (pseudo-)indische

Saiteninstrumente und karibische Reg-
gae-Rhythmen am Hörer vorbeirasen -
bis die schmeichelnden Harfenklänge
Vollenweiders, unterlegt mit westlichen
Pop-Texturen, den Hörer wieder in die
sichere musikalische Heimat zurückgeleiten.

Kein Wunder, dass diese Ästhetik

des ephemeren Ohrenkitzels auch
dort dominiert, wo - selbstverständlich
«gleichberechtigte» - Kollaborationen
westlicher und nicht-westlicher Musiker

annonciert werden. Der indische
Perkussionist Trilok Gurtu, seit den
späten siebziger Jahren in der
Bundesrepublik heimisch und seitdem ein
gerne gesehener Gast bei Multi-Kulti-
Projekten, wusste schon, wovon er
sprach, als er unlängst in einem
Rundfunkinterview den Mangel wirklicher
musikalischer Kommunikation bei den
meisten dieser Projekte kritisierte.
Allzuoft wurde er in die Rolle des Ethno-
Koloristen gedrängt, der belanglose
Produktionen mit einem hübschen
exotischen Dekor versehen sollte, und allzu
selten hatte er den Eindruck, dass seine
westlichen Partner die Bedeutung seiner

Beiträge überhaupt verstanden.
Aber ein solches Verstehen setzte eben
den gemeinsamen Background einer
intimen Kenntnis indischer traditionel¬

ler Musiken voraus - und die ist leider
nicht im Instant-Verfahren zu haben.
Der lange Lernprozess, in dem in vielen
nicht-westlichen Kulturen, vielfach in
direkter oraler Tradierung von Meister
zu Schüler, nicht nur musikalische
Strukturen, sondern auch die damit
assoziierten semantischen, teils
metaphysischen Inhalte überliefert werden,
lässt sich nicht simulieren, und
die New-Age-Musikphilosophen, die
interkulturelle Unterschiede als nur
belanglose Akzidentien einer im Kern
identischen Weltmusik hinwegerklären,
das essentiell Andere im Handstreich
enf-fremden wollen, predigen - bewusst
oder unbewusst - ästhetische Respektlosigkeit

und künstlerischen Leichtsinn
- Leichtsinn, wie er beispielsweise in
den letzten Jahren auf diversen Jazz-

Festivals in Gestalt hastig zusammen-
geschusterter, oft genug eher von
Veranstaltern als von Musikern
inszenierter «Jazz mçets...»-Projekte zu
bestaunen war. Da hiess es meist eben
doch Eintopf statt Dialog des Differen-
ten - ein Dialog, der eben nicht nur
vom kleinsten gemeinsamen Nenner
(der sich natürlich immer finden lässt)
handeln müsste, sondern auch von den
Unterschieden und Inkommensurabili-
täten.

Immer schön exotisch bleiben!
Das fade Spiel der inszenierten Synthesen,

des imperialistischen Kulturklaus
westlicher Musiker, Produzenten,
Impresarios und Marktstrategen
durchschauen inzwischen so manche sensiblere

europäische und amerikanische
Mitmenschen. Ihre Parole lautet: weg
von Ethno aus zweiter Hand, hin zu den
Originalen, zum Echten, Ursprünglichen.

So verständlich diese Reaktion ist,
so leicht kann sie dazu führen, dass man
eine krude Form von musikalischem
Kolonialismus mit einer lediglich
subtileren Variante vertauscht. Die gibt sich
dort zu erkennen, wo diese westlichen
Liebhaber des Authentischen allergisch
auf solche musikalische «Verunreini-

Gamelan-Orchester in einem balinesischen Dorf

6



gungen» reagieren, die nicht westliche
Zutat sind, sondern von nicht-westlichen

Musikern im Prozess der
unvermeidlichen Auseinandersetzung mit der
omnipräsenten westlichen Kultur selbst
verursacht werden. «Immer hübsch
exotisch bleiben!», so lautet, überspitzt
formuliert, der Appell jener Connaisseurs,

die nicht-westlichen Musikkulturen

eine museale Statik verordnen
wollen, welche sie wohl nie hatten.
Es gibt in vielen Fällen zweifellos gute
ästhetische Gründe, die Veränderung
traditioneller nicht-westlicher Musiken
unter dem medialen Ansturm des
Westens als Verlust zu interpretieren. Doch
steckt hinter dem Wunsch nach der
Bewahrung des Fremden als Fremdes
oft genug ein Akt der Projektion: Das
andere, Fremde, wird als das erlebt, in
dem jene Werte überleben, die man in
der eigenen Kultur vermisst. So werden
nicht-westliche Musiken in manchmal
erschreckender Pauschalierung als
«intuitiv»,, «körperbetont», «sinnlich»
beschrieben, unangekränkelt von westlicher

Ratio und Reflexion. Da wird die
kulturelle Welt in Zonen des Intellekts
und der Körperlichkeit dividiert, werden

Strukturbewusstsein und
Rhythmusgefühl genau lokalisiert. Dass etwa
die Freunde afrikanischer Musik, die da
den afrikanischen Musiker zum
rhythmuserfüllten Triebmenschen stilisieren,
nur unter positiven Vorzeichen jene
rassistischen Klischees weitertragen, die
seit Jahrhunderten einer differenzierten
Betrachtung afrikanischer Kreativität
entgegenstehen, ist ihnen meist selbst
nicht bewusst, wird aber dann schlagartig

klar, wenn man sieht, wie negativ in
den westlichen Medien schwarze Musiker

bewertet werden, deren Interessen
von denen divergieren, die das Klischee
Musikern schwarzer Hauptfarbe
zuschreibt: Sie sind, so wird ihnen bedeutet

- seien sie nun afrikanische Komponisten

Neuer Musik oder komponierende
afroamerikanische Musiker aus dem

Jazzmilieu -, in fortschrittsgläubiger
Naivität westlichen Denkmustern
aufgesessen und sollten besser schnellstens
zu ihren roots zurückkehren: Neger,
trommle, denke nicht!
So ist es auch zu verstehen, dass selbst
auskomponierte Streichquartettsätze
afrikanischer Musiker, wie sie auf der
Pieces ofAfrica-CD des Kronos-Quar-
tetts enthalten sind, in einer Weise
vermarktet werden, als handele es sich
quasi um Naturlaute aus der afrikanischen

Savanne: Im Begleittext zur CD
ist zwar ausführlich von afrikanischen
Vogelstimmen, dem primitiven Wasserrad,

von Trommeln und Ritualen die
Rede, aber nirgends davon, dass fast
alle der hier vertretenen Komponisten
ihre afrikanische Heimat vor vielen Jahren

mit einem US-amerikanischen
Wohnsitz vertauscht haben, dass viele
von ihnen an westlichen Universitäten
studierten oder nun dort lehren. Dieses
selektive Schweigen ist kein Zufall.
Denn lenkte man die Aufmerksamkeit
auf dieses Faktum, so würde ja schlagartig

deutlich, dass es ja eben nicht das
«echte», «gute» Afrika ist, das sich hier

musikalisch äussert. Der kommerzielle
Erfolg der «Pieces of Africa» zehrt von
der Suggestion einer Authentizität, die
in Wahrheit eine vielfach gebrochene
ist: vom Handel mit der Illusion.

Medium und Message
Nahe liegt da der Einwand, dass es
doch in der Wüste des allgegenwärtigen
eurozentrischen Musik-Kolonialismus
seit einigen Jahren Oasen kultureller
Gleichberechtigung gebe: etwa dort, wo
auf den unter dem Etikett WOMAD
World of Music, Arts and Dance)

veranstalteten internationalen Festivals
nicht-westliche Musiken ohne jegliche
künstlerische Bevormundung präsentiert

werden. Der Einwand ist berechtigt

- und trägt doch nicht allzu weit.
Denn selbst da, wo nicht-westliche
Musik künstlerisch unbeeinträchtigt
über westliche Bühnen geht, stimmt ihr
Kontext nicht mehr. Viele der da einem
staunenden und fraglos interessierten
Publikum dargebotenen Exotika sind
funktionale Musiken - Musiken, deren
Bedeutung sich nur durch ihren rituellen,

zeremoniellen, metaphysischen
Kontext erschliesst. Und der lässt sich
nicht transportieren oder simulieren.
Was hat der Soundtrack karibischer
Voodoo-Zeremonien auf einer europäischen

Konzertbühne zu suchen? Was
bedeutet die ekstatische Inbrunst sufi-
stischer Qawwali-Gesänge bei einem
multikulturellen Freiluftspektakel, dessen

buntes laisser-faire von den Come
Together-V&volen eines Tabakmultis
finanziert wird? Solche Absurditäten,
solche eklatanten Widersprüche
zwischen Kunst und Kontext deuten auf
kaum zu überwindende Inkompatibilitäten

zwischen Musik und Medium hin:
Im multikulturellen Potpourri eines
Weltmusikfestivals werden die
individuellen Musiken zu austauschbaren
Programmpunkten. Sind die Musiken
nur «fremd», «interessant», womöglich
noch «authentisch», so werden sie im
einzelnen doch gleichgültig, so
verschwindet die Aura der einzelnen
Musikkultur, ihr Gefüge kultureller,
ritueller, religiöser Konnotationen, der
geistige Überbau der akustischen Strukturen.

Das mag in einer säkularisierten
westlichen Musik, in der es allein um
das «Interessante» der Musik oder ihrer
Präsentation geht, keine Rolle spielen.
Für viele nicht-westliche Musiken
bedeutet es die Negierung ihrer raison d'être,
ihrer Substanz - und damit ihr Todesurteil.

Nur die klingende Hülle bleibt.

Gute Absichten
und ihre Folgen
Gute Absichten allein genügen nicht,
um aus der neokolonialistischen Falle
zu entkommen. Paradoxerweise kann
man beobachten, dass gerade manche
multikulturelle Musjkprojekte, die als
Ansätze zu einer Überwindung von
Kolonialismus und Rassismus gedacht
sind, unfreiwillig zu Manifestationen
kolonialen Umgangs mit nicht-westlicher

Musik werden. Ein aktuelles
Beispiel: Unter dem Slogan We Are One
wollte unlängst eine im norddeutschen

Oldenburg beheimatete Musikerinitiative
ein musikalisches Zeichen gegen die

Ausländerfeindlichkeit und Diskriminierung

von Immigranten in der
Bundesrepublik setzen. Musikerinnen und
Musiker aus Deutschland, Kamerun,
Ghana, Peru, aus den USA, der Türkei,
Jamaika, Kanada, Grossbritannien und
dem Iran, die in interkulturellen
Musikgruppen Nordwestdeutschlands
mitwirken, wollten mit einem CD- und
Festival-Projekt ihr Interesse an einem
lebendigen multikulturellen Musikleben
artikulieren, das Vertretern aller Kulturen

gleiche Möglichkeiten der
Entfaltung bietet. Publikums- und
medienträchtiges Aushängeschild dieses
noblen und mit bewundernswertem
ideellem, zeitlichem und finanziellem Einsatz

betriebenen Unterfangens ist eine
von den Musikern gemeinsam erstellte
CD, die Beiträge diverser multikultureller

Gruppen enthält und damit ein
klingendes Plädoyer für friedliche
Koexistenz sein will. Der Titelsong We Are
One soll das musikpolitische Motto
akustisch formulieren: In ihm sind alle
fünfzig beteiligten Musiker vokal und
instrumental vertreten. Fragt sich nur
wie. Beherrscht wird das in der Dance
Mà-Fassung über siebenminütige Stück
von harten Hip-Hop-Maschinen-Beats,
die die Musik in ein unentrinnbares
rhythmisches Raster pressen. Man will
ja schliesslich, so die von den Initiatoren

bekundete Intention, dass der Titel
im Radio gespielt wird. Über dieser
soliden Grundlage erklingt, kollektiv
gesungen, der versöhnliche We Are
One-Chorsatz. Dazwischen eingestreut
sind, als akustische Belegexemplare
des interkulturellen Hintergrunds und
manchmal eher zu ahnen als genau
auszumachen, miniaturisierte Schnipsel
nicht-westlicher Provenienz: nahöstliche

Saitenklänge, orientalische Ge-
sangsmelismen, unlokalisierbare, doch
zweifellos exotische Streicher- und
Flöten-Sounds. Man hört es: Die künstlerischen

Köpfe des Projekts, einige junge,
übrigens ausnahmslos deutsche Musiker,

haben die Balance zwischen fein
dosierter Exotik und airplay-Tauglichkeit

zweifelsohne genau austariert.
Fragt sich nur, ob mit diesem
vorauseilenden Gehorsam gegenüber den
musikalischen Usancen der aktuellen
Pop-Charts nicht der Bock zum Gärtner
gemacht wurde: Exotik unterm
HipHop-Hammer. Ein Zufall vielleicht nur,
aber ein beziehungsreicher, dass der
Keyboarder George Kochbek, Koproduzent

der Platte, ein ehemaliger
Mitarbeiter Eberhard Schoeners ist... Das
andere, Fremde, für dessen
Gleichberechtigung doch da geworben werden
soll, hat im dancefloor-h&boraXofmm
erst gar keine Chance, in seiner Eigenart

gehört zu werden. Gleichmacherei
statt Emanzipation: Die Musik spricht
den hehren Intentionen ihrer Urheber
Hohn.

Perspektiven
Wer die Beschreibung einer desolaten
Lage vorlegt, wird leicht in die Rolle
gedrängt, nun auch die probaten Ant-

7



Worten parat haben zu müssen. Solche
Erwartungen müssen hier enttäuscht
werden, schon deswegen, weil es absurd
wäre, wenn der westliche Theoretiker
den Königsweg aus dem kolonialistischen

Dilemma wiese. Antworten können

allein die Musiker. Eines scheint
jedoch wahrscheinlich: Diese Antworten

werden nicht aus der Herrscherperspektive

kommen. Westlichen Musikern
fällt es offenbar schwer, ihre eigenen
kolonialistischen Verhaltensmuster zu
reflektieren - und selbst dort, wo
Ansätze dazu erkennbar sind, sorgen -
siehe Paul Simon und Peter Gabriel -
die Strukturen des Musikbetriebs dafür,
dass der kleine Funke von Verständnis
doch wieder zum Multi-Kulti-Spekta-
kel trivialisiert wird. Festivalveranstalter

wollen grossdimensionierte
«Projekte», die executive
producers der Plattenmultis und
auch die interkulturellen Dealer

vieler kleinerer Weltmusik-
Wellenreiter-Firmen erwarten
aufregende, neue Fusions-
Konzepte und hochtechnisierte
Produktionsfinessen (um den
unnachahmlichen PR-Jargon zu
einer CD des deutschen
Schlagzeugers und Elektronik-Experten

Harald Grosskopf zu
zitieren: «energetischer Regen-
waldgroove und pilzberauschte
Ethnoelektronik»). Dass in einem
solchen Klima das zarte Pflänz-
chen des ruhigen und
gleichberechtigten Dialogs kaum in
angemessener Bedächtigkeit
wachsen kann, leuchtet ein.
Worauf also könnte man
hoffen? Hoffen kann man, so
denke ich, auf kulturelle
Grenzgänger: Musiker, die an der Peripherie
des westlichen Kulturimperiums
aufwuchsen, Kultur noch vor ihrer
Reduktion zum kommerziellen Spektakel
erlebten und erst nach ihrer Prägung
durch eine relativ intakte Musikkultur
in den Westen kamen. Von solchen
Musikern mögen Impulse zur künstlerischen

Reflexion über die Chancen und
Schwierigkeiten der Begegnung westlicher

und nicht-westlicher Muster des
Musikdenkens erwartet werden. Hoffnung

kommt da auf, wo Musiker aus
nicht-westlichen Traditionszusammenhängen

selbst die Partner ihrer interkulturellen

Sondierungen auswählen und
ihre Platten in Eigenregie produzieren -
so wie der libanesische, seit längerem
in der Bundesrepublik wohnende
Ud-Spieler Rabih Abou-Khalil, der
seine Musik unter anderem mit einem
aus amerikanischen Jazzmusikern und
einem südindischen Perkussionisten
besetzten Ensemble realisiert. Hoffnung
besteht in der Begegnung kultureller
Grenzgänger, die ohne die Regie des
Grossen Konzeptionators zum
musikalischen Austausch zusammentreffen
- einem Austausch, wie er beispielsweise

im Trio Codona praktiziert
wurde, dem der weitgereiste Free-Jazz-
Trompeter Don Cherry, der amerikanische

Musikethnologe Colin Walcott und
der brasilianische Perkussionist Nana

Vasconcelos angehörten: drei
Menschen, die alle ihre musikkulturelle
Heimat verlassen hatten und gelernt
hatten, nicht auf dem Eigenen zu beharren,

sich dem anderen zu öffnen und
ihm ruhig zuzuhören. Dort, wo - selten

genug - auf Seiten des westlichen Partners

tatsächlich jene intime Kenntnis
der anderen Kultur vorhanden ist, die
den Dialog über das Stammeln in
einem rudimentären musikalischen
Esperanto erhebt: wie auf einer Platte,
die der indienerfahrene Gitarrist John
McLaughlin mit Zakir Hussain und
Hariprasad Chaurasia, zwei Virtuosen
traditioneller indischer Musik, und
dem norwegischen Saxophonisten Jan
Garbarek einspielte. Oder dort, wo die
verschiedenen Kulturen ohnehin durch

ihre Geschichte so viele Berührungspunkte

haben, dass es an musikalischem
Gesprächsstoff nicht fehlt - so, wenn
der tunesische Ud-Spieler Anouar
Brahem und sein trommelnder Landsmann

Lassad Hosni mit zwei Vertretern
verschiedener türkischer Musiktraditionen

musizieren: dem Nay-Bläser Kudsi
Erguner, der die sufistische Derwisch-
Musik repräsentiert, und dem
Zigeuner-Klarinettisten Barbaras Erköse.
Bezeichnend wohl, dass bei keinem der
genannten Beispiele der Machtfaktor
Technik anders als in der Gestalt
moderner Aufnahmeverfahren ins Spiel
kommt: keine Mehrspurmontagen,
keine Live-Elektronik, keine Verfügung
über gesampelte Klangproben. In
solchen ruhigen, intimen, unforcierten,
selbstbestimmten wechselseitigen
Lernprozessen steckt die Saat eines musikalischen

Verhaltens, das kolonialistische
Barrieren des Verständnisses wenn nicht
niederreissen, so doch durchlässiger
gestalten könnte.

Postskriptum
Gerade, als ich diesen Text fertigstelle,
bringt mir die Post eine Broschüre der
Sony Music ins Haus. Ein buntes Foto
vom immergrünen Regenwald lässt
tropische Musikgenüsse erwarten. In der
Tat: «Deep Forest ist ein tanzbarer
Traum», so lese ich da, «Der Traum

vom Einklang, von Harmonie. Michel
Sanchez und Eric Mouquet haben
diesen Traum vorgeträumt. Den beiden
französischen Komponisten ist es

gelungen, eine universelle Sprache zu
schaffen, die weit davon entfernt ist,
sich in die Schublade der sogenannten
,Aussereuropäischen Musik' einzureihen.

Moderne, tanzbare Grooves bilden
das Gerüst einer Musik, die sich
jenseits aller Kategorien bewegt - Musik,
die die Seele berührt.» Aber auch dieses
universelle Seelenlabsal, das mittels
segensreicher Grooves aus französischer

Feder dem Ghetto der aussereuro-
päischen «Schublade» entflieht, kommt
nicht ganz ohne «echt exotische»
Spurenelemente aus - in homöopathischer
Dosierung, versteht sich. Denn, so
belehrt uns der Sony-Werbetexter weiter:
«Hugo Zempe und Shima Aran sind
Musikwissenschaftler der UNESCO.
Fast 30 Jahre lang waren sie in Afrika
unterwegs und haben die Stimmen
unterschiedlichster Kulturen eingefangen.
Sie besuchten Pygmäen und
Eingeborenenstämme in Ghana, Kamerun, Burundi

und Senegal und zeichneten ihre
Gesänge auf. Diese Originalaufnahmen
wurden gesampelt und bilden zusammen

mit der Musik ein Gespann, das
verzaubert. Deep Forest ist geprägt von
der Weisheit der Naturvölker, faszinierend

und voller Kraft.» Auch wenn man
einmal von der feinsinnigen Differenzierung

zwischen den Gesängen der
Eingeborenen einerseits und «Musik»
andererseits absieht: Afrikanische Musik

als würzende Prise im Regenwald-
groove made in France, das Fremde als
Dekor des Eigenen, das zum Universellen

überhöht wird, das Öko-Zeitgeist-
Thema «Regenwald» als durchsichtiges
Motiv einer Falschmünzerei, die die
Sehnsucht nach dem Bewahren des
Natürlichen mit der laborproduzierten
Fälschung bedienen will - es sieht ganz
danach aus, als seien noch längst
nicht alle Varianten des musikalischen
Kolonialismus durchgespielt, als sei
der aktuelle Stand des musikalischen
Kolonialismus kein Endstand, sondern
nur ein Zwischenstadium.

Peter Niklas Wilson

Schallplattenhinweise
- Eberhard Schoener: Bali Agüng (1980);

Celestial Harmonies Cel 002

- Jon Hasseil: Flash of the Spirit (1988);
Intuition No. 9 (EMI IC 066-7 91186)

- Malcolm McLaren: Duck Rock (1983);
Charisma 810 432

- Brian Eno/David Byrne: My Life in the
Bush ofGhosts (1980); Virgin 207 963-620

- Caetano Veloso: Circulado (1991); Philips
510 639-2 (produziert von Arto Lindsay)

- Andres Vollenweider: White Winds
(1984); CBS 26195

- Kronos Quartet: Pieces of Africa (1992);
Elektra Nonesuch 7559-79275-2

- We Are One: We Are One (1992): Leffi
Records LR 510-3

- Rabih Abou-Khalil: Bukra (1988); MMP
170889-CD

- Codona: Codona 3 (1982); ECM 1243

- Zakir Hussain: Making Music (1986);
ECM 1349

- Anouar Brahem: Conte de l'incroyable
amour (1992); ECM 1457

Tanzorchester Bharhut (Indien)

8


	Zum aktuellen Stand des musikalischen Kolonialismus = Bilan du néo-colonialisme musical

