
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1993)

Heft: 38

Buchbesprechung: Livres = Bücher

Autor: Heister, Hanns-Werner / Rosset, Dominique / Steinauer, Mathias

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein sperriges
Œuvre

Christoph Delz zum Gedenken

Am 13. September ist Christoph Delz
im Alter von erst 43 Jahren gestorben.
Trotz einer langwierigen Krankheit
steckte er voller Pläne als Komponist
und Pianist; doch nun ist das Ende für
alle unerwartet rasch gekommen und
noch ganz unfassbar. Im Frühjahr hat er
nach erstaunlich kurzer, aber äusserst
intensiver Arbeitszeit sein letztes Werk,
die gut dreiviertel Stunden dauernde
Kantate Istanbul für Soli, Chor, Klavier
und grosses Orchester abgeschlossen.
Die teilweise hastigen Schriftzüge der
Partitur - ganz ungewohnt für den
skrupulösen Kalligraphen Delz - zeugen
vom enormen inneren Zeitdruck, unter
dem dieses für ihn vielleicht radikalste
und gleichzeitig rätselhafteste Werk
entstanden ist. Zwischen den griechischen

und lateinischen Texten aus der
Odyssee und Ovids Heroiden gibt es
Satzfetzen krudester Art, zum Teil in
Umgangssprache, daneben aber auch
den Luther-Choral Mitten wir im Leben
sind mit dem Tod umfangen im
unveränderten Bach-Satz. Kunstvolle Chor-
und Orchestersätze
stehen neben Äusserungen

von fast gewaltsamer

Simplizität. Wir
kennen das oft aggressive

Hereinnehmen
roher Zeichen aus der
Umwelt aus früheren
Werken: Revolverschüsse

in Die Atmer
der Lydia, einer
subtilen Orchesterstudie
über mit wissenschaftlicher

Akribie analysierte

und umgesetzte
Atmungsvorgänge,
oder die kreischende
Kreissäge in seinem
berühmten Orchesterstück

Im Dschungel.
Die Musik wirkt bei
Delz immer wie auf Abruf. «Die Zeit
springt wie eine defekte Schreibmaschine»

schreibt Burroughs im Naked
Lunch. Der Umgang mit der sich
dehnenden, überstürzenden, stillstehenden
Zeit gehört zum Aufregendsten in Delz'
Musik.
Die Liste seiner Werke - er war sehr
selbstkritisch, hat etliches wieder
zurückgezogen - ist kurz: 14 Werke,
davon allein 5 Werke mit Chor, was für
einen Komponisten seiner Generation
sicher erstaunlich ist, 6 für oder mit
Orchester, 8 mit solistischem Klavier.
Als Pianist hat er sich also gewisser-
massen in seine Partituren mit
hineinkomponiert. Die Mitwirkung bei den
Aufführungen brachte ihm nicht nur den
ersehnten hautnahen Kontakt mit dem
Klang, sondern auch die Möglichkeit,
auf die Einstudierung in der ihm eigenen,

minutiösen Art Einfluss zu
nehmen. Auch als Pianist war er ganz
unverwechselbar. Nicht einschmeichelnd,
sondern streng, präzis, fast «sachlich»,

dabei mit sicherem Blick für das
Besondere, das er jäh aufblitzen liess.
Seine Vorlieben galten Schumann,
Liszt, Debussy. Eine Aufnahme von
Mussorgskys Bilder einer Ausstellung
ist zur Zeit als CD greifbar, seine letzten

Aufnahmen waren Liszts h-Moll-
Sonate und die Phantasie von
Schumann. AufAussenstehende wirkte
Christoph Delz manchmal etwas distanziert.
Wer ihm aber näherkam, lernte einen
Menschen von grosser Herzlichkeit
kennen, gepaart mit jener hellwachen
Empfindsamkeit, die auch aus seiner
Musik herausklingt für den, der sich von
ihren Stacheln nicht abschrecken lässt.
Auf unverständige Kritik reagierte er
äusserst gereizt; andererseits war er
imstand, einem eine Partitur zu schik-
ken mit der treuherzigen Bemerkung, er
wolle das betreffende Werk vielleicht
zurückziehen, man möge sich doch bitte

dazu ganz ungeniert äussern... Kjell
Keller sprach in einem kurzen Nachruf
am Radio vom Aussenseiter Christoph
Delz. Gewiss. Aber fühlen sich nicht
mittlerweile alle, die etwas auf sich
halten, in diesem kuriosen Land der
verlorenen Identität als Aussenseiter?
Besteht vielleicht die Schweizer
Kulturlandschaft aus einer einzigen An¬

sammlung von Aussen-
seitern und Aussen- sei-
terinnen?
Christoph Delz hat nach
seiner Schulzeit
in Basel - Lehr- und
Konzertdiplom hatte
er schon vor der Matura
absolviert - die
Schweiz verlassen, um
in Köln (unter anderen
bei Aloys Kontarsky
und bei Stockhausen)
weiter zu studieren. In
Köln ist er bis 1989
wohnhaft geblieben,
und dort hat er auch
seine ersten Erfolge feiern

können. 1983
erhielt er den Musikpreis
der Stadt Köln. Einen

internationalen Durchbruch erlebte er
1983 mit der Uraufführung seines
Orchesterwerks Im Dschungel in
Donaueschingen, wo später auch das Klavierkonzert

und die Jahreszeiten aufgeführt
wurden. Auch bei der BBC London
gelangten etliche seiner Werke zur
Aufführung und zu exzellenten
Rundfunkproduktionen. Solche Erfolge wurden
im schweizerischen Inland gelegentlich
auch weniger freundlich vermerkt, und
als Delz 1989 in die Schweiz zurückkehrte

- er lebte bis zu seinem Tod in
Riehen bei Basel - fühlte er sich eini-
germassen isoliert vom Musikbetrieb.
Wahrscheinlich wird er, der eher
zurückhaltend und in seinen Kontaktnahmen

sehr wählerisch war, zu dieser
gewissen Isolation das seine beigetragen

haben. Immerhin wurden in Zürich
1991 an den Juni-Festwochen seine
Joyce-Fantasie und am IGNM-Weltmu-
sikfest die Jahreszeiten für Klavier und
Orchester uraufgeführt. Aber in Basel
gab es seit dem Klavierkonzert in einer

Aufführung des Radioorchesters vor
vielen Jahren meines Wissens keine
Delz-Aufführung mehr, weder bei der
IGNM noch beim Musik-Forum. Wer
wagt sich nun an Istanbul! Es wäre der
Schweizer Musik insgesamt zu
wünschen, wenn das ebenso sperrige wie
lohnende Œuvre von Christoph Delz
mehr aufgeführt und auch in einer
seinem Niveau entsprechenden Diskussion
erst richtig entdeckt würde.

Roland Moser
Erhältliche CDs von Christoph Delz:
- Im Dschungel, Mussorgsky: Bilder einer

Ausstellung FONO FCD 97 742

- Sils. Klavierkonzert, Liszt: späte Klavierstük-
ke FONO FCD 97 743

- Arbeitslieder, Klavierquartett, Streichquartett
CTS-P 18-2

^W»cS
Bücher
Zeugnisse einer

Fassadenkultur

Viktor Ulimann: 26 Kritiken über
musikalische Veranstaltungen in Theresien-
stadt, mit einem Geleitwort von Thomas
Mandl, hrsg. und kommentiert von Ingo
Schultz
Verdrängte Musik Bd. 3, Von Bockel
Verlag, Hamburg 1993, 139 S.

Das «Vorzugslager» für Juden v.a. aus
der Tschechoslowakei war in Wahrheit
ein Durchgangslager auf dem Weg in
die Gaskammern von Treblinka und
Auschwitz. Die Hölle als Normalzustand,

das absehbare Abgeschlachtetwerden

als Alltagserfahrung: auch und
gerade da musste, so scheint es, musiziert

werden. (Eine Frage und eine
Antwort, die auch einer der Überlebenden

gestellt und gegeben hat.) Es musste,

weil die Nazis es aus propagandistischen

Gründen nach aussen sowie zur
Irreführung der im Ghetto gefangengehaltenen

Juden brauchten; es musste,
weil es die Eingeschlossenen selber
brauchten und wollten. Von Ende 1941,
als das Lager eingerichtet wurde, bis
etwa Sommer 1942 setzte sich nach
anfänglichen Verboten durch die SS ein
allmählich wachsendes Musikleben
durch, das, wie aus anderen Berichten
bekannt ist, oft erhebliches Niveau
erreichte - von den bedeutenden
kompositorischen Leistungen, eben auch
denen Ullmanns, einmal ganz abgesehen.
Dass es zusätzlich zu den Veranstaltungen

nun auch noch Kritiken gab, erhöht
den Anschein einer gewissen Normalität,

die freilich immer mehr den
Charakter einer Fassadenkultur erhielt und
gegen Ende, vor der fast vollständigen
Liquidierung des Ghettos im Oktober
1943, Züge eines gespenstischen Po-
temkinschen Dorfes erhielt.
Ullmanns erhaltene Kritiken stammen
von 1943/44; sie blieben bewahrt, weil

31



Ulimann alle seine Manuskripte vor
seinem Abtransport nach Auschwitz
einem Freund übergab, der dann
überlebte. Möglicherweise hat Ullmann selber

hier schon mit Blick auf die Nachwelt

ausgewählt - jedenfalls beziehen
sich diese Kritiken hauptsächlich auf
musikalische Veranstaltungen ab einem
gewissen Niveau. Dazu gehören u.a.
Aufführungen der Fledermaus, des
tschechischen Bauernspiels Esther, der
Serva Padrona, Zauberflöte, des (unter
den Ghetto-Insassen kontroversiellen)
Verdi-Requiems, Haydns Schöpfung,
weiter Klavier- (u.a. mit Gideon Klein)
und Lieder-Rezitale, Mozart- und
Beethoven-Abende.
Den umfang- und aufschlussreichen, in
mühsamer Kleinarbeit zusammengestellten

Erläuterungen von Ingo Schultz
konnte ich nicht entnehmen, wie, in
welchem Medium, die Musikkritiken
eigentlich erschienen sind. Der Sache
nach sind es sorgfältige und meist relativ

ausführliche Interpretations- und
ggf. auch Werkkritiken, deren Ton und
Gehalt kaum von Ullmanns anthropo-
sophischer Weltsicht angekränkelt
erscheinen und, trotz oder wegen des
journalistischen Genres, wohl auch wegen
einer gewissen Öffentlichkeitsorientierung,

weit weniger verschmockt wirken
als seine erhalten gebliebenen privaten
Aufzeichnungen. (Siehe Dissonanz Nr.
36, S. 37). Wie die Veranstaltungen und
ihre Programme selbst, so bezieht auch
Ullmann oft mehr oder minder
unverhohlen Stellung zur realen Situation,
soweit es die Terror- und Zensurbedingungen

eben erlaubten. Kommentare
von damaligen Ohren- und Augenzeugen,

die Schultz anderen Quellen
entnimmt, profilieren zusätzlich den
finsteren historischen Kontext dieser
Texte.

Hanns-Werner Heister

ouveaux rapports
entre mots et sons

Vincent Barras et Nicholas Zurbrugg
(éd.): Poésies sonores
Editions Contrechamps, Genève 1992,
273 p.

La publication à Genève, sous la direction

de Vincent Barras, de ce volume
consacré à la poésie sonore n'a rien de
fortuit: depuis plusieurs années, le
musicien, très actif sur la scène contemporaine

genevoise, se passionne en effet
pour ce genre artistique autour duquel il
organise fréquemment des manifestations.

Intéressé autant par la pratique
que par les courants musicaux et les
démarches intellectuelles qui les suscitent,

Vincent Barras avait tous les atouts
pour donner forme, avec son complice
Nicholas Zurbrugg, à un panorama
fouillé et actuel de ces poésies sonores
qui, mal connues, sont pourtant aussi
vivantes que stimulantes.
Ce livre est une véritable somme sur la
poésie sonore mais, mieux encore, un
lieu de rencontres avec ceux qui la
pratiquent, la réinventent et lui donnent

toute sa diversité. Suite de textes,
d'entretiens et de manifestes signés d'une
vingtaine d'acteurs de la scène internationale,

il ne manquera pas d'interpeller
tous ceux qui, tant en littérature qu'en
musique, sont à la recherche de
nouveaux espaces et d'autres façons de

penser les relations entre mots et sons.
Certains articles font allusion aux origines

de la poésie sonore, au début de ce
siècle, permettant de la situer dans un
contexte artistique et socio-politique
plus large. D'autres, qui sont la majorité,

relatent des cheminements d'individus,

autant de prises de conscience
qui ont donné naissance à des formes
artistiques spécifiques, diverses et parfois

aussi contradictoires, allant de la
live performance à l'art radio, en passant

par des formules mixtes des plus
sobres au plus visuelles. A ce propos, il
est intéressant de noter combien la
modernité et ses apports technologiques
ont donné un nouvel élan à certains
poètes: «Le studio de musique électronique

constitue comme le milieu naturel

(naturel au second degré!) de la P.S.

Quoique les poètes eux-mêmes n'en
soient peut-être pas également
convaincus, c'est par là qu'a des chances
de s'opérer la grande percée dont la
poésie aujourd'hui ressent le besoin
pour ne pas étouffer. Plus encore: nos
médias permettent la réalisation d'un
désir que la voix porte en elle depuis
toujours: désir de se fixer sans cesser
d'être elle-même; de subsister en échappant

à la dénaturation que lui inflige
l'écriture. De vaincre par là le temps
fugitif, et de durer dans l'espace qu'elle
a rempli», note par exemple Paul
Zumthor.
Au fil des articles, des plus structurés
aux plus fragmentaires et polémiques,
les artisans poètes présentent leurs
motivations et leurs préoccupations,
tentant de les refléter parfois dans leur
façon d'écrire, de visualiser leur démarche

sur la page à défaut de pouvoir la
faire entendre. La lecture en est souvent
passionnante, agissant comme une
continuelle interrogation et remise en question

pour quiconque s'intéresse aux
matières sonores, au texte et au sens. La
poésie sonore a fait table rase du passé,
des conventions de l'écoute musicale,
de l'histoire. Elle a établi des relations
ouvertes entre sons et sens, permettant,
comme le dit le Français Henri Chopin,
d'éliminer le «côté solide» des mots
pour aller dans l'«au-delà du sens»,
mais elle a surtout osé un autre rapport
à l'art. Vivant autant des phonèmes que
du grain de la voix, de la «rumeur» du
corps et des gestes du poète disant, la
poésie sonore n'a rien d'une poésie
simplement «orale» ni, d'ailleurs, d'une
pièce de théâtre - même si, selon l'un
des intervenants du livre, elle serait le
seul véritable «opéra». Elle se cherche
et parfois se découvre d'autres relations
avec la vie, son urgence, ses émotions,
ses bruits. Et les relations de la poésie
sonore à la musique d'aujourd'hui sont
aussi tumultueuses, certains poètes y
portant intérêt (intérêt réciproque
venant de la part, par exemple, de John

Cage ou Luciano Berio), d'autres lui
tournant carrément le dos.
Une lecture fertile, donc, que ce livre
qui, en explorant un domaine artistique
nouveau, parvient également, en creux,
à redessiner les enjeux d'un art aussi
établi et foisonnant que l'art musical.

Dominique Rosset

Im Einzelnen
wichtige Anregungen

Eva-Maria Houben: Die Aufhebung der
Zeit
Franz Steiner Verlag, Stuttgart 1992,
291 S.

«Jean Gebser war doch ein Scharlatan.»
So brachte es kürzlich ein von mir sehr
verehrter älterer Kollege und Lehrer auf
den Punkt: Der Schweizer Kulturphilosoph

Jean Gebser (1905-1973) geniesst
zur Zeit in weiten Kreisen nicht gerade
hohes Ansehen. Symptomatisch dafür
ist auch die Tatsache, dass ihn weitverbreitete

Abrisse der Philosophiegeschichte

schlicht nicht erwähnen (DTV
Atlas/H. J. Störig). Als «In-book» einer
ganzen Generation bezeichnete Joachim
E. Berendt Gebsers Hauptwerk
«Ursprung und Gegenwart», und es ist
vermutlich der diesem Werk zugewachsene

Charakter einer Heilslehre, der viele
Wissenschaftler von einer ernsthaften
Auseinandersetzung mit Gebsers
Gedanken fernhält.
Houbens Buch gerät so zur regelbestätigenden

Ausnahme: «Auch auf die
Gefahr hin, bereits ante festum in Verruf

zu geraten, soll nicht geleugnet
werden, dass die Philosophie Gebsers
eine der entscheidenden Grundlagen
dieser Arbeit ist. [...] Doch selbst wenn
weder Gebsers Vision vom 'integralen
Bewusstsein' sich bestätigen noch seine

Untersuchung der verschiedenen
,Bewusstseinsstrukturen' in der von ihm
vorgeschlagenen Form sich durchsetzen
sollte, sind seine Überlegungen
hilfreich genug, auf Neues aufmerksam zu
werden und es mit wissenschaftlichen
Methoden zu untersuchen.» (J. Gebsers
Thesen hier zum allgemeinen Verständnis

kurz zusammenzufassen, erscheint
mir äusserst schwierig, wenn nicht
sogar problematisch. So gelingt es E.M.
Houben aus meiner Sicht auch nicht,
Gebsers «Versuch, die Spätzeit des 20.
Jh. vor dem Hintergrund der gesamten
Menschheitsgeschichte zu sehen und zu
deuten» dem/der nicht schon
«eingeweihten» Leser/Leserin auf den paar
Seiten, die sie dazu verwendet,
verständlich zu machen. Ich denke, man
wird um eine Lektüre seines Hauptwerkes

«Ursprung und Gegenwart» nicht
herumkommen, will man Houbens
Gedanken auf diesem Hintergrund
verstehen.)

Weiter führt sie eine inzwischen fast
zum Klischee verkommene Kritik an
Gebsers Werk gleich selbst an: «Gebsers

Beobachtungen zur Musik sind
kaum systematisch zusammengefasst,
auch sind seine Musikbeispiele unpräzise

erläutert und sehr allgemein gehalten.

Keines der Kapitel zu einzelnen

32



Wissenschaften oder Künsten erhebt
allerdings den Anspruch auf Ausführlichkeit

oder gar Vollständigkeit, doch
vermögen die Hinweise im einzelnen
wichtige Anregungen zu geben.» Und
genau diese Hinweise nimmt nun Hou-
ben auf. Man ist versucht zu sagen:
endlich! Endlich wagt sich jemand daran,

Gebsers Kapitel über die Musik zu
präzisieren, zu deuten und nicht zuletzt
mit viel Sachverstand und unter
Berücksichtigung gegenwärtiger Musik «neu»
zu schreiben. Natürlich geht die Autorin

auch darüber hinaus und findet im
Laufe ihrer Arbeit zu eigenen, teilweise
höchst interessanten Querverbindungen
bei der «Sichtung» einer grossen Fülle
an Material.
Neben der Auswertung der
musikwissenschaftlichen Literatur zum Thema
und veröffentlichten Äusserungen von
Komponisten (Ligeti, Stockhausen,
Busoni, Cage, Schönberg, Boulez,
Lachenmann, B.A. Zimmermann, Schne-
bel, Messiaen etc.), werden auch
bildende Künste, philosophische und
literarische Texte (Bergson, Adorno, Slo-
terdijk, Kant, Rilke etc.) mit Gebsers
Ideen in Beziehung gebracht. Sehr
geschickt sucht die Autorin auch in Musik
aus «vergangenen Zeiten» - vornehmlich

bei C.Ph.E. Bach, Schubert und
Schumann - nach Anzeichen einer
beginnenden «Auflösung» der Zeit. Sehr
seriös erscheint mir im übrigen die
Klarstellung und Hinterfragung der verwendeten

Begriffe («Zeit», «Struktur» etc.).
Dies verhilft den doch oft nur schlecht
beschreibbaren Phänomenen zu grösserer

Konkretheit.
Ein wichtiger methodischer Ansatz war
ausserdem eine «Komponistenbefragung»:

«Über den Vergleich der
verschiedenen Aussagen sollten allgemeine,

übertragbare Aspekte des Komponierens

[...] in der Auseinandersetzung
mit dem Zeitproblem herausgefunden
werden.» Natürlich waren nicht alle am
30.7.1987 angeschriebenen Komponisten

zur «Mitarbeit» zu bewegen. Während

einige lieber ihre (kostbare) Zeit
mit Komponieren zubringen wollten,
waren andere (Rihm, Von Schweinitz,
Jung, Bialas) immerhin dazu bereit,
persönliche Gedanken zum Thema
«Zeit» E.M. Houben brieflich mitzuteilen.

Spätestens hier muss nun aber auch
Kritik einsetzen. Die zuerst bestechende

Idee der «Komponisten-Interviews»
entpuppte sich beim Lesen des Buches
zunehmend als Stolperstein. Was die
Autorin nämlich nur ungern erwähnt -
man erfährt es überhaupt erst beim
Lesen des «Kleingedruckten» (Fussnoten)

- ist die Tatsache, dass sie nur
gerade acht Komponisten «befragte»:
Bauer, Dimov, Dülken, Flammer, Hes-

pos, Linke, Michael und Hufschmidt.
Bisher erlangten nur wenige von ihnen
überregionale Ausstrahlungskraft. Daraus

nun aber «allgemein übertragbare
Aspekte des Komponierens» ableiten zu
wollen, erscheint mir nicht eben
«wissenschaftlich». Diesen acht Komponisten

wurde nun sehr viel Raum für ihre
Ansichten und Werke gewährt. Dies

geht oft soweit, dass man sich dem
Eindruck kaum entziehen kann, die
Autorin habe - sie meinte vielleicht, es
den «Befragten» schuldig zu sein - fast
alles in den Gesprächen gesammelte
Material unbedingt unterbringen wollen.

So wird bereits Gesagtes ausgiebig
wiederholt (z.B. S. 180 über Dimov),
was bestimmt nicht der an Gebser
orientierten «integralen» Darstellungsweise

(kein Kontinuum, vielmehr netzartiger

Aufbau), die an sich ganz schön
realisiert wurde und auch sicher der
Einheit von Form und Inhalt des
Buches entspricht, zugeschrieben werden
darf.
Dies alles wäre sicherlich zu ertragen -
es hat ja bestimmt auch seinen Reiz,
(noch) weniger bekannte Musik
kennenzulernen -, würde diesen Werken
und Ansichten nicht der Stempel der
«Neuheit» und der allergrössten
Wichtigkeit aufgedrückt und zugleich
bedeutendere Aussagen, Komponisten
und deren Werke schlicht übergangen.
Einige Beispiele:
a) Houben wertet selten die aufgelisteten

Informationen. So steht oft Interessantes

neben Belanglosem. Dadurch
entsteht nicht nur eine gegenseitige
Nivellierung, sondern man gewinnt
auch den Eindruck, Houben besitze den
nötigen Überblick nicht, um die
Informationen in ihrer Bedeutung zu gewichten

(siehe S. 205 «Unendliche Form»
u.a.).
b) Formale Zeitgliederung mit Hilfe der
Fibonacci-Zahlenreihe beschreibt Houben

anhand von Flammers Werken und
Aussagen. Weder Bartok noch der
Begriff des goldenen Schnittes werden
erwähnt.
c) Analog Bergs «Lw/w-Akkord»
begreift Houben jeden Zwölftonakkord als
Todessymbol («... weil alle Dynamik in
ihm stillsteht, ohne dass sie sich löste»).
Unterschlagen wird hier u.a. die wohl
wichtigste Schaffensperiode Lutoslaws-
kis, den sie wie andere zentrale
Komponisten übergeht.
d) Im Kapitel über «planvolle Improvisation»

(S. 203) werden Techniken, die
Lutoslawski schon vor über 30 Jahren
exemplarisch vorführte, als Errungenschaften

Linkes verkauft.
e) Im Kapitel «Überforderung der
Wahrnehmung» führt Houben zum x-
ten Mal Messiaen, Ligeti und B.A.
Zimmermann ins Feld, was dem Buch nicht
nur eine gewisse Einseitigkeit einträgt,
sondern auch Zweifel am nötigen Überblick

der Autorin über die Musik der
letzten Jahre aufkommen lässt. (Fer-
neyhough wird weder hier noch sonstwo

erwähnt.)
f) Auch dort, wo Houben über Rhythmik

spricht, kommen alle Beispiele
wieder aus der gleichen «Ecke». (Kur-
tägs Musik bleibt unerwähnt: Dabei
hätten seine spezifische Art der
Rhythmusnotation, sowie seine Vorliebe fürs
Fragmentarische sicherlich besser zum
Thema gepasst.)
g) Im Kapital über «Sprachgesten»
bleibt Janäcek unerwähnt.
h) Mit Bezug auf die Ricordi-Ausgabe
von Schumanns Carnaval behauptet die

Autorin schlicht, die Sphinxes sollten
nicht gespielt werden. (Woher Ricordi
diese Gewissheit nimmt, bleibt unklar.)
Der Autorin gefällt der Gedanke, dass
diese drei Sphinxes «rätselhaft unwirklich»

sind, was sie natürlich auch
wären, wenn man sie spielte. Leider ver-
passt sie es, Schnebels Gedanken zu
dieser Stelle - und seine Empfindungen
von «Aufhebung der Zeit» - zu zitieren.
Sie hätten gerade unter der Annahme,
dass man die Sphinxes spielen würde,
ideal in ihr Konzept gepasst.
i) Stichprobenartige Überprüfungen
von angeführten Beispielen haben ergeben,

dass nicht alle Zitate genau verifiziert

wurden. So schlichen sich (öfters?)
kleine Ungenauigkeiten ein. So z.B. bei
Ligetis Einschätzung des Schlusses des
ersten Satzes der 5. Sinfonie von Mahler

(S. 237): Die grosse Trommel
erklingt nicht erst nach den Trompeten
(und zusammen mit der Flöte), sondern
schon einige Takte früher. Allerdings
ändert das nur wenig an der von Ligeti
richtig erfassten «akustischen
Täuschung». Wohl aber scheint mir ein Zitat
unbesehen übernommen zu sein, was
den Eindruck einer leicht unsauberen
Recherchierarbeit aufkommen lässt.
Zum Schluss bleibt neben einer gewissen

«Deutschzentriertheit» - manche
Abschnitte gemahnen gar an «Nachrichten

aus der Provinz» - der Eindmck
zurück, dass der offensichtliche Mangel
in Gebsers Ausführungen über Musik
auch hier nicht wettgemacht werden
konnte. Schade!
Aber gäbe man Houben den gleichen
Bonus, wie sie ihn Gebser gibt, und
erwartete man also keine «Vollständigkeit»,

so könnte man auch ihr zugute
halten, dass ihre «Hinweise im einzelnen

wichtige Anregungen zu geben
vermögen». Die Auseinandersetzung
mit ihren Gedanken und dem von ihr
zusammengetragenen Material ist oft
sehr spannend. Zudem ist es ein Buch,
das in vielen Punkten die (ergänzende)
Kritik geradezu herausfordert, ein Buch,
das einen wach hält und die eigene
Sensibilität gegenüber dem in der Musik

zentralen Faktor «Zeit» schärft.
Mathias Steinauer

eyerbeer:
ein Prophet des Films?

Anselm Gerhard: Die Verstädterung der
Oper. Paris und das Musiktheater des
19. Jahrhunderts
Verlag JBMetzler; Stuttgart 1992, 491 S.

Bücher über Musik zu lesen ist selten
ein Vergnügen. Dafür sind die meisten
Musikwissenschaftler schlicht zu bieder

und borniert. Wann schaut schon
mal einer dieser Taktezähler über sein
Notenpültchen in den noch unvertonten
Rest der grossen weiten Welt hinaus?
Na? Sehen Sie, auf Anhieb fallen Ihnen
auch nicht mehr als zwei, drei ein. Aber
wenn, ja dann -! Wenn einer mal die
Nase aus der Mensurklemme zieht,
weht gleich ein frischer Wind durch die
Notenblätter. Den Kopf zu lüften, brach

33



namentlich Anselm Gerhard auf, reiste
Richtung «Hauptstadt des 19. Jahrhunderts»

und zeigte, wie vorher schon
Kollege Braunbehrens bei seinem Einzug

in Wien, dass auch in Paris die
Alleen nicht ausschliesslich mit Notenhälsen

bepflanzt sind. Denn für die
komplexen Analysen des vielgeschmähten

Phänomens «Grosse Oper» nutzt
unser Autor die vielfältigsten
politischen, ökonomischen und
ideengeschichtlichen Quellen und macht dazu
erst noch manch aufschlussreichen
Abstecher zu Cäcilias Kunstschwestern. So
streut er durch das ganze dicke Buch
Vergleiche zwischen Meyerbeers
dramaturgischen Innovationen und der
Technik des späteren Kinos ein, ja, er
versteigt sich gar - wenn schon Wind,
dann gleich stürmisch! - zu der interessanten

(wenn auch zugegebenermassen
unbewiesenen) These, «dass die ausser-
gewöhnlich erfolgreichen Tage der
'grand opéra' nicht zufällig genau in
dem Moment gezählt waren, als der
Stummfilm auf den Plan trat» (136);
mehr noch, er besteht geradezu darauf,
«dass die 'grand opéra' erstes Opfer
[Hervorhebung FK] des entstehenden
Kinos wurde» (358). Obwohl diese
Ehre eher dem Melodramtheater gebühren

dürfte, das ja mit den Nickelodeons,
jenen Groschenfilmbuden der Vorstädte,

in weit unmittelbarerem
Konkurrenzkampf stand als die subventionierten

Opernhäuser, legt die Analogie
Kino/Grosse Oper einige verblüffende
Parallelen frei. Da ist von Wechsel
zwischen «Grossaufnahme» und
«szenischer Totale» die Rede und werden
Begriffe wie «Rückblende»,
«Filmschnitt» und «suspense» durchaus
einleuchtend zur Erläuterung der Kühnheiten

einiger typisch Meyerbeerschen
Szenendispositionen herangezogen.
Aber - da fängt es schon an! - die
Grenze zwischen technischer Analogie
und freier Metapher ist nicht immer klar
gezogen. So würde, ernstgenommen,
der aus einer «scheinbaren 'Beschleunigung'

der Zeitwahrnehmung resultierende

'Zeitraffer'-Effekt» (168)
filmtechnisch nichts anderes bedeuten, als
dass die Personen auf der Bühne wie
Idioten herumrennen müssten. Gemeint
ist offenbar eine Verfahrensweise, die
im Kino als Ellipse bekannt ist. (Ach,
wie gut tut es doch, auch mal pedantisch

sein zu dürfen!) Ein anderes Mal
wird der eher in der Bildenden Kunst
beheimatete Begriff der Collage mit
jenem der Montage verwechselt, wenn
es von der Collage heisst, dass diese
heute noch in ihrer auf den Film
vorausweisenden Modernität überrasche
(270). Solche terminologische Ungenau-
igkeiten mögen nebensächlich erscheinen,

verraten aber - bei der Häufigkeit,
mit der Film und Grosse Oper hier
miteinander in Beziehung gesetzt werden

- eine etwas unsichere Hand.
Gleich zweimal wird (als immerhin
einziger überhaupt erwähnter Regisseur!)
Hitchcock zum Vergleich mit Meyerbeer
herangezogen. Abgesehen davon, dass
die beiden nicht verschiedener sein
könnten, ist der Vergleich das eine Mal

ungenau, das andere Mal schlicht
falsch. Ungenau, weil der um ein Liedchen

gebaute Plot in The Lady Vanishes
weitaus typischer realisiert ist als in dem
von Gerhard herangezogenen Film The
Man who Knew Too Much, und weil das
Verfahren, wenn schon, deutlichere
Verwandtschaft mit Grétrys Richard
Cœur-de-Lion aufweist als mit Meyerbeers

Les Huguenots, wo der «Feste
Burg»-Choral, den Gerhard (mit gut
verstecktem Witz) in Beziehung zu
jenem von Hitch genüsslich verbratenen
Doris Day-Song Que sera? setzt, einen
völlig anderen, weitaus multifunktionaleren

Stellenwert hat. Eindeutig nicht
zutreffend dann ist die Feststellung,
dass die auskomponierten szenischen
Accelerandi in Meyerbeers Opem
«endgültig den filmischen Techniken eines
Alfred Hitchcock näher[stehen]» (176)
würden. Wenn sie etwas in der
Filmgeschichte nahestehen, dann den virtuosen

Strettas eines D. W. Griffith oder
Buster Keaton, die die Ereignisse
immer wieder in eine fulminante Schlussjagd

münden lassen, -mit dem bezeichnenden

Unterschied allerdings, dass den
Stummfilmhelden immer eine Rettung
in letzter Sekunde ins Haus rennt, die
Meyerbeerschen Protagonisten dagegen
unversöhnlich in die Katastrophe gehetzt
werden. Zu Recht aber sieht Gerhard in
der «Entliterarisierung» (290) des
Librettos und seiner konsequenten
Einordnung unter die Gesamtstrategie der
musikszenischen Erfindung einen
Vorgang, der das Libretto der «Funktion
eines Drehbuchs im Film unserer Tage
annäherte» (289). Um so merkwürdiger
dann, dass er wenige Seiten später einen
zeitgenössischen Einwand
unwidersprochen, ja verständnisvoll kolportiert,
demzufolge «die generalstabsmässig
geplante Einführung arbeitsteiliger
Techniken bei der Verfertigung von
Kunstwerken als unkünstlerischer
Ausdruck eines technischen Zeitalters scheinen

musste, dessen Innovationen mit
ängstlichem Misstrauen wahrgenommen
wurden» (296). Entweder verstehe ich
den Satz nicht, oder hier werden ästhetische

Neuerungen mit den bornierten
Massstäben eines Teils des damaligen
Publikums gemessen.
Wie dem auch sei, das von Gerhard in
vielen Aspekten der Grossen Oper
freigelegte kinematographische Verfahren
ist grundsätzlich valid, fand in dieser
Gattung doch unübersehbar eine «optische

Revolution» statt, ein durchaus
filmisch zu nennendes thinking in
pictures, das unter anderem ermöglichte,
dass in der Oper nicht länger auf
bekannte Stoffe zurückgegriffen werden
musste und die Textbücher im Regal
bleiben konnten. Denn alles hatte, wie
ein Zeitgenosse sagte, «comprensibile
all'occhio» (289) zu sein. Das allerdings
war keine opernspezifische Forderung,
sondern ist in der ganzen Theaterentwicklung

der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts zu beobachten, vor allem im
Volkstheater, im stummen Spiel der
sogenannten dumbshows zumal und im
Melodram, wo in spektakulären Tableaus

gar dressierte Hunde die leading parts

an sich rissen (und dem Bösewicht ganze
Fetzen aus dem Kostüm). Die

Bezeichnung des Melodrams durch einen
seiner Begründer als roman en action
bringt einen weiteren wichtigen
Wegbereiter filmischer Techniken ins Spiel,
den Roman eben; bezeichnete doch
Sergej Eisenstein «(Charles) Dickens'
nearness to the characteristics of cinema

in method, style, and especially in
viewpoint and exposition» als «indeed
amazing».1 Die Kunst im vorigen
Jahrhundert war eben eine einzige Glucke,
unentwegt daran, das Film-Ei auszubrüten.

Dass das Theater sich dafür des
Romans als Kunstmutter bediente, steht
nur scheinbar im Widerspruch zur
kinokonformen Tendenz, alles Textliche
durch Bild- und Klangdiskurse zu ersetzen.

Denn die dem Roman abgeschauten
Erzählformen führten auf der Bühne

zu derart gedrängten Szenenabläufen
und -verschachtelungen, dass die
üblicherweise in den Dialogen bzw. Rezita-
tiven verpackten Erläuterungen bei
weitem nicht mehr ausreichten, die vielen

und rasch wechselnden
Schicksalskonfigurationen, in denen der Plot sich
nun verknäulte, angemessen zu entwirren.

Da mussten andere akustische und
optische Kläranlagen her! Diese
Entwicklung hat Meyerbeer wie kaum ein
anderer im Musiktheater vorangetrieben.

Dass seine Experimente dabei noch
heute als blosse Effekte missverstanden
werden, zeigt die Tatsache, dass sogar
ein so kluger Kopf wie Gerhard bei der
Deutung des Schlusses der Huguenots
passen muss. «Für diese nur 80 Sekunden

dauernde Schlussszene» hat der
Komponist scheinbar sinnloserweise
«noch einmal einen Szenenwechsel
vorgesehen» (197) - um «noch einmal
zu unterstreichen, dass diese Oper in
Paris spielt», wie Gerhard meint. Nun,
das Wahrzeichen der Notre-Dame hätte
wohl auf jeder anderen Kulisse Platz
gehabt, dafür braucht es keinen
Dekorwechsel in letzter Minute. Der wirkliche

Grund dürfte vielmehr in einer
(wiederum) romanhafte Techniken
nachbildenden, (abermals) den Film
vorausahnenden Novität liegen. Jenes
Ortswechsels wegen nämlich werden
die eingekesselten Helden statt hier
dort, statt in dieser Strasse eben in der
nächsten niedergeschossen. So what?,
werden Sie sagen. Ich meine: Die
nachgeschobene Kulisse potenziert in kühn
verkürzender Ellipse und mit rein
optischen Mitteln die vollkommene
Ausweglosigkeit der Schlusskonstellation.
Konsequenterweise geschieht dies, als
Höhepunkt eines szenischen Acceleran-
dos, nicht (nur) mittels statischer
Bühnenarrangements - etwa indem die
Soldaten an allen Bühnenecken und -enden
auftauchen -, sondern buchstäblich als
rasche Schnittfolge. Rasch, weil der fast
unmittelbar auf den Szenenwechsel
folgende Schluss der Oper jetzt wie ein
zusätzlicher shock cut wirkt, der den
Zuschauer ebenso plötzlich wie konsterniert

zurücklässt.
Wenn ich also in der konkreten Deutung

der Meyerbeerschen Dramaturgie
nicht immer mit dem Autor konform

34



Von Charles Polycarpe angefertigte Skizze für die Dekoration des ersten
Bilds im fünften Akt des «Prophète»

gehe, so lässt sich dennoch nicht
übersehen, dass sein grundsätzlicher Ansatz

- das Eindringen moderner
Lebenserfahrung in die Welt der Oper -
Wesentliches für die so oft verunglimpfte
Ästhetik der Pariser grand opéra ans
Tageslicht fördert. Denn gerade in jener
Kulissenrochade des Hugenottenfinales
schlägt sich ein typisch urbanes
Wahrnehmungsmuster nieder. Erstmals in der
Geschichte der Oper dürfte hier für das
Verlorensein im grossstädtischen Labyrinth

ein überzeugendes theatralisches
Äquivalent gefunden worden sein. Die
Verarbeitung der Urbanen Wirklichkeit
als gigantische blackbox der Erfahrung
war offensichtlich - der Autor stützt
diese Behauptung mit einer eindrücklichen

Fülle an Beweisen - der wesentliche

Motor für die drastische
Neuformierung des Musiktheaters im Paris der
dreissiger und vierziger Jahre des vorigen

Jahrhunderts. Und es ist leicht -
von einem derart anregungsreichen
Buch auf die richtige Spur gesetzt -,
selbst wie ein Flaneur durch die Meyer-
beersche Klangmetropole zu streunen
und fündig zu werden. Sind seine
wichtigsten Opern wohl etwa deshalb gigantische

Torsi, weil sich auch darin die
«nichttotalisierbare Totalität» (Fredric
Jameson)2 der Grossstadt spiegelt?
Immerhin würde eine komplette Aufführung

mit sämtlicher Musik im Falle des
Prophète um ein Vielfaches die Dauer
der «Endfassung-in-letzter-Minute»
übersteigen. Womöglich haben wir es hier
innerästetisch mit einer weiteren Folge
des Vordringens des (für die Darstellung

grossstädtischer Alltagserfahrung
geradezu prädestinierten) Romans in
die musikszenische Faktur zu tun, die
ihrerseits auf den Film vorausweist.
Denn gerade der Film neigt spätestens
seit Stroheims Grossstadtepos Greed
(1924) - einem Werk, das in seiner
ursprünglichen Fassung nicht weniger als

zehn Stunden dauerte - immer wieder
dazu, konventionelle Vorführungszeiten
zu sprengen. Vergleicht man die Grosse
Oper mit den Romanen ihrer Zeit, so
überrascht weniger die bei soviel
gemeinsamem Mittelalter zu erwartende
Verwandtschaft mit den historischen
Romanen von Walter Scott und Victor
Hugo, als jene mit den grossen realistischen

Gegenwartsromanen eines Balzac,
Dickens und Flaubert. Für einmal hinkte

hier die Musik den anderen Musen
nicht hinterher, entstanden doch jene
Romane, zu denen insbesondere Le
Prophète am meisten (tiefen-)struktu-
relle und ideologische Bezüge
aufweist, Dickens' Great Expectations und
Flauberts L'éducation sentimentale,
viele Jahre später! Und - Gerhard wird
sich freuen - um wieviel mehr ging die
Musik erst dem Film voraus! Gibt es
doch in der Grundkonstellation auffallende

Ähnlichkeiten zwischen dem
Prophète und Viscontis neorealistischem

Kino-Melodram Rocco e i suoi
fratelli aus dem Jahr 1960. (Schon sechs
Jahre zuvor hatte Visconti einen Link
zwischen Oper und Film hergestellt, als
er die Handlung seines Senso mit einem
abgefilmten Bühnentableau aus Verdis
Trovatore richtiggehend in Gang setzte.)
Wie Jean trägt auch der blasse Titelheld
Rocco messianische Züge, und wie im
Prophète zermalmt in Rocco die Grossstadt

die Ambitionen von Provinzlern,
kann eine dominierende Mama die
Katastrophe nicht abwenden und wird
der Gute schuldlos schuldig, um ebenso
unfreiwillig Karriere zu machen. Zumal
die Parallelen des der vorsozialistischen
Wiedertäuferbewegung gewidmeten
Musikdramas zu Flauberts Epos über
die 48er-Revolution sind mitunter
verblüffend. Es würde zu weit gehen, sie
hier alle darzulegen. Zwei Ausnahmen
will ich jedoch machen, weil sie sich
zugleich - die saure Pflicht ruft! - mit

einer Kritik an Gerhards Buch verknüpfen
lassen. In der Metropole bekommt

Erfahrung eine vollkommen neue Qualität,

die sich nicht zuletzt in einem
merkwürdig gewandelten Erleben von
Kausalität niederschlägt. Grob gesagt:
Im Erleben des Urbanen Alltags scheinen

sich mitunter Ursache und Folge
zeitlich zu vertauschen. Jeder von uns
kennt dieses Phänomen, das im
wesentlichen eine Folge anonymisierter,
unübersichtlicher Strukturen ist. So wird der
Städter mit einem bestimmten Phänomen
seiner Stadt konfrontiert und darf dann
aus den Medien erfahren, woraus und
warum es entstand. Aufstände machen
da keine Ausnahme - im Gegenteil, wie
das unerwartete Auftauchen der Zürcher
Jugendbewegung Anfang der 80er Jahre
unmissverständlich gezeigt hat. Und
wenn es schon in der Schweiz
unübersichtlich wird...! «Vor dem Ministerium

[...] feuert das Militär auf das
Volk», schreibt Meyerbeer zur Zeit der
48er-Revolution in sein Tagebuch «und
viele Opfer fallen. Was dazu Veranlassung

gegeben hat, weiss ich nicht.»
(224) Gerhard setzt diese Eintragung zu
Recht in bezug zu einer eigenartigen
dramaturgischen Kausalitätsverkehrung
im ersten Akt des Prophète, wo
zunächst die oppositionelle Agitation in
Erscheinung tritt und erst dann, wie
nachgereicht, die Missstände sichtbar
werden, an denen sie sich doch zu
entzünden hätten. Unser Autor nimmt aber
beides, Tagebuchnotiz wie Szenenarrangement,

als Belege für eine angeblich
reaktionäre Grundhaltung des Komponisten.

Die Überschrift des dem Prophète
gewidmeten Kapitels - «Meyerbeer und
die Reaktion» - verleiht dieser Deutung
zusätzliches Gewicht. Zu Unrecht, wie
ich meine, dürften doch für künstlerische

Aussagen die Privatansichten
Meyerbeers (mal angenommen, sie
waren so, wie Gerhard sie beschreibt)
ebenso unerheblich sein wie die
aristokratischen Überzeugungen eines
Balzac3 oder die nihilistischen eines
Flaubert. In dessen Education, die auf
einer möglichst nüchternen Beschreibung

des Pariser Lebens zur Zeit der
48er-Revolution fusst, gibt es übrigens
die gleiche Kausalitätsvertauschung.
Auch dort fallen, aller sonstigen Detailfreude

zum Trotz, die ersten Revolten
wie vom Himmel und heisst es
verallgemeinernd, dass es «in Paris seit sechs
Monaten diese unerklärlichen
Zusammenrottungen» gibt.4
Eine weitere Folge modernster
Unübersichtlichkeit ist, dass die Exposition
immer tiefer in den Plot vordringt;
Gerhard weist auf die erstaunliche
Tatsache hin, dass der Titelheld des
Prophète erst im zweiten Akt auftritt.
Dass ein derartiges Hinauszögern kein
ausschliesslich dramaturgisches Phänomen

ist, zeigt Gerhard - eine seiner
vielen Trouvaillen - am Beispiel der
allmählichen Entstehung, ja man muss
schon sagen: der Infiltrierung des
berühmten Krönungsmarsches. Meyerbeer

stellt hier die Tradition des
Leitmotivs, kaum hat sie sich halbwegs
herausgebildet, schon auf den Kopf,

35



indem er Durchführung und Exposition
mir nichts, dir nichts vertauscht. Das ist
erstaunlich, scheint doch der Formdruck
der Konvention in der Musik gemeinhin

so gross, dass derartige Wirkung/
Ursache-Vertauschungen nur höchst
selten ihren Weg in Partituren gefunden
haben. Mir ist in der Instrumentalmusik
nur ein einziges, ähnlich kühnes
Äquivalent moderner Erlebnisprozesse
bekannt: das Adagio-Thema im ersten
Satz von Schumanns Fantasie opus 17,
das zunächst eine Reihe von Varianten
durchläuft, um erst gegen Ende die
Maske fallen zu lassen und seine Her-
kunft aus Beethovens Zyklus An die
ferne Geliebte offenzulegen5. Die
Suspension expositorischer Klarheit ist bei
Meyerbeer ähnlich weit fortgeschritten,
und ihre Anwendung auf das Musikdrama

bewirkt das genaue Gegenteil jenes
überdeutlichen, melodramatischen Plots,
dessen Bedienung ihm - merkwürdigerweise

auch von Gerhard - immer
wieder vorgeworfen wird. Die brutal
überzeichnende Klarheit des Melodrams

hatte gewiss ihre Ursache in den
gleichen anonymisierten Lebensverhältnissen

der Grossstadt, deren unmittelbares

Abbild aber nicht jene
Klapptürendramaturgien sind, sondern gerade
die oben beschriebenen «verkehrten»
Durchführungskonstruktionen.
Grossstädtische Verwicklungen brauchen, um
halbwegs einsichtig zu werden, zwangsläufig

umständlichere Erläuterungen als
Vorfälle, die sich in einer übersichtlichen

ländlichen Kommunität ereignen.
Die nicht tot zu kriegenden melodramatischen

Konventionen sind wohl auch
deshalb so beliebt, weil sie plot-entla-
stende Abkürzungsverfahren darstellen,
verflixt handliche Expositionsbändiger
aufbieten. Umso erstaunlicher darum,
wie Meyerbeer schon zu einem derart
frühen Zeitpunkt in der Entstehung
grossstädtischer Ästhetik die Klischees
typisch melodramatischer Kolportage -
ganz im Gegensatz zu Verdi etwa - zu
umgehen weiss, ohne dass seine
Dramaturgie einer «nichttotalisierbaren
Totalität» dabei ins Uferlose steuert.
Einer der «Kniffe», der er sich dabei
bedient, hat die Gestalt zombieartiger
Helden, deren auffallendste
Charaktereigenschaft - konträr zur damals
gängigen Überzeichnung - gerade die
Abwesenheit von Eigenschaften ist. Sie
lassen sich wie willenlose Schachfiguren

auf dem Spielbrett hin und her
schieben in einer Partie, deren Regeln
sie nicht kapieren, und werden geopfert
- seien sie auch am Ende wie der Dörfler

Jean durch wundersame Fügung
zum König avanciert.
Es wäre völlig falsch, diese seltsam
entleerten Protagonisten als dramaturgische

Schwachstellen in das Debet
ihres Erfinders einzuschreiben. Denn
dann müsste auch einigen der
bedeutendsten Romanschriftsteller des 19.
Jahrhunderts der Vorwurf gemacht werden,

bei ihrer Charakterzeichnung ähnlich

in die Kreide geraten zu sein, und
spätestens da würde der Vorwurf
absurd. Frédéric Moreau, Pip und David
Séchard6 haben mit Meyerbeers Jean,

Raoul und Robert jene seltsame
Mischung von Aspiration und Passivität
gemeinsam, die typisch für den
(zumeist aus der Provinz in die Metropole
verschlagenen) Grossstadthelden jener
Zeit ist. Denn «die Abwertung des Helden

auf Grund seiner Blässe» verkennt
laut Johann N. Schmidt «das Wesen
seiner Wirkung, die negativ und positiv
beschrieben werden muss: Er vermag
zwar nicht mehr in jedem Fall die
zentrale Aufmerksamkeit an den dramatischem

Konflikt zu binden, doch liefert
er die unerlässliche Projektion für das
Selbstverständnis des Zuschauers.»7
Dennoch ist auch noch diese Einschätzung

für den Meyerbeerschen Held in
wesentlichen Punkten ungenau. Es ist
gerade typisch für seine leerhülsenför-
migen Zentralfiguren, dass sie zur
Identifikation zwar einladen, diese aber
ebenso fortwährend auf die Probe stellen.

Es sind alles Helden, die, wie
Dickens es von seinem Pip sagte, «guilty

yet innocent»8 sind. Und gerade dieses

Hin-und-her-gerissen-werden der
Rezeption verleiht ihnen jene «zentrale
Aufmerksamkeit an dem dramatischen
Konflikt», an dessen Peripherie sie
wegen ihrer Handlungsunfähigkeit
fortwährend geschwemmt zu werden
drohen. Auch hier wieder zeigt sich, wie
dieser Komponist (und mit ihm die
besten Romanciers seiner Zeit) die
melodramatischen Konventionen der
Epoche gerissen unterläuft. Dieses
Überwinden der für's Melodram
konstitutiven Schwarz-weiss-Dramaturgie
übersieht Gerhard wohl auch deshalb,
weil er sich zu stark auf eine in ihrer
Verallgemeinerung falsche These von
Richard Sennett abstützt, die die
theatralische Übertreibung zum monolithischen

Zeitstil erklärt.9 In Gerhards
Formulierung hört sich das so an: «Wenn
auf der Bühne Figuren abgebildet wurden,

deren Verfassung und Gestik
ebensowenig Rückschlüsse auf ihre Persönlichkeit

zuliess wie die äussere Erscheinung

der anonymen Passanten in den
Strassen von Paris, war die Überzeichnung

einzelner Eigenschaften geradezu
unabdingbar, wollte man das Publikum
in der Oper nicht derselben
Orientierungslosigkeit aussetzen wie im Alltagsleben.»

(158) Solches Alle machten es
so, also wird er wohl keine Ausnahme
machen übersieht die Neuartigkeit des
Meyerbeerschen Menschenbilds, für die

- ich wiederhole mich - nur in
zeitgenössischen Romanen Äquivalente zu
finden sind. Gerechterweise muss aber
gesagt werden, dass Gerhard an anderer
Stelle diese Leistung durchaus sieht,
«verlieh doch» auch seiner Einschätzung

nach «kein einziger [Komponist]
den tiefgreifenden Zweifeln an der
tatsächlichen Autonomie des Einzelnen so
sehr Ausdruck wie Meyerbeer» (155) -
ein Lob, das leider sofort schal wird,
wenn kurz darauf die Bemerkung fällt,
dass es «den Helden seiner Oper an der
individuellen Grösse [fehlt]» (156), was
ihrer «überzeitlichen Wirkung» im
Wege stehen würde. Unübersehbar ist
des Autors Kopfschütteln über einen
Komponisten, der «bis zur - noch heute

- äusserst befremdlichen Konsequenz
[ging], selbst Titelhelden keine einzige
Arie zuzugestehen» (157). Wäre es
nicht eher angebracht, die Radikalität,
mit der hier dramaturgische Neuerungen

bis in die musikalische Grundsubstanz

einer Oper vorangetrieben werden,

dem künstlerischen Mut eines
Komponisten gutzuschreiben, der nur
allzuoft als Publikumsnutte denunziert
wurde und selbst von Gerhard, der solche

Feuilletonismen eigentlich nicht
nötig hätte, des «allzu 'kommerziellen'
Umgangs mit Publikum und Presse»
(278) bezichtigt wird, als wäre der grosse

Giacomo nichts als ein wendiger
Werbeproduzent inmitten von lauter
Kunstesoterikern? Von gleichem Lack
ist das auch hier wieder aufgefrischte
Bild des 'komponierenden Bankierssohns'

als zufälligerweise auch noch
Musik ausscheidendes Sprachrohr der
herrschenden Klasse. Wenn Gerhard es
zum Glück auch vermeidet, auf die
jüngst noch von Jane F. Fulcher mit
ihrem unsäglichen Buch The Nation's
Image. French Grand Opera as Politics
and Politicized Art (1987) gebohnerte
Ebene ganz abzurutschen, behauptet er
doch weiterhin, dass «die Dramaturgie
der 'grand opéra' untrennbar mit der
herrschenden Ideologie der Juli-Monarchie

verknüpft [sei]» (184).
Diese Einreihung in das übliche Charivari

hindert ihn daran, in Le Prophète
etwas anderes zu sehen als ein
antikommunistisches Pamphlet. Ist Meyerbeer
erst einmal als Reaktionär abgestempelt,

bleibt man ratlos angesichts einiger

Aspekte dieses Werks. So werden
die bösen Revolutionäre dort immerhin
mit einem choralartigen Kampflied
geadelt, das unüberhörbar an den schon in
Les Huguenots zur dramaturgischen
Gewichtung eingesetzten «Feste Burg»-
Hymnus erinnert und Liszt zu einer
grossen Orgelapotheose auf die
niedergeschlagene 48er-Revolution inspirierte10.

Zudem wird in dieser Oper das
Kernstück vormarxistischer
Revolutionsbegründung, der Tyrannenmord,
eindeutig bejaht: Eine Frau schleicht
sich, mit der Absicht, den selbsternannten

Messias und Diktator Jean ans
Messer zu liefern, in den Herrscherpalast.

Als sich dann aber der Usurpator
als ihr verschwundener Geliebter
herausstellt und damit die Bühnenstellvertreter

für Charlotte Corday und Jean-
Paul Marat sich als Liebespaar entpuppen,

wird bemerkenswerterweise die
anstehende konterrevolutionäre Um-
funktionierung der Macht kaputt, was
euch kaputt macht-Strategie verhindert!
Aber vor allem die Tatsache, dass
Meyerbeer dem aufständischen Helden
einen verstörend autobiographischen
Zug verlieh, zeigt, dass der politische
Aspekt nicht so plakativ ist wie unterstellt.

Ein Vergleich - schon wieder -
mit den erwähnten Romanen kann auch
hier Klärung bringen. Es ist auffallend,
dass alle drei (Flaubert gar mit einem
Revolutionsstoff in unmittelbarer
Parallelität) ähnlich autobiographische
Anleihen machen, und auffallend auch,
dass alle alter egos dabei mit negativen

36



Charaktereigenschaften ihres Schöpfers
bestückt werden. Ich meine, es handelt
sich in allen vier Fällen um das Gegenstück

dessen, was Peter Weiss einmal in
bezug auf seine Ästhetik des Widerstands

als «Wunschbiographie» definiert

hat. Diese zu Snobs (Pip), Parasiten

(Frédéric) und Usurpatoren (Jean)
hochgeschwemmten Helden sind, wie
auch immer stilisiert, «Abwehrbiographien»

ihrer Autoren. Der bis zur völligen

Auslöschung führende Gang durch
die grossstädtische Knochenmühle
bringt Schicksale hervor, denen die
Autoren selbst nur mit äusserster
Anstrengung entgingen. Ich will damit
keineswegs Meyerbeer zu einem
Kryptokommunisten umfunktionieren.
Es scheint mir vielmehr höchst signifikant,

dass unser Tondichter hier einem
eindeutigen politischen Gegner ein derart

wesentliches Stück seiner selbst
transplantierte. Die bereits vorhin
erwähnte merkwürdige Passivität des also
Beglückten wirkt dazu wie die Betäubung

zur Operation. Denn Jean, der
Revolutionär, ist bar jeglicher politischer

Überzeugung, und so gilt auch für
ihn das Motto modemer Wahlstrategen,
das Flaubert seinem Frédéric auf den
Weg gab: «Man vertritt am richtigsten
und kräftigsten eine Meinung, wenn
man keine hat.»11 Um die Achse des
hohlen Heldenspindels herum ist bei
Meyerbeer, wie Gerhard luzide
herausarbeitet, mitunter die ganze
Personenhierarchie im Umsturz begriffen. Da
erlebt die Monarchie in Gestalt der
Königin Marguerite de Valois ihre
stimmliche Kaltstellung - am Schluss
von Les Huguenots erscheint sie hoch
zu Pferd und bleibt dennoch stumm wie
dieses -, während traditionelle Nebenrollen,

namentlich der sonst zumeist mit
ehrfürchtiger Sprachlosigkeit geschlagene

Diener, aus dem komischen Fach
in jenes gehievt werden, das früher nur
dem König als Träger unbestrittener
Autorität zustand. Mit Marcel ist dieser
historische Rollentausch sogar direkt in
den Ablauf der Oper eingeschrieben,
denn die Wandlung vom grobschlächtigen

Fanatiker, den er im 1. Akt
markiert, zum weisen Patriarchen im letzten

impliziert eine soziale Umwälzung,
wenngleich der Typus selbst im englischen

Jolly Jack tar, jenem zugleich
komischen wie heroischen Volkshelden,
vorgebildet sein dürfte.
Unter dem Strich nun, was bleibt? Es
bleibt dabei, dass es höchste Zeit war,
dass ein Musikwissenschaftler vom
Format Anselm Gerhards sich der
Gattung der Grossen Oper annahm, und
dass dies so gründlich und mitunter
brillant geschah, ist mehr als erfreulich.
Dass ihm dabei einige hartnäckige
Vorurteile gegen Meyerbeer bis zuletzt im
Weg standen, mag mit dem Unsinn, den
sein Lehrer Carl Dahlhaus über diesen
Komponisten verbreitete12, zusammenhängen.

Deshalb wohl trifft man inmitten

von Analysen, die als erste dem
Analytiker hätten klarmachen sollen,
dass er es hier mit Material von ganz
aussergewöhnlichem Kaliber zu tun hat,
immer wieder auf Flapsigkeiten wie

jene, dass bei Meyerbeer «der [...]
lyrisch verklärte Zufall» (215) walte, sich
dessen Werke von denen irgendwelcher
anderer Tonsetzer «lediglich» in
«'l'idée du mélange des tons'
unterscheide» (193) und dass diesem
Komponisten, der wie kaum ein anderer die
Opernproduktion eines ganzen
Jahrhunderts beeinflusste, der «Eindruck des
Eklektizismus» (278) anhafte. Gem würde

ich auch wissen, warum L'Africaine
«als Kronzeuge dafür [dienen kann],
dass die [...] Form [der Grossen Oper]
sich selbst überlebt hat» (10). Denn dass
Verdis Ballo in maschera sich «für die
weitere Entwicklung der europäischen
Oper als wesentlich folgenreicher
erweisen sollte als etwa Les Troyens,
L'Africaine oder Don Carlos» (11),
stellt dieser weiteren Entwicklung
nicht unbedingt ein Qualitätssiegel aus.
Gerhard aber weckt den Eindruck, mit
Meyerbeer sei letztlich das Musikdrama

mit Pauken und Trompeten auf eine
Sandbank zugesteuert, zumal er sein
Buch so anlegt, dass der Diskurs dank
Lotse Rossini aus italienischem
Fahrwasser in den Pariser Teich gelenkt
wird, um am Schluss wieder dank
Fährmann Verdi in das eigentliche Flussbett
zurückzufinden. Bloss, mit diesem
Manöver umsegelt er eine Oper, in der
immerhin gleich drei Städte zentral
stehen und mit der die epische Urbanisierung

auf einen weiteren Höhepunkt
geführt wurde - ich meine Berlioz' Les
Troyens. Ein wirklicher Einbezug in die
Analyse hätte es zudem kaum erlaubt,
dieses Werk, das in mindestens einem
wesentlichen Aspekt von den subversiven

Auffassungen der Saint-Simonisten
geprägt ist, einzig und allein «aus dem
Geist des entstehenden Imperialismus»
(354) zu deuten. Zudem hätte die sich
eigentlich aufdrängende Berücksichtigung

von Berlioz das Thema der
Urbanisierung der Oper um wichtige Motive
bereichert, ganz abgesehen davon, dass
der Autor dann seinem eigenen Untertitel

nicht hätte untreu werden müssen:
Er hätte - ohne Schwimmweste - bis
zum Schluss in Paris bleiben können!
Der Vergleich mit den Berliozschen
Forminnovationen würde ausserdem
gezeigt haben, wie sehr Meyerbeer (und
origineller, wie ich meine, als Verdi) bei
seiner «Verstädterung» der Dramaturgie

von Shakespeare profitieren konnte.
Die aussergewöhnliche Krönungsszene
im Prophète etwa ist ohne das Modell
des letzten Aktes des König Heinrich
IV. Zweiter Teil13 wohl schwer denkbar.
Doch, Hand aufs Herz, all diese Kritik
könnte mir gestohlen werden, wenn sie
auch nur einen Leser davon abhielte,
dieses Buch zu lesen. Es gibt Werke,
die man kritisiert, weil sie schlecht sind,
und es gibt andere, bei denen einen die
Anmassung überfällt, man könne sie
durch Einwände gar noch verbessern.
Doch Die Verstädterung der Oper
braucht meine Verstotterung nicht. Alle
möglichen und unmöglichen Einwände
miteingerechnet, ist Anselm Gerhard
eines der spannendsten Musikbücher
gelungen, die ich seit langem gelesen
habe, und mein Geschreibe soll zur

Hölle fahren (bis dann, Giacomo!),
wenn Sie jetzt auch noch einen Augenblick

zögern, es sich zu beschaffen.
Fred van der Kooij

1 Dickens, Griffith and the Film Today (1944), abge¬
druckt in: Sergej Eisenstein, Film Form, London
1959, S. 206

2 Fredric Jameson, Das politische Unbewusste, Rein¬
bek 1988, S. 189

3 Friedrich Engels hat in seinem Brief an M. Harkness
als erster darauf hingewiesen (MEW 37, S. 43-44)

4 Gustave Flaubert, L'éducation sentimentale, tome
premier, ch. IV, «d'autres événements encore
amenaient depuis six mois, dans Paris,
d'inexplicables attroupements» (hier zitiert nach der im
Diogenes-Verlag erschienenen Übersetzung, S. 42.)

5 Charles Rosen hat im Booklet seiner CD Robert Schu¬

mann, The revolutionary masterpieces, vol. III, Globe

5012, darauf hingewiesen.
6 in L'éducation sentimentale, bzw. Great Expecta¬

tions und Illusions perdues
7 Johann N. Schmidt, Ästhetik des Melodrams, Studien

zu einem Genre des populären Theaters im England
des 19. Jahrhunderts, Heidelberg 1986, S. 195

8 zit. nach F. Rand, Q. D. Leavis, Dickens the Novelist,
Harmondsworth 1980, S. 380

9 Richard Sennett, The fall of public man, New York
1974; deutsche Übersetzung: Verfall und Ende des
öffentlichen Lebens, Frankfurt 1986

10 Franz Liszt, Fantasie und Fuge über den Choral «Ad
nos, ad salutarem unam» (1850)

11 «Quant à desservir une opinion, le plus équitable,
selon moi, et le plus fort, c'est de n'en avoir aucune.»
(L'éducation sentimentale, 2ème partie, ch. III, zit.
nach der deutschen Übersetzung, a.a.O., S. 240)

12 Siehe etwa Musikalischer Realismus, München 1982.
Übrigens haben auch andere fortschrittliche Autoritäten

wie Adorno und Arnold Hauser ihr Blech
beigetragen.

13 William Shakespeare, The Second Part of King
Henry IV, Act V, Scene V. Sogar die Identitätskrise
des Urbanen Helden, von der Le Prophète auch
handelt, scheint dort vorweggenommen, wenn der
soeben gekrönte Heinrich ausspricht, was Jean gleichfalls

nachvollzieht: «Being awaked, I do despise my
dream. Presume not that I am the thing I was.
I have tum'd away my former self.»

Das schöpferische Leben
als Gesamtwerk

Neues von und über Stockhausen*
(Fortsetzung des Artikels in Nr. 37, S.

19ff.)

Michaels Augmentationen in der Pietà
(aus: DIENSTAG aus LICHT) können
für die virtuelle Unendlichkeit des
Formelkomponierens von Stockhausen
stehen. Die Superformel kann nicht nur
ins Kleine perpetuiert werden, sondern
auch ins Grosse. So besehen ist die
Erweitemng von der Einzeloper zur
siebenteiligen Wochenoper einigermassen
naheliegend, auch wenn sich dieses
Projekt innerhalb der europäischen
Musikgeschichte, die auch im 20.
Jahrhundert noch von einem emphatischen
Werkbegriff dominiert ist, als mégalomanes

Projekt ausnimmt. Stellt man
allerdings mehrtägige Riten und
Zeremonien aussereuropäischer Musikkulturen

daneben, die als grossformale
Vorbilder überall in LICHT wirksam
sind, wirkt Stockhausens Vorgehen
keineswegs mehr so aussergewöhnlich.
Für Stockhausen ist der LICHT-Zyklus
nicht nur auf die Zukunft hin offen für
alle Innovationen, er bettet ihn auch
zunehmend organisch in sein
vorangegangenes Schaffen ein. In diesem Punkt
differiert seine eigene Auffassung des

kompositorischen Schaffens geradezu
krass zum musikpublizistischen Tenor,
der dieses Schaffen - mit gewissen
Abstrichen bei der intuitiven Musik -

37



bis und mit MANTRA akzeptiert, das

Nachfolgende aber mehr oder weniger
pauschal in den Orkus des privatmythologischen

Infantilismus verweist.
Wie sehr Stockhausen sein kompositorisches

Schaffen als ein Ganzes betrachtet,

aus dem es nichts zurückzuziehen
oder zu eliminieren gilt, zeigt sich nicht
nur in der Fortsetzung der KLAVIERSTÜCKE

XII bis XIV, die sowohl
autonome Klaviermusik als auch Teile von
LICHT darstellen, sondern auch in seiner

generellen Haltung gegenüber den
früheren Werken. Er spielt diese immer
wieder, auch wenn sie scheinbar von
seinem gegenwärtigen Kompositionsstand

weit entfernt sind.
Stockhausen betrachtet sein schöpferisches

Leben zunehmend unter dem
Aspekt des Gesamtwerkes. Dies erklärt
auch die geplante vollständige Publikation

seiner Werke auf Compact Disc.
Stockhausen kaufte die Schallplattenrechte

von der Deutschen Grammophon
zurück und betreut nun die Produktion
und den Vertrieb seiner Schallplatten im
Eigenverlag. Dabei handelt es sich
teilweise nicht nur um Neuauflagen,
sondern auch um eine vollständig neue
Aufmachung: Die ganze CD-Reihe ist
durchnumeriert und in Stockhausens
Handschrift mit einem einheitlichen
Label gestaltet; die Farbensymbolik
wird nun von ihm auch auf frühere
Werke appliziert. Diese Schallplattenreihe

ist mit jener Professionalität
gestaltet, die man sich bei vielen Publikationen

Neuer Musik wünschen würde.
Die Kommentare fassen kurz und bündig

zusammen, worum es in der
Komposition geht; bei jedem Stück finden
sich auch Informationen zur Werkgenese.

Die Pressungen sind fehlerfrei; die
Spielzeiten stimmen mit den Angaben
im Heft überein, etc. Zuweilen publiziert

Stockhausen auch zwei Aufnahmen

desselben Werks, z.B. von
TRANS, wo neben einer Studioproduktion

die Donaueschinger Uraufführung
inklusive Buh-Konzert zu hören ist. Die
CD-Reihe zeigt, wie schwierig es ist,
Stockhausens Œuvre im Sinne einer
Entwicklung in Epochen zu gliedern,
wie er dies in früheren Jahren selber
unternommen hatte; es zeigen sich
vielmehr die Konstanten: eine solemne
Atmosphäre, ein grosses Vertrauen in
die strukturelle Durchdringung und
Hierarchisierung des musikalischen
Materials, verbunden mit einem ebenso

grossen Vertrauen in das, was zufällt -
seien dies grosse Interpreten, Werkaufträge,

musikalische Ereignisse oder z.B.
bei den KURZWELLEN die Geräusche
und Informationen der internationalen
Radiostationen. Eine weitere Konstante
bildet das Raumdenken, das von der
eigentlichen Verteilung des Klanges im
Raum bis zu einem bereits in den aller-
frühesten Werken zu hörenden Komponieren

mit räumlichen Distanzen
reichen kann. Ein durchgehender Zug in
Stockhausens Schaffen zeigt sich auch
in der Art, wie er bei den erwähnten Zu-
Fällen immer wieder jene Grenzen
überschreitet, die gegen den sogenannt
guten Geschmack Verstössen; die Kate¬

gorie des mesuré kennt er nicht. Im
GESANG DER JÜNGLINGE kann er
aggressivstes elektronisches «Schrän-
zen» neben die einfache, das Gotteslob
singende Knabenstimme setzen; in
STfMMUNG wird der zauberische
Vokalklang plötzlich von medizinischexakten

Beschreibungen erregter Brüste

überlagert. In «AM HIMMEL
WANDERE ICH...» steigert sich eines
der schönsten Gesangsduette der
Musikgeschichte in ein in jeder Hinsicht
verfängliches Keuchen und Stöhnen.
Eine weitere Kontinuität bildet auch
Stockhausens Vorliebe für eine relativ
rauhe Klanglichkeit, die in Umfang,
Artikulation und Dynamik die ganze
Bandbreite ausnützt. Dies ist letztlich
auch das Interessante an Stockhausens
modernem Orchester mit Synthesizern.
Der Industriekitsch, der auf diesen
Instrumenten so oft produziert wird, fehlt
hier. Die Gefahr dieses Kitsches kennt
Stockhausen durchaus; die Synthesize-
risten, welche seine Musik spielen wollen,

können deshalb beim Stockhausen-
Verlag ein Probeband mit einem
Vorschlag für die Klangfarben anfordern.
Überhaupt macht Stockhausen, der fast
nur noch mit spezialisierten Interpreten
zusammenarbeitet, nicht den Fehler, in
seinen Partituren nur noch das Nötigste
zu notieren; im Gegenteil: jeder Spe-
zialeffekt ist genauestens aufgeschrieben,

inklusive Griff-Vorschlag. Häufig
gibt Stockhausen auch noch an, dass
dieser Effekt keinesfalls mit einem
andern, ihm verwandten zu verwechseln
sei.
Mit normalem Menschenverstand müs-
ste man eigentlich sagen, dass das, was
Stockhausen unternimmt, nicht geht:
Ein Autor kann nicht sein Interpret,
Verleger, Publizist, Archivar etc. sein.
Wer diesen Weg wählt, bringt sich in
eine Aussenseiterposition. Es gehört
zum Verstörenden wie Faszinierenden
von Stockhausen, dass ihm dies trotzdem

gelingt, und dass er seit vierzig
Jahren, ohne sich darum zu kümmern,
was die Herren Bieder und Meier für
gesellschaftlich relevant, geschmackvoll

oder zeitgemäss halten, seinen
eigenen Weg geht und dabei als einzige
Rekursinstanz Gott akzeptiert.
Wie sehr Stockhausen schon in seiner
allerersten Zeit in dieser Rolle lebte und
sich nur Gott gegenüber verantwortlich
fühlte, zeigt eine 1993 erschienene
Publikation von Christoph von Blumröder:
Die Grundlegung der Musik Karlheinz
Stockhausens. Blumröder, der bereits
Stockhausens Textbände 4 bis 6
herausgegeben hatte, konnte wie kein anderer
Musikwissenschaftler bisher das
Privatarchiv von Stockhausen benützen. Er
widmet ein ganzes Kapitel der frühen
schriftstellerischen Arbeit des Komponisten,

der ursprünglich Dichter werden
wollte. Der Kern von Blumröders
Arbeit betrifft die ganz frühe Phase der
seriellen Musik, deren Genese er
eindrücklich darlegt. Blumröder führt uns
hier einen Stockhausen vor, der noch
sehr unsicher und in Selbstzweifel
verstrickt ist, aber eigentlich nur, weil er an
sich selbst die höchsten Ansprüche

stellt: «Neben dem, was Messiaen tut,
kann nur wenig bestehen. [...] Es ist
eine unsagbare Not. Und ich weiss
nicht, ob es recht ist, wenn ich aufhöre.
Denn das, was ich da tue, ist so sehr
etwas, was ausser mir entsteht und sich
selbst aufgegeben hat - als wollte es
nur erfüllt sein -, ohne mich, ohne
einen Menschen zu befragen. Ich werde
warten und Gott bitten, daß er mich
leitet und still sein lässt.» (Brief an
Goeyvaerts vom 15.2.52, S.81)
In den Briefstellen, die Blumröder
zitiert, reichen diese Schaffenskrisen an
die Grenze des Suizids. Trotz dieser
Krisen zeigen sich schon beim 24jähri-
gen Kompositionsstudenten alle
Momente seines späteren Selbstbewusst-
seins: «Aber ich fühle auch, dass mir
noch manches zu erfüllen aufgegeben
ist, bevor es [das Leben] verlassen
werden darf.» Ünd in einem Brief an
seine Frau Doris Stockhausen, die eher
ein humanistisches denn ein theokrati-
sches Verständnis des Komponisten
forderte, wo nicht für Gott, sondern für
die Menschen komponiert wird, antwortet

er bereits am 4. Februar 1952 so, als
müsste er LICHT verteidigen: «Es gibt
nur - wenn wir es nur ganz sein könnten!

- Bereitsein. Und dann eine sich
niederschlagende Ordnung, die sich
selbst alles ist. Eine Ergebenheit darin,
dass das mehr ist, als alles menschlich
Übersetzbare oder Deutbare sein kann.»
(S.88) Auch der Glaube an eine
hierarchische Ordnung der Welt (und der
Musik) ist bei Stockhausen sehr früh
nachweisbar. Am 5. November 1951
distanziert er sich bereits von Joseph
Knecht, seinem grossen Vorbild der
Jugendjahre in Hesses Glasperlenspiel.
«Knechts momentaner Avantgardismus
ist historischer Konservatismus - so
sehe ich es heute -, die Spaltung des
Ganzen um der Einzelnen willen oder
um des Einzelnen willen. Ich glaube
wieder an die Hierarchie und ihre Zeit-
losigkeit»; und einen Satz später zählt
Stockhausen zur Charakterisierung
Knechts alle jene Richtungen auf, mit
denen er auch in späteren Jahren in
seinem Selbstverständnis als Welten-
und sogar galaktischer Komponist nie
etwas zu tun haben wollte: «so ist
Joseph Knecht Deutscher, Protestant,
Romantiker - und, - so widerspruchsvoll

es zunächst klingen mag, -
Kommunist in dem Sinne: Negation der
hierarchischen Wertordnung aus dem sub-
jektivistischen Gefühl der eigenen
Unterbewertung.» (Brief vom 5.11.1951 an
Goeyvaerts, S.71).
Blumröders Ansatz, die Basis von
Stockhausens musikalischem Denken
nicht in den sogenannt «grossen» Werken

wie GRUPPEN oder KONTAKTE
auszumachen, sondern in den allerersten

Auseinandersetzungen mit der Se-
rialität, ist vollauf gelungen. Nebenbei
demontiert er auch manchen Mythos,
z.B. jenen von vielen Musikhistorikern
beförderten vom unmittelbaren Einfluss
Weberns auf Stockhausens Serialität.
Bis 1953 scheint Stockhausen kaum
Partituren von Webems Werken gekannt
zu haben und seine frühen Äusserungen

38



zu Webern verdanken wir «also
gewissermaßen eher dem Hörensagen als
wirklicher Einsicht» (S.77).
Blumröders Buch legt eine Basis für
eine unpolemische, wenn auch keineswegs

unkritische Auseinandersetzung
mit Stockhausen. Blumröder wirft dem
Komponisten die Gottgläubigkeit nicht
vor, sondern untersucht vielmehr, wie
sie sich in der spezifischen Formung
seiner Serialität niederschlägt. Diese
Publikation wird deshalb die Basis für
jede weitere wissenschaftliche Beschäftigung

mit Stockhausen legen. Eine
Rarität ist sie allein schon deswegen,
weil darin jener Brief integral
abgedruckt ist, welchen Stockhausen am 13.

August 1949 an Hermann Hesse schickte.

Es gelingt Blumröder, bereits in
diesem Brief wichtige Züge des späteren
Komponisten ausfindig zu machen.
Mich persönlich hat an diesem Brief
beeindruckt, in welchem Masse
Stockhausen schon mit 21 Jahren allein auf
dieser Welt war, und wie er im Brief an
Hesse um eine Vaterhand förmlich fleht:
«Warum ich Ihnen schreiben wollte,
wusste ich eigentlich zu keiner Stunde
genauer. Es mag sein, dass ich dieses
Grundlose meiner Mutter sagen könnte,
aber die hat keine Zeit mehr, ich weiss
noch nicht einmal, ob sie noch - es
wäre dann das erste Mal - Verstehen
aufbrächte für mein taubes Geschwätz:
wo sind die Toten, die uns am besten
verständen? Aber sie hat das alles nicht
geschmeckt, muss schon sehr klug
gewesen sein, als sie in einer Nacht des
Jahres 33 meinte, auf dem Dachboden
sei der Himmel, im Keller die Hölle
[Stockhausens Mutter wurde in die
Irrenanstalt eingeliefert und dort später
von den Nazis ermordet]; damals zählte
ich beinahe fünf Jahrkreise, - weiss ich
doch nicht jetzt mehr, ob der Himmel
nicht die Hölle und die Zeit nicht das
Zeitlose ist. Das aber beunruhigt mich
weniger, bin ich gewiss zu dumm, um
verzweifelt zu erkennen, dass man
nichts wissen kann; vielmehr quält die
Gewissheit der Noch-nicht-Zugelassen-
heit, des Belächeltseins, des unbedingten

Missverstehens. Und mein Vater erst
verstände es gar nicht, wie ich ihn
glaubte zu kennen; möchte es jetzt
anders sein, wenn er nicht in irgendeinem
modrigen Loche der Kriegserde faulte?»

(S.13)
Übrigens, Hesse hat diesen Schrei um
Hilfe kaum verstanden: Er antwortete
mit jener distanzierten Aufmunterung
zum Weitermachen und Sich-nicht-zu-
wichtig-Nehmen, mit der er auf alle
ähnlichen Anfragen von jungen Schriftstellern

reagierte. Im Falle von
Stockhausen bewirkte er damit allerdings nur
Gutes: dieser wurde nicht Schriftsteller,
sondern Komponist.

Roman Brotbeck

* Stockhausen-Gesamtausgabe auf CD, Compact

Discs, kostenloser Prospekt und Werk-
verzeichnis können beim Stockhausen-Verlag
per Post bestellt werden (Kettenberg 15,
D-51515 Kürten); Christoph von Blumröder:
Die Grundlegung der Musik Karlheinz
Stockhausens, Beihefte zum Archiv für Musikwissenschaft

Bd. 32, Franz Steiner Verlag, Stuttgart

1993, 193 S.

Schallplatten

I e temps des
poètes

Heinz Holliger: Scardanelli-Zyklus
(1974-1991) pour flûte solo, orchestre
de chambre et chœur, d'après des poésies

de Friedrich Hölderlin
Aurèle Nicolet (flûte), London Voices,
Ensemble Modern, direction Heinz
Holliger et Terry Edwards
ECM Records 1472/73 (2 CDs).

D'une durée de plus de deux heures,
Scardanelli-Zyklus fait appel à un chœur
et à un orchestre de chambre, ainsi qu'à
une flûte solo. L'œuvre s'appuie sur des
textes de Hölderlin écrits au cours de la
seconde moitié de sa vie - il était alors
reclus à Tübingen, dans la maison du
menuisier Zimmer. Ces poèmes écrits
bien souvent à la demande d'un visiteur,

Hölderlin les signait du nom
mystérieux de Scardanelli et les affublait
des dates les plus fantaisistes (le 3 mars
1648, le 15 novembre 1759, le 9 mars
1940, etc.). L'auteur d'Hypérion n'était-
il pas devenu fou? C'est en tous cas ce
que pensaient ses amis - et parmi eux
le poète Mörike: ils n'hésitèrent pas à

jeter une grande partie de ces poèmes
signés Scardanelli, qui étaient pour eux
le témoignage tangible d'une irrémédiable

démence.
Les musiciens semblent avoir confirmé
ce jugement: si Hölderlin en a inspiré
beaucoup depuis l'époque romantique
jusqu'à nos jours, aucun ne s'était
préoccupé de Scardanelli. Holliger, lui, a
été intrigué par ces textes qui sont comme

le négatif des grandes œuvres de
Hölderlin, auxquelles ils s'opposent par
la simplicité, la régularité métrique, la
naïveté et l'absence de toute subjectivité.

Il a été attiré par cela même qui avait
décontenancé les contemporains du
poète et jusqu'à ses exégètes les plus
savants: le renoncement à tout ce qui
avait fondé l'expérience poétique höl-
derlinienne. Cette langue privée de
métaphores et de fulgurances dévoile
une impossibilité historique:
l'avènement de la société nouvelle dont
Hölderlin avait rêvé. Elle enregistre
l'effondrement des valeurs liées aux
idéaux de la Révolution française et de
la Grèce antique, que Hölderlin avait
exposées avec un lyrisme flamboyant
dans Hypérion.
Si la poésie visionnaire des grands hymnes

était en effet liée à un espoir
messianique, les derniers poèmes sont, comme

leurs dates l'indiquent, hors du
temps. Ils offrent une image presque
édénique de la nature et de l'homme,
loin de toute domination et de tout projet

social. Ils adoptent une forme
conventionnelle dénuée de toute tension:
«toute plainte est bannie». Ils ont le

caractère d'une célébration sereine de
Tétant: «Sans être dérangé, l'homme
saisit le charme de Tannée et considère
la perfection de l'existence». De cette
absence de tension, Holliger a fait le
principe de son œuvre. Il a transposé
dans la musique cette transparence
mystérieuse des poèmes. Par sa forme
circulaire, l'œuvre échappe aux
caractéristiques d'une dramaturgie linéaire:
elle est sans commencement ni fin. Elle
ne comporte aucun point culminant, rien
qui soit visé comme un sommet, un
point d'aboutissement, rien qui ressemble

à une introduction ou à une coda, à

un développement ou à une réexposition.

Pendant plus de deux heures, l'œuvre

se déploie dans son caractère d'inexo-
rabilité et de hiératisme, telle une
cérémonie. Les pièces vocales alternent
avec les pièces instrumentales, celles-ci
étant en quelque sorte les commentaires
de celles-là - Holliger en parle comme
d' «exercices spirituels». L'œuvre a été
écrite sans idée préconçue, comme on
écrirait un journal intime. Elle s'est
constituée progressivement, sorte de
work in progress étendu sur plus de
quinze ans (de 1975 à 1991). Par trois
fois, le chœur nous fait parcourir le cycle
des saisons - ce sont les Jahreszeiten,
qui sont au centre de l'œuvre. Mais Tordre

des pièces est variable, pour autant
que soit respectée la contrainte du
mouvement circulaire - la succession
Printemps, Eté, Automne, Hiver à partir de
n'importe quelle saison. De même, il
est possible de jouer la totalité des pièces

(vingt-deux) ou une partie seulement.

Cette liberté laissée aux interprètes n'induit

pas une écriture relâchée. Bien au
contraire, chaque pièce repose sur une
écriture extrêmement rigoureuse. La
formalisation très poussée vise aussi
cette pétrification du temps; elle tend
moins à une construction qu'à un
épuisement des structures. Les processus ne
se développent pas sur la base de
rapports de cause à effet, mais sont menés
presque systématiquement jusqu'à leurs
propres limites, jusqu'à une sorte
d'effondrement. Ils ne sont pas au service
d'un «message» et ne donnent pas l'illusion

d'un langage musical «intact»,
pour reprendre une expression de
Lachenmann, mais révèlent ses
ambiguïtés et ses brisures, ses possibilités
infinies et cachées. En agissant directement

sur la matière sonore en tant que
telle, qu'ils filtrent de toutes sortes de
façons, les moyens formels acquièrent
une dimension autosignifiante. Ils
tendent à nous rendre conscients de notre
propre expérience d'écoute.
Tout, dans cette œuvre, renvoie à
l'intériorité. Le réel lui-même n'existe que
sous la forme de résonances intérieures.
On pourrait citer les premières lignes
du livre d'Ernst Bloch, Geist der Utopie:

«Je suis, nous sommes. Il n'en faut
pas davantage. A nous de commencer.
C'est entre nos mains qu'est la vie. Il y
a beau temps déjà qu'elle s'est vidée de
tout contenu. Absurde, elle titube de-ci
de-là, mais nous tenons bon et ainsi
nous voulons devenir son poing et ses

39


	Livres = Bücher

