
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1993)

Heft: 38

Artikel: Theodor W. Adorno, die Musik und ... Ulrich Sonnemann im Gespräch
mit Paul Fiebig = Theodor W. Adorno, la musique et ... Paul Fiebig
s'entretient avec Ulrich Sonnemann

Autor: Fiebig, Paul / Adorno, Theodor W. / Sonnemann, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theodor W. Adorno, die Musik und
Ulrich Sonnemann im Gespräch mit Paul FiebigDer 1912 geborene, am 27. März dieses Jahres verstorbene

Philosoph und Psychologe Ulrich Sonnemann stand mit Theodor
W. Adorno besonders nach der Rückkehr beider aus dem

amerikanischen Exil in intensivem Gedankenaustausch, auchüber Musik, und hier insbesondere über musikphilosophische
Fragen. Das Erkenntnispotential der Musik sieht Sonnemann
in erster Linie in ihrer Unvordenklichkeit, insofern sie eine
Ordnung offenbart, die immer erst nachdem sie sich vollzogen

hat, als diese Ordnung erkennbar wird, und sich dannimmer noch unterscheidet von einer kausalen. Gegenüberder Raum-Präokkupation der ganzen abendländischen Neuzeit
könnte die Selbstorganisation von Zeit, wie sie sich inMusik ereignet, neue Horizonte für die Gesamtheit desmenschlichen Sensoriums eröffnen. Paul Fiebig, der für den

Metzler-Verlag die Gesamtausgabe der Schriften Sonnemanns
vorbereitet, führte dieses Gespräch am 5. Februar 1991.

0)
£
0MIL

3
0
0.

I E
3 £
* 0- :(B
</> *•
3 a
2</>0
0 O
* £

c
c
TO

£
0)
c
c
o

</>

: £
o

C
C 2. o2 o-d)
S It£ E

4> £<J

i ffX o «O 2 <o

l/> *2>

jm M
7? o±g -o —3 0 3E 0 0,2 <£ Q-

heodor W. Adornoj ia musjque et^ Sonnemann
Paul Fiebig s^ntret ent avec u^ernjer (e philosophe et

Né en 1912 et decede le 27 ma avec Theodor
psychologue Ulrich d'idées, en particulier de-
W. Adorno d'intenses e^ g. xj, américain, échanges
puis leur retour a tous deux de lexn a^ autres sur ,es
oui portaient aussi sur la musiq Le potent,el
questions de Pb^05.^!!' s-iaue selon Sonnemann, r.es"de
épistémologique de a musiqu

mesure où e||e manifeste
dans son imprévisibilité, dani

ès coupj et qui se distin-
un ordre qui ne se revele tel qu p raDDort au souci de

gue toujours de la log'que cau ^ moderne, l^organi-
respace qui caractérisé tout lOcciae^ s>effectue da„s a
sation autonome du temps,

nouveaux horizons a toute la
musique, pourrait Fiebig, qui prépare pour les edi--s—

I- 3

Herr Sonnemann, im Gespräch mit
Ihnen aufTheodor W. Adorno zu kommen,
liegt nahe, für den jedenfalls, der mehr
als bloss und zufällig einen Ihrer
Aufsätze, Essays oder Beiträge gelesen hat.
Was Sie von Adorno halten, was Sie ihm
verdanken, haben Sie keineswegs
verschwiegen; auch nicht, dass Sie
Umgang mit ihm pflegten, worüberfreilich
nicht gerade viel zu erfahren ist aus
dem von Ihnen gedruckt Vorliegenden -
könnten Sie's ein bisschen ergänzen?
Ja, also ich könnte natürlich erinnern an
unsere allererste Bekanntschaft, die
ganz flüchtig war, in meinem Frankfurter

Studienjahr 1932. Dieses Studium
vollzog sich zum grossen Teil schon im
Bereich des alten Instituts für
Sozialforschung, das aber in zwei Lager
gespalten war, und ich war damals
durchaus - aber mehr durch Zufall und
vielleicht auch eine gewisse Ahnungs-
losigkeit, die für einen Studenten ja
auch nahelag, der aus anderen
Studienbereichen nach Frankfurt
hineingeschneit kam, sozusagen - also ich war
in diesem gespaltenen Lager mehr auf
der Seite von Karl Mannheim und
seinem damaligen Assistenten Norbert
Elias; und auf der Gegenseite gab es
eben Horkheimer und dann, assoziiert
auch mit Horkheimer bereits damals,

Theodor Adorno. Und ich lernte Theodor

Adorno flüchtig kennen; darüber
hinaus ging's damals nicht, weil später,
also in unseren Exiljahren, waren wir ja
auch dann an den gegenseitigen Küsten
des nordamerikanischen Kontinents,
Adorno in Kalifornien, ich in New York,
so dass es zu einer wirklichen Begegnung

dann erst nach unser beider Rückkehr

nach Deutschland kam, und dann
allerdings die Begegnung etwas sehr
Intensives bekam und ja schliesslich in
Adornos letzten Lebensjahren in unsere
Freundschaft mündete.

War denn zu Anfang, also zu Beginn der
30er Jahre, die Musik Gegenstand zum
Beispiel Ihres Gesprächs?
Nein, das war damals nicht der Fall.
Wie gesagt, dieses erste Gespräch war
ja sehr flüchtig. Es hatte, nach meiner
Erinnerung, durchaus bereits gemeinsame

Interessengegenstände zum Thema,
aber das ging nicht so weit - ich selber
bin ja ein Musikamateur, bin selber kein
Musiker, und meine damaligen Interessen

gingen auch nicht in erster Linie in
diese Richtung. Ich hatte mit Interesse
Adornos Aufsätze in der alten Frankfurter

Zeitung über musikalische Gegenstände

verfolgt, die sehr, sehr schwierig
waren, aber auch sprachlich mir schon

12



sehr gefielen. Nach meiner Erinnerung
hatte ich auch ein Kompliment gewagt,
als wir dieses Gespräch führten, aber es
ging über eine bestimmte Art von, ja,
wie eben solche Gespräche bei einer
Erstbegegnung laufen, kaum hinaus.
Alles weitere kam dann wirklich erst,
nachdem wir beide aus dem amerikanischen

Exil zurückgekehrt waren, er ja
früher als ich.

Und da war Ihre musikalische ich
hätte beinahe gesagt: Laufbahn, d.h.
mehr Ihr musikalisches
Privatvergnügen einigermassen gediehen
bereits.

Mein Interesse wie auch meine Kenntnisse,

also aus einer Laienperspektive
immer, waren gewachsen in der Zeit,
und die Gespräche, die dann geführt
wurden, berührten natürlich auch
Musikalisches. Aber zunächst, das war nach
meiner Rückkehr aus Amerika, hatte ich
ja ziemlich schnell Gelegenheit,
Aufsätze, Vorträge zu plazieren, und nach
einer Erstveröffentlichung in der
Zeitschrift «Merkur» unter dem Titel «Die
Glücksdressur» kam ein enthusiastischer

Brief von Adorno, der anregte,
dass wir uns treffen. Das taten wir dann
auch, und das führte dann zu immer
häufigeren und immer näheren
Kontakten.

Warum ich so konstant bei der Musik in
meinen Fragen bleibe, erklärt sich
vielleicht auch daraus, dass ich bei Adorno
bei vielem, was von Musik nicht zu
handeln scheint, oft den Eindruck habe,
dass das, was er über seinen Gegenstand

gerade schreibt, ohne musikalische

Erfahrung im Hintergrund
vielleicht anders ausgefallen wäre. Ich
weiss nicht, ob das eine Beobachtung
ist, die Sie aus Kenntnis seiner Person
unterstützen können?
Das ist durchaus eine treffende
Wahrnehmung, weil es bereits in Adornos
Weise überhaupt zu denken, zu
philosophieren, etwas betont Musikalisches,

d.h. eine Art von Selbstorganisation

von erfahrener, sich erfahrender

Zeit gibt, die eben bis in seine
Diktion reicht. Das war mir übrigens
auch schon vor dieser ganzen Exilphase
aufgefallen, und das spielte dann auch
seine Rolle in sehr vielen philosophischen

Positionen, in denen wir uns
begegnen konnten, übereinstimmen konnten.

Andererseits kann ich nicht sagen,
dass unter den spezifischer philosophischen

Gegenständen, die dann berührt
wurden, in diesen 60er Jahren, die
Musik eine Hauptrolle gespielt hätte.
Es kam auch erst relativ spät dazu in
dieser Zeit, dass wir dann uns auch so
weit genähert hatten, dass es das
Verhältnis nicht mehr trüben konnte, dass
wir in bestimmten Dingen auch
Differenzen entdeckten, dass ich also
etwa Adornos Verwerfung des Jazz
nicht mitmachen konnte und das auch
nicht verhehlte. Adorno war darüber
auch keineswegs entrüstet. Das Thema
wurde zwar so weit gefördert, dass die
Differenz, die ja einfach eine Erfah-
rungs-, eine sehr fundamentale Er¬

fahrungsdifferenz ist, sich klarer
abzeichnete, aber es geschah dann, darf
ich sagen, im gegenseitigen Einvernehmen,

dass wir dann das auch auf sich
beruhen Hessen, also nicht versuchten
jetzt diese Differenz aufzuheben, was ja
gerade bei Erfahrungsfundamentalitäten
gar nicht möglich ist.

Sie sagten gelegentlich, dass Adorno
mit seinem Gastland Amerika nicht
gerade viel hat anfangen können. Ist
das bei Ihnen (ganz) anders gewesen?
Das ist bei mir insofern etwas anders

gewesen, als ich zwar anfangs auch ein
etwas ironisches Verhältnis zu
Amerikanischem hatte, das ich aus Europa
mitgebracht hatte, aber mir sehr vieles
drüben auch gefiel, zumal eine gewisse
legere Art des Umgangs der Menschen
miteinander mich wirklich überzeugte,
dass in Amerika etwas gewonnen war,
was sich in Europa nicht von selbst
verstand. Dass natürlich Amerika bei
seiner viel jüngeren Geschichte für vieles,

was Europäern selbstverständlich
war, weniger oder nur sehr naives und
auch sehr ungenaues Verständnis
aufbrachte, war in manchen Situationen
und vor manchen spezifischer sich
stellenden Fragen ärgerlich, aber auch so
begreiflich, dass man sich darüber
hinwegsetzen konnte.

Um das Gespräch im Musikgleis zu
halten: Sie haben in einem Ihrer Aufsätze

über Adorno, über die «Negative
Dialektik», geschrieben, dass der
«Denkprozess Adornos» sich vor den
Ohren des Lesers abspiele, dass «jeder
Schritt dieses Prozesses als sich
unvorhersehbar selbst steuernder Satz»
sich entscheide, und mir ist beim Lesen
vorgekommen, als wäre damit auch von
Musik die Rede; vielleicht ist die Musik
nicht das Thema dieses Satzes, aber
vielleicht ist das Verfahren der Musik
nicht weit entfernt.
Ich würde das bestätigen, weil Zeit sich
ja in Musik, übrigens aber ja auch in
Sprache, selber organisiert und sich in
beiden Fällen damit sehr merklich an
das menschliche Gehör wendet und
gerade nicht, trotz Kant, an die menschliche

Anschauung, so dass dort etwas
geschieht, was unvordenklich genau in
dem Sinne ist, dass es nicht
kausalanalytisch ableitbar ist aus dem
Vorhergegangenen, sondern dass mit diesem
Vorhergegangenen zusammen und dem,
was auch noch folgen wird - etwa im
Gesang eines Liedes oder im Fortschreiten

eines Diskurses - sich eine Ordnung
offenbart, die immer erst nachdem sie
sich vollzogen hat, als diese Ordnung
erkennbar sein wird, und sich dann
immer noch unterscheidet von einer
kausalen. In anderen Worten: Es ist von
vornherein ein ästhetisches Moment
sowohl an Sprache als auch an Musik
und an beider Verhältnis zum menschlichen

Sensorium das Ausschlaggebende
für das, was beides, Sprache wie

Musik, als Selbstorganisation eben von
Zeit sind. Und das ist das Entscheidende,

was auch dann wiederum beide,
Sprache wie Musik, mit Geschichte

selber verbindet, so dass eine
kausalanalytische Betrachtung von Geschichte

genau dieses Moment des
Unvordenklichen, man könnte fast sagen der
Poiesis in Geschichte verfehlen muss,
gerade dessen, was in Geschichte am
leisesten ist. Dieses Leise, diese Poiesis,
wird ja ständig übertönt durch die
entsetzlichen Kräche, die zumal im 20.
Jahrhundert man von Geschichte
gewohnt ist; das verlangt wirklich ein sehr
genaues Aufmerken auf die Nuancen
von Sprache, von Musik, von Geschichte,

um überhaupt erfahrbar zu werden.

Nun scheint ja die Idee von Adorno,
dass Kunst mit Erkenntnis zu tun hat,
was des öfteren vielleicht mehr eine
Forderung als die Beschreibung einer
Tatsache ist, scheint dieses Erkenntnis-
Potential ja von den Möglichkeiten der
Musik durchaus herleitbar zu sein.
Es wird nur im Fall der Musik deswegen

so schwierig, weil sich ja, was
Musik ist und was sie bedeutet (anders
als für die bildende Kunst und auch
weitgehend für die Literatur gilt), eben
nicht von vornherein trennen, nicht von
vornherein unterscheiden lässt, sondern
das fällt zusammen; und die Erkenntniskapazität

von Musik hat dann damit zu
tun, dass, jedenfalls innerhalb einer
gesellschaftlichen Kultur, wenn man sie
jetzt isoliert betrachtet - da ergab
sich allerdings eine gewisse Differenz
gegenüber bestimmten Urteilen
Adornos, dadurch, dass ich darauf
aufmerksam machte, damals bereits, dass
Geschichte selber nicht begreiflich wäre
ohne die Spannung der Ungleich-
zeitigkeiten, die sich gleichzeitig in ihr
vereinigen, dass ohne dieses Moment
des Ungleichzeitigen gerade diese
geschichtliche Poiesis nicht verständlich
würde; aber jedenfalls, apropos
Erkenntnisfähigkeit, bleibt es dabei, und
da hat Adorno auch ganz recht, dass
innerhalb einer bestimmten, relativ
isolierbaren geschichtlichen Entwicklung

einer bestimmten Gesellschaftskultur

der Rückgang hinter ein bereits
erreichtes Stadium der Differenzierung
und der Reflexion des bereits
Durcherlebten, des bereits Erfahrenen von
Seiten der Komponisten eben zu allenfalls

Epigonalem, wenn nicht Surrogathaftem,

im schlimmeren Falle
Verkitschtem führen muss.

Sind wir damit bei der «Philosophie der
neuen Musik» angelangt?
Da spielt das zweifellos hinein, ja, das
würde ich bestätigen.

Wieweit hat sowas in den Gesprächen,
die Sie mit ihm geführt haben,
überhaupt eine Rolle gespielt?
Das wurde berührt, immer wieder wurde

es berührt, und immer wieder ergab
sich, ich habe das am Fall der verschiedenen

Rezeption des Jazz ja vorhin
exemplifiziert, dass sich dabei eben
Differenzen ergaben, die zwar gewis-
sermassen präzisiert werden konnten,
eingeengt werden konnten auf das
Alleräusserste oder Allerinnerste an
Erfahrungsdifferenzen, aber darüber

13



hinaus natürlich nicht, und das blieb
dann auch in unseren Gesprächen, die
ja zum grösseren Teil andere Gegenstände

hatten, ausgeklammert.

Das, was ich aus Ihrem Aufsatz «Jenseits

von Ruhe und Unordnung» eben
zitiert habe, erinnerte mich an die Musik

insofern, als die ja eine beinahe
«Von-vornherein-Möglichkeit» hat,
etwas zu beginnen und nicht einem
vorausliegenden Schema dabei zu folgen,
vielmehr eigentlich erst dann Musik
werden kann - also es zu etwas
«Vernünftigem» bringen kann, etwas, das
mit Erkenntnis zu tun hat -, wenn sie
nicht einen Weg geht, den sie voraus-
kennt, sondern wenn sie sich daraufein-
lässt, sich auf Erkundung zu begeben...
Im Moment, in dem die Fortsetzung
einer jeweils erst erklingenden Musik
auch schon vorausgesagt werden kann,
stellt sich auch schon eine Erfahrung
des Überdrusses ein, der Ablehnung, der
Interesselosigkeit; in anderen Worten:
das ist dann nichts. Nein, Musik folgt
zwar ihrem eigenen Gesetz, aber dieses
Gesetz bildet sich erst, indem das
Gesetz bereits sich manifestiert. Und das
unterscheidet eben das Gesetz in aller
selbstorganisierten Zeit, ob nun in
sprachlicher oder musikalischer oder
geschichtlicher Erscheinung, von dem,
was für wiederholbare, experimentell
wiederholbare Naturprozesse gilt, die
sich nach der Weise der klassischen
Naturwissenschaft isolieren lassen. Dieses

Isolieren ist ja übrigens etwas, worauf

die antike Naturwissenschaft, die ja
in manchem schon sehr, sehr weit war,
aber eben nicht diesen Bemächti-
gungsdrang wie die neuzeitliche
Naturwissenschaft hatte, infolgedessen es
nicht zu dieser Technologie brachte, gar
nicht gekommen war.

Ginge ich zu weit, wenn ich daraus den
Schluss herleiten würde, dass all das,
was in Ihrer Philosophie mit
Spontaneität zu tun hat, mit dem Absetzen
von allem «Perfektfuturischen», diesem
leidigen Im-voraus-Wissen, wie etwas
gewesen sein wird, vielleicht auch in
diesen Zusammenhang mit Musik gehören

könnte? Und auf diesem Umweg
sogar vielleicht als mit Adorno
zusammenhängend sich herausstellt?
Ja, das ist zweifellos richtig. Wenn es

jemals einen Ohrenmenschen gegeben
hat, war das sicher Adorno. Umso
merkwürdiger ist es, dass er eben die radikalere

Schlussfolgerung, die dann an
manchen Wahrnehmungen an der
Kantischen Philosophie zu ziehen ich
mir später erlaubt habe - nämlich
indem ich einfach die Kantische Bestimmung

gerade der Apriorität der Zeit als
dem Anschauen zugeordnet bestritt und
darauf aufmerksam machte, dass Zeit in
jedem Fall mehr mit dem Ohr zu tun hat

- dass er sich dem zwar auf das aller-
auffallendste genähert hat, aber diesen
kant-kritischen Schluss dann doch nicht
selber gezogen hat. Wahrscheinlich
wäre der aber auch in seinem Werk
unvermeidlich gewesen, wenn es zu
seinem letzten Projekt, der Ausführung

Ulrich Sonnemann

dieses Projektes noch gekommen wäre,
und das sollte ja eine Negative
Metaphysik als Theorie des Intel-
ligiblen, der erscheinenden Dinge sein,
also im Grunde hinauslaufen auf eine
Bestreitung dieses Kantischen Begriffs
des «Dings an sich». Dass dieses
jenseits unserer Erfahrung Liegende bei
Kant aber immer noch ganz naiv
«Ding» genannt wird, zeigt eben, wie
weit diese objektivistische Tendenz, die
ja der genannten Kantischen - ich würde

schon sagen: Feft/bestimmung der
Zeit selber zu Grunde liegt, wie weit
sich das bereits im Aufklärungszeitalter,
also im 18. Jahrhundert, in die Gemüter
gleichsam gefressen hatte, weil: Es hat
natürlich etwas zu tun mit der
Zuordnung zueinander von Raum und
Auge, und gerade die Raum-Präok-
kupation der ganzen abendländischen
Neuzeit ist ja sehr auffällig und auch
sehr begreiflich, wenn man sich überlegt,

wie zu Beginn dieser Neuzeit
gerade die Raum-Erfahrung der Menschen
sich geradezu explosiv erweitert: durch
die überseeischen Entdeckungen, dann
Galileis Fernrohr, die Entdeckung der
Monde des Jupiter usw.; die ganze
Unendlichkeit des Raums führt dazu, dass
unter den beiden erkenntnisemphatischen

menschlichen Sinnesorganen,
nämlich dem Auge und dem Ohr, eben
dem Auge der Primat zugeschanzt wird
als dem Organ, das dem Raum am
unmittelbarsten zugeordnet ist, während
das Ohr abgedrängt wird in Reservate,
unter denen eben, das gilt zumal für die
deutsche Tradition, die Musik natürlich
dann das bedeutendste ist; und für die
Musik ist das ja auch keineswegs
unproduktiv gewesen. Es führt nur dazu,
dass, auch gerade innerhalb der Musik,

und das ist die wirklich wichtige
Entdeckung Adornos, die Erkenntnismächtigkeit

der wichtigen Kunstwerke,
der wichtigen Musikwerke eben lange
verkannt worden ist; man so getan hat,
als sei das Beiwerk und nicht unter
Umständen die Eröffnung wirklicher
neuer Horizonte auch für die Gesamtheit

des menschlichen Sensoriums
einschliesslich der Welt des Auges, das

ja in dieser einseitigen voraufgegangenen

neuzeitlichen Entwicklung eben
gerade seine eigene Ursprünglichkeit,
sein Schauenkönnen, seine physiogno-
mischen Potentiale einbüsst; daraufhatte

bereits Nietzsche aufmerksam
gemacht, und Adorno hatte daran auch
wiederholt in unseren Gesprächen
angeknüpft.

So dass offensichtlich so ein Satz
Adornos wie: die Wahrheit hat einen
Zeitkern, von einem Augenmenschen
kaum stammen könnte?
Er war eben sosehr Ohrenmensch, dass
es für ihn nicht nötig war, das jetzt
theoretisch sozusagen bis zum äussersten zu
treiben, deswegen hat es jedenfalls
innerhalb des Lebenswerks, das ja vorzeitig

abgebrochen werden musste, diese
letzte Klärung, sagen wir mal: der
noetischen Konstituiertheit des menschlichen

Sensoriums, nicht gegeben. Aber
ich halte gerade das für fundamental für
alle Weiterungen, alle möglichen,
denkbaren Weiterungen philosophischer
Erkenntnis im nächsten Jahrhundert.

Mirfiel gerade ein, dass Michael Gielen
mal im Gespräch gesagt hat, kommend
auf irgendein x-beliebiges Detail, ich
weiss gar nicht mehr, womit es genau zu
tun hatte: das hätte er sich gar nicht

14



überlegt. Und auf die Gegenfrage:
Moment mal, aber das ist doch etwas,
was ihn von den meisten Musikern heute

ganz eindeutig und wichtig
unterscheidet, sagte er: Ja, denken Sie nicht,
dass auch ich eine Tradition habe, in
der ich ganz selbstverständlich stehe?
Es ist nur eben die bessere, es ist die
Schönbergsche, Steuermannsche etc.
Das scheint ja dann für Adorno auch zu
gelten, dass verschiedene Sachen so
selbstverständlich waren
...so selbstverständlich sind, dass die
Aufmerksamkeit des Trägers dieser
Selbstverständlichkeiten eben an diesen
immer schon vorbeischweift. Und gerade

das ist ja dann wiederum besonders
charakteristisch für das Verhältnis
zwischen dem Hörer und dem Hörbaren,
im Unterschied zum Verhältnis
zwischen dem Blickenden und dem
Erblickten. Was das letztere Verhältnis
betrifft, gibt es ja immer ein Hier eben
in abgehobener Unterscheidbarkeit von
einem Dort; das gibt es im Bereich des
Hörbaren nicht, sonst könnte ein Rhythmus,

landläufig gesprochen, einem ja
nicht in die Beine fahren.

Das Problem der Musik scheint zu sein,
dass ihre Gegenwart derart prozesshaft
ist, derart in der Bewegung ist, dass der
Gegenwartspunkt sozusagen ein
Kreuzungspunkt von Vergangenheit und
Zukunft ist, oder einer unterwegs ist,
sozusagen
Ja, es ist eben so, dass gerade für das

Chronologische an Zeit weitgehend die
Kantische Bestimmung gilt, nur setzt
das immer schon voraus, dass eben Zeit
vorgestellt wird, und das kann sie, da
hat Kant ja auch ganz recht, eben nur
unter dem Bild der Linie, eben einem
Bild. Aber gerade das berührt nicht ihre
Apriorität, es berührt nicht das, was sie
als menschliche Grunderfahrung ist, da

gibt es in der Tat nicht diese Dualität
eines Hier und eines Dort; sondern es

gibt nur eine Unvordenklichkeit des

jeweils Folgenden, Unvordenklichkeit
insofern, als sie sich nicht kausal ableiten

lässt aus dem Voraufgegangenen,
sondern einer andern Art von Ordnung
unterliegt - was mit Missverständnisse
verwehrenden Klärungen zu tun zu
haben scheint, mit dem, was ja wiederum
bei Kant zwar zugelassen wird als
Regulativ unserer unmittelbaren
Wirklichkeitserfahrung, aber in
wissenschaftliche Urteile nicht eingehen
darf -, nämlich einer teleologischen
Orientierung etwa im Anblick von
Naturprozessen, die nach Art von
menschlichen Zwecksetzungen etwas
Zielgerichtetes haben, ohne dass sich
doch im einzelnen ausmachen liesse, im
Unterschied eben zu diesen menschlichen

Zwecksetzungen, was jetzt das
Ziel wäre. Und das kann auch gar nicht
ausgemacht werden, weil eben, wie ich
vorhin schon sagte, das Gesetz dieser
Zielbestimmtheit sich immer erst selbst
bildet, indem es sich bereits verwirklicht,

indem es sich bereits anwendet,
sich manifestiert. Und diese radikal
auch von der antiken, voraufgegangenen

unterschiedene Auffassung der

Zeit findet sich ja bereits bei Augustinus
im XI. Buch seiner «Confessiones», wo
das Problem ihm aufgeht, was wir
überhaupt mit dem Begriff der Zeit meinen;
und er dann davon spricht, nachdem er
viele scheinbar näherliegende Erklärungen

untersucht und verworfen hat, dass
es sich um eine Spannung der Seele
selber handeln muss, wobei die eine
Seite dieser Spannung, dieser distentio,
das Retentive, d.h. Bewahrende, Aufhebende

des Vergangenen ist, retentio, und
andererseits protentio, das, was in die
Erscheinungen von Erwartung,
Hoffnung, Zuversicht eingeht. Das gilt bis
heute eigentlich unverändert, und hat ja
dann auch eine Rolle gespielt in
Husserls «Phänomenologie der inneren
Zeiterfahrung», nur, dass Husserl ein
ausgesprochener Augenmensch war und
seine Analyse dann doch nicht
hinreicht. Aber gerade wenn man sie so,
wie Husserl sie thematisiert hat, etwas
weitertreibt, zeigt sich das, und das ist
dann eine Vervollständigung über
Augustin hinaus auch, dass es eben
bereits in unserm Verhältnis zur
Vergangenheit ein protentives Moment
geben muss und in unserm Verhältnis
zur Zukunft ein retentives, und dieses
retentive hat dann in der Tat etwas zu
tun mit dem Perfektfuturischen, der
Vorstellung, wie etwas gewesen sein
wird, das ist auch nicht vollkommen
ohne Verräumlichungstendenzen, und
wiederum ist das Verhältnis zur Vergangenheit

nicht völlig ohne ein Moment
des Erwartenden, sonst gäbe es eben
nicht so viele vergangene Zukunften,
die dann, nach Walter Benjamin, auch
wirklich etwas in sich haben, was uns
ereilen will, eben weil sie nicht erledigt
sind - übrigens ein Verhältnis, das ja
sogar in der Fachpsychologie, und zwar
im sogenannten Zeigarnik-Effekt, sich
bestätigt hat, wonach das Unerledigte,
Aufgaben und Geschäfte, die hinter uns
liegen, aber eben nicht zu Abschlüssen
gelangt sind, die es uns erlauben würden,

sozusagen auf legitime Weise
erlauben würden, sie zu vergessen, dass
die besser erinnert werden als erledigte.
In andern Worten, es ist wirklich so,
wie Sie ja, glaub' ich, sagten, Herr
Fiebig, dass anders, als für die Zeit als
reine Chronologie gilt - und da hat sie

ja in der Tat etwas sich Ver-
räumlichendes, eben unter dem Kantischen

Bild einer Linie - dass anders, als
in dieser Art der Betrachtung gilt, sich
in der Wirklichkeit der menschlichen
Zeiterfahrung Zukunft, Gegenwart und
Vergangenheit ständig durchdringen,
keins von den dreien ohne die beiden
andern auch nur denkbar ist.

Wenn Sie mit Adorno privat zusammen
waren, kam es da des öfteren vor, dass
er sich ans Klavier gesetzt hat und
gespielt hat?
Das kam selten vor, aber wenn auf
Musikalisches die Rede kam, und ich
weiss nicht, bei welcher Gelegenheit
jetzt die Rede ausgerechnet auf
lateinamerikanische Musik kam, und in
seiner sehr rabiaten Verwerfung des
Jazz ist das ja alles etwas undifferenziert

unter den einen verworfenen Begriff des
Jazz gebracht, auch der Tango, aber da
geht es ja nicht, in diesem Fall, um den
Tango, sondern es ist, glaub' ich, eine
Rumba, jedenfalls «La Cucaracha» hat
er einmal, da die Rede darauf gekommen

war, einfach am Klavier angeschlagen,

und nach meiner Beobachtung
keineswegs ohne daran sein Vergnügen
zu haben. Sonst hab' ich ihn von seiner
kompositorischen Seite nicht kennengelernt,

also nicht zu seinen Lebzeiten
kennengelernt, sondern erst später.

Und sonst, wenn auf klassische Musik
die Rede kam?
Da kam es ihm vor allem darauf an, die
Verbindungen hervorzuheben zwischen
dem spätesten Beethoven und bestimmten

Dingen, die dann erst im 20.
Jahrhundert anfangen eine Rolle zu spielen,
vor allem bei Schönberg.

Es wird ja gesagt, class Adorno all diese
Musik gegenwärtig hatte, dass er ohne
Mühe sie zum Klingen bringen konnte -
haben Sie so was erlebt?
Ja, er hat also, da er damals schon
wusste, dass vom ganzen Werk
Beethovens mir nichts teurer war als
das 4. Klavierkonzert, hat er Teile daraus

anklingen lassen einmal am Piano;
das ja, aber sehr viel weiter ist es nicht
gegangen.

Nun hat Adorno wohl seit den 30er
Jahren ein grösseres Buch über
Beethoven schreiben wollen
Ja

es gibt den Spätstil-Aufsatz, es gibt
den Aufsatz über die «Missa solemnis»
von sehr viel später, aber es gibt, ausser
wohl sehr weitgehend notierten Partien,
keine wirklich ausgearbeiteten zu
diesem Beethoven-Buch; hat er darüber
gesprochen?
Er hat einmal eine Andeutung in der
Richtung gemacht, aber mehr nicht; also
darüber kann ich leider auch nichts
Näheres sagen; aber dass ihm dieses
Buch vorschwebte, scheint mir zweifellos,

weil auch die musikästhetischen
Schriften ja immer wieder diese
Tendenz verraten, dieses Anknüpfen an die
klimaktischen Stationen der
Musikgeschichte vor der neuen Musik, und
dieser ganze Spannungszusammenhang
war ihm thematisch zweifellos ganz
zentral wichtig.

Es gibt ja sogar in einem ein Aufsatz
ist es wohl nicht, ich denke, es ist das
Exposé für die Zeitschrift «Anbruch»,
wo in so einer Nebenbemerkung steht:
Wer eine Abhandlung schreiben könnte
über Beethoven und Jazz, könne für
beide Seiten Verschiedenes sehr
klarstellen; dass er also offensichtlich selbst
im Hinblick auf den Jazz - wie Sie
sagen: das missverstandene musikalische
Gebiet - dass er selbst im Hinblick darauf

Beethoven nicht ausser Betracht
lassen wollte.
Einerseits wollte er Beethoven im
Verhältnis zu keinem musikgeschichtlichen,
musikphilosophischen, musiktheore-

15



tischen Thema ausser acht lassen,
andererseits weisen bestimmte, geradezu
wütende Passagen, die dann auch etwas
für seine Verhältnisse zu
Undifferenziertes haben, in seinen Anti-Jazz-
Polemiken darauf hin, machen es
mindestens wahrscheinlich, dass ihm bei
einigen dieser Urteile selber nicht ganz
behaglich war; dass er irgendwo ein
Gespür dafür hatte, dass er da etwas
unter Umständen gerade
musikphilosophisch Relevantes eventuell
verfehlte. Aber mehr kann ich auch
darüber nicht sagen.

Nun gibt es ja auch, was Beethoven
betrifft, Problemflecken, um es mal so
zu sagen. Es gibt ja zur 9. Sinfonie zum
Beispiel so gut wie nichts von ihm,
ausser einer frühen Kritik, in der die
Neunte vorkommt, und quasi
Nebenbemerkungen, wenn's um ganz andere
Sachen geht; aber direkt zur 9. Sinfonie
gibt es nichts
Es gibt nur kritische Worte über den
Schillerschen Text, diese Zeile: «... stehle

weinend sich aus diesem Bund ...»,
dass in diesem Hymnus an die Freude
es selbst da nicht ohne diese
Ausgrenzungen und diese Herstellungen
eines Feindbildes abginge, und das
erfüllte ihn mit grössten Bedenken. Das
hatte etwas zu tun mit gemeinsamen
Sorgen, die wir hegten und die ich
immer noch hege hinsichtlich der in
Deutschland überlieferten Bewusst-
seinsgewohnheiten, sagen wir mal,
weil dieses Ausgrenzende, Feindbilder-
herstellen-Müssende, sich auf diese
Weise immer wieder Verkrampfende
eben etwas zu sein scheint, das man
sehr schwer los wird.

Ein anderes Problem noch scheint
damit zusammenzuhängen, wenn ich an
das Gespräch zwischen Adorno und
Bloch denke, Thema: Utopie, wo das
«Verbot, Utopie auszupinseln», wie es
da genannt wird, immer wieder besprochen

wird, und der Schlusssatz der
9. Sinfonie ja durchaus verstanden werden

könnte als ausgepinselte Utopie, die
dann die Utopie in die Schwierigkeit
brächte, dass sie soweit vorgestellt wird,
dass sie beinah' schon als verwirklicht
gelten kann, was ja dann auch das war,
was die Nationalsozialisten, wenn sie
die 9. Sinfonie aufführen Hessen bei
entsprechenden grösseren Festen, gern
in Anspruch nahmen.
Das war auch eines unserer
Einverständnisse, dass die Kultur in Deutschland,

gerade hinsichtlich des landläufigen

Gebrauches von Sprache, immer
davon bedroht sei, an die Stelle von
Wünschbarem bereits die dafür stehenden

Begriffe so zu schieben, dass sich
der Eindruck herstellen muss, als wäre
diese Art von Ersatzbefriedigung eben
wirklich schon die Lösung des erfahrenen

Mangels, der dem Wunsch
zugrundelag. Und dagegen gibt es ja nur
die psychoanalytische bzw. psycho-
historische Aufklärung, die zu seiner
Zeit noch gar nicht begonnen hatte,
eigentlich immer noch nicht so begonnen
hat, wie sie beginnen müsste, damit es

wirklich so etwas geben könnte wie eine
Revolutionierung der deutschen Seele

gegen die bisherigen Abläufe der
deutschen Geschichte. Aber es gab ein
Einverständnis zwischen Adorno und mir,
dass es genau darauf ankomme, und
dass nur das die Zukunft der Kritischen
Theorie sein könne: zunächst also für
diese spezifischere Aufklärung in der
eigenen Gesellschaft so zu sorgen, dass
das möglich würde. In anderen Worten:
Worauf es anzukommen schien und
immer noch scheint, ist, so etwas zu
entwickeln wie eine speziellere Kritische

Theorie der eigenen Gesellschaft.
Und die ist natürlich ohne psycho-
historische Forschung nicht möglich,
wie wir sie inzwischen ja in Kassel
betreiben, in einem Projekt direkt zur
Psychohistorie der Deutschen unter
meiner Leitung.

Wenn über Musik gesprochen wird,
Herr Sonnemann, hören Musiker, die
über etwas anderes auch nur zwischendurch

reden, sehr oft den vorwurfsvollen
Satz: «Was hat das nun mit Musik zu

tun ?!» Nun gäbe es daraufja eine sehr
einfache Erwiderung, die lautet: «Wer
nur von Musik etwas versteht, der
versteht auch davon nichts.» Sie kennen
vielleicht den «Vater» dieses Satzes,
der lautet: «Wer nur von neuer Musik
etwas versteht, versteht auch von ihr
nichts.»...
Ja, es war ihm undenkbar, dass jemand
über neue Musik urteilen könnte, der
nicht ein bestimmtes urteilendes
Verhältnis zur Musikgeschichte überhaupt
in ihren verschiedenen Phasen hätte.

Insofern war Musikgeschichte für ihn
unverzichtbar, und wenn er sehr
emphatisch immer wieder betonte, dass
eine bestimmte musikgeschichtliche
Phase nicht hinter sich selber zurückgehen

könne, einfach rekapitulieren
könnte, was bereits gelaufen sei, so
hatte er genau dieses im Ohr, was wir
vorhin ja berührt haben, nämlich das

jeweils Unvordenkliche und zugleich
in einer ganz anderen als klassisch
naturwissenschaftlichen Weise Gesetz-
mässige an den jeweiligen Fortschritten

- d.h. in seiner Prospektive immer
Durchbrüchen - von Musik, wie ja
übrigens auch von Philosophie, durch
die jeweils vorher erreichten Grenzen,
Schranken, Bestimmungen. Und das
galt auch zweifellos für seine Auffassung

des Ausbruchs der Musik aus dem
tonalen System, wobei sich natürlich
dann die Frage ergeben kann, was das

jetzt in spezifischerem Sinne für die
Prognostizierbarkeit von Musik etwa im
21. Jahrhundert bedeuten könnte: ob es

jetzt zu einer Verpönung - was ja aber
etwas Repressives hätte - dessen führen
muss, was vorher innerhalb dieses
tonalen Kreises sich bewegt hatte, oder
eher zu einer Aufhebung dieser ganzen
Differenz nach einer vorhergegangenen
sehr verständlichen, auch sehr berechtigten

Betonung eben des Atonalen. Das
wäre eine der offenen Fragen, die sich
aus unseren Gesprächen ergeben haben,
soweit sie eben überhaupt Musik
berührt haben, aber das war ja, wie ich
schon wohl gesagt habe, eigentlich nicht
Hauptgegenstand unserer Gespräche.

Gespräch: Paul Fiebig

Ulrich Sonnemann, geboren 3.2.1912, Berlin-Charlottenburg, aus einer Frankfurter
Zeitungsverlegerfamilie; Kindheit und Gymnasiastenzeit im Berlin der zwanziger
Jahre. Studium der Sozialwissenschaften, Philosophie und Psychologie erst in Berlin,
Freiburg i.Br., Frankfurt a.M., nach der NS-Machtergreifung weiter in Wien, Paris und
Basel, dort Promotion Ende 1934 mit einer Arbeit über FLG. Wells zur
Wissenssoziologie des utopischen Denkens. Fortsetzung des Psychologiestudiums (in Zürich)
noch bis 1937, gleichzeitig erste Veröffentlichungen: freie Mitarbeit am Kulturteil der
Neuen Zürcher Zeitung.
1939 Übersiedlung nach Brüssel, dort nach Hitlers Westoffensive im Mai 1940
Zivilinternierung und Deportierung in südfranzösische Lager, von wo dann noch 1941
die Flucht in die Vereinigten Staaten gelang. Dort Tätigkeit als klinischer Psychologe,
erst in der Armee, dann der Veterans Administration, 1947 bis 1949 auch Vorlesungen
am City College von New York, und von 1949 bis 1951 Associate Professor an der
Graduate Faculty of Political and Social Science, New School for Social Research,
New York. Danach psychotherapeutische und konsultative Privatpraxis und Veröffentlichung

des ersten Buches «Existence and Therapy», einer kritischen Einführung in die
Daseinsanalyse und phänomenologische Psychologie.
1955 Rückkehr nach Deutschland. Freier Schriftsteller, ab 1969 auch wieder Dozent:
Hochschule für Fernsehen und Film, München, und Gastprofessur für Gesellschaftslehre,

Universität Bremen, 1971 bis 1974. Von 1974 an Honorarprofessor für
Sozialphilosophie an der Gesamthochschule Kassel.
Neben den eigenen Publikationen Übersetzungen aus dem Englischen (Ogden Nash,
Barbara Garsson, James Joyce); viele Beiträge zu Sammelwerken, Zeitschriften, Funk-
und Fernsehprogrammen. Gestorben 27.3.1993, Gudensberg-Obervorschütz.

Wichtigste Buchveröffentlichungen:
Existence and Therapy, 1954; Das Land der unbegrenzten Zumutbarkeiten. Deutsche
Reflexionen, 1963/85; Die Dickichte und die Zeichen, Roman, 1963; frz. (Les Taillis
et les Astres) 1966; Die Einübung des Ungehorsams in Deutschland, 1964/84;
Institutionalismus und studentische Opposition, 1968; Negative Anthropologie.
Vorstudien zur Sabotage des Schicksals, 1969/81 ; Der bundesdeutsche Dreyfus-Skandal,
1970; Die Schulen der Sprachlosigkeit. Deutschunterricht in der Bundesrepublik,
1971; (Hrsg.) Der misshandelte Rechtsstaat, 1977; (Hrsg.) Die Vergangenheit, die
nicht endete, 1985; Tunnelstiche. Reden, Aufzeichnungen und Essays, 1987; Gangarten

einer nervösen Natter bei Neumond. Volten und Weiterungen, 1988.

16


	Theodor W. Adorno, die Musik und ... Ulrich Sonnemann im Gespräch mit Paul Fiebig = Theodor W. Adorno, la musique et ... Paul Fiebig s'entretient avec Ulrich Sonnemann

