Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1993)

Heft: 38

Artikel: Theodor W. Adorno, die Musik und ... Ulrich Sonnemann im Gesprach

mit Paul Fiebig = Theodor W. Adorno, la musique et ... Paul Fiebig
s'entretient avec Ulrich Sonnemann

Autor: Fiebig, Paul / Adorno, Theodor W. / Sonnemann, Ulrich
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-928097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theodor W. Adorno, die Musik und ...

Ulrich Sonnemann im Gesprich mit Paul Fiebig

t ...

t avec Ulrich Sonnemann

ique e

’entretien

ig s

heodor W. Adorno, la mus

Paul Fieb

heodor W. Adorno, die Musik und ...

Ulrich Sonnemann im Gesprich mit Paul Fiebig
Der 1912 geborene, am 27. Mirz dieses Jahres verstorbene
Philosoph und Psychologe Ulrich Sonnemann stand mit Theo-
dor W. Adorno besonders nach der Riickkehr beider aus dem
amerikanischen Exil in intensivem Gedankenaustausch, auch
liber Musik, und hier insbesondere iiber musikphilosophische
Fragen. Das Erkenntnispotential der Musik sieht Sonnemann
in erster Linie in ihrer Unvordenklichkeit, insofern sie eine
Ordnung offenbart, die immer erst nachdem sie sich volizo-
gen hat, als diese Ordnung erkennbar wird, und sich dann
immer noch unterscheidet von einer kausalen. Gegeniiber
der Raum-Priokkupation der ganzen abendlindischen Neu-
zeit konnte die Selbstorganisation von Zeit, wie sie sich in
Musik ereignet, neue Horizonte fiir die Gesamtheit des
menschlichen Sensoriums eréffnen. Paul Fiebig, der fiir den
Metzler-Verlag die Gesamtausgabe der Schriften Sonnemanns

vorbereitet, fiihrte dieses Gesprich am 5. Februar 1991.

heodor W. Adorno, 1a musique et -h Sonnemann

iebi tien
Paul Fiebig sien’trg
Né en 1912 et décédé le 2

hologu L
Wyxdorn% d’intenses €

questions de philosop
épistémolc
dgns son imprévisipilit
un ordre qui ne se reve

t avec Ulrich
7 mars dernier,

ique de la ’musiqu
Iaprevi ibilité, dans ; 1 Sk
le tel qu’aprés coup;

le philosophe et

entretenait avec Theodor

e Ulrich s°“‘:‘hea“|‘1322 didées, en particulier de-
3 de

tour a tous deux c€. ntre au

= : musique, en

qui portaient aussi surhli: de la musique. Le po

sricain, € es
‘exi éricain, échang
Lox tres sur |_es
tentiel
e. selon Sonnemann, r_esu:e
|5 mesure ou elle mamf_es_ @
t qui se distin-
sale. Par rapport au souci de

gue toujours de la logique caul’Occident moderne, Porgani-

I'espace qui cara
sation autonome

ctérise tout

temps, t
o vrirpdé nouveaux

elle qu’ell

la
e s’effectue dans
horizons a toute la

; ) s
musique, pourralt OUEPl Fr: hig, qui prépare pour les éd

nsibilité humaine. ¥
:i?)ns Metzler la publi

mené cet e

Herr Sonnemann, im Gespréich mit Ih-
nen auf Theodor W. Adorno zu kommen,
liegt nahe, fiir den jedenfalls, der mehr
als bloss und zufdllig einen Ihrer Auf-
sdtze, Essays oder Beitriige gelesen hat.
Was Sie von Adorno halten, was Sie ihm
verdanken, haben Sie keineswegs ver-
schwiegen; auch nicht, dass Sie Um-
gang mit ihm pflegten, woriiber freilich
nicht gerade viel zu erfahren ist aus
dem von Ihnen gedruckt Vorliegenden —
konnten Sie’s ein bisschen erginzen?

Ja, also ich konnte natiirlich erinnern an
unsere allererste Bekanntschaft, die
ganz fliichtig war, in meinem Frankfur-
ter Studienjahr 1932. Dieses Studium
vollzog sich zum grossen Teil schon im
Bereich des alten Instituts fiir Sozial-
forschung, das aber in zwei Lager
gespalten war, und ich war damals
durchaus — aber mehr durch Zufall und
vielleicht auch eine gewisse Ahnungs-
losigkeit, die fiir einen Studenten ja
auch nahelag, der aus anderen Studien-
bereichen nach Frankfurt hinein-
geschneit kam, sozusagen — also ich war
in diesem gespaltenen Lager mehr auf
der Seite von Karl Mannheim und sei-
nem damaligen Assistenten Norbert
Elias; und auf der Gegenseite gab es
eben Horkheimer und dann, assoziiert
auch mit Horkheimer bereits damals,

cation des écrits
ntretien le 5 février 1991.

de Sonnemann, a

Theodor Adorno. Und ich lernte Theo-
dor Adorno fliichtig kennen; dariiber
hinaus ging’s damals nicht, weil spiter,
also in unseren Exiljahren, waren wir ja
auch dann an den gegenseitigen Kiisten
des nordamerikanischen Kontinents,
Adorno in Kalifornien, ich in New York,
so dass es zu einer wirklichen Begeg-
nung dann erst nach unser beider Riick-
kehr nach Deutschland kam, und dann
allerdings die Begegnung etwas sehr
Intensives bekam und ja schliesslich in
Adornos letzten Lebensjahren in unsere
Freundschaft miindete.

War denn zu Anfang, also zu Beginn der
30er Jahre, die Musik Gegenstand zum
Beispiel Ihres Gespréichs?

Nein, das war damals nicht der Fall.
Wie gesagt, dieses erste Gesprich war
ja sehr fliichtig. Es hatte, nach meiner
Erinnerung, durchaus bereits gemeinsa-
me Interessengegenstidnde zum Thema,
aber das ging nicht so weit — ich selber
bin ja ein Musikamateur, bin selber kein
Musiker, und meine damaligen Interes-
sen gingen auch nicht in erster Linie in
diese Richtung. Ich hatte mit Interesse
Adornos Aufsitze in der alten Frankfur-
ter Zeitung iiber musikalische Gegen-
stande verfolgt, die sehr, sehr schwierig
waren, aber auch sprachlich mir schon

12



sehr gefielen. Nach meiner Erinnerung
hatte ich auch ein Kompliment gewagt,
als wir dieses Gesprich fiihrten, aber es
ging liber eine bestimmte Art von, ja,
wie eben solche Gespriche bei einer
Erstbegegnung laufen, kaum hinaus.
Alles weitere kam dann wirklich erst,
nachdem wir beide aus dem amerikani-
schen Exil zuriickgekehrt waren, er ja
frither als ich.

Und da war Ihre musikalische ... ich
héitte beinahe gesagt: Laufbahn, d.h.
mehr Ihr  musikalisches  Privat-
vergniigen einigermassen gediehen be-
reits.

Mein Interesse wie auch meine Kennt-
nisse, also aus einer Laienperspektive
immer, waren gewachsen in der Zeit,
und die Gespriche, die dann gefiihrt
wurden, beriihrten natiirlich auch Musi-
kalisches. Aber zunichst, das war nach
meiner Riickkehr aus Amerika, hatte ich
ja ziemlich schnell Gelegenheit, Auf-
sdtze, Vortrdge zu plazieren, und nach
einer Erstveroffentlichung in der Zeit-
schrift «Merkur» unter dem Titel «Die
Gliicksdressur» kam ein enthusia-
stischer Brief von Adorno, der anregte,
dass wir uns treffen. Das taten wir dann
auch, und das fiihrte dann zu immer
hdufigeren und immer ndheren Kon-
takten.

Warum ich so konstant bei der Musik in
meinen Fragen bleibe, erkldrt sich viel-
leicht auch daraus, dass ich bei Adorno
bei vielem, was von Musik nicht zu
handeln scheint, oft den Eindruck habe,
dass das, was er iiber seinen Gegen-
stand gerade schreibt, ohne musikali-
sche Erfahrung im Hintergrund viel-
leicht anders ausgefallen wdre. Ich
weiss nicht, ob das eine Beobachtung
ist, die Sie aus Kenntnis seiner Person
unterstiitzen konnen?

Das ist durchaus eine treffende Wahr-
nehmung, weil es bereits in Adornos
Weise iiberhaupt zu denken, zu phi-
losophieren, etwas betont Musikali-
sches, d.h. eine Art von Selbstorga-
nisation von erfahrener, sich erfahren-
der Zeit gibt, die eben bis in seine
Diktion reicht. Das war mir iibrigens
auch schon vor dieser ganzen Exilphase
aufgefallen, und das spielte dann auch
seine Rolle in sehr vielen philosophi-
schen Positionen, in denen wir uns be-
gegnen konnten, iibereinstimmen konn-
ten. Andererseits kann ich nicht sagen,
dass unter den spezifischer philosophi-
schen Gegenstinden, die dann beriihrt
wurden, in diesen 60er Jahren, die
Musik eine Hauptrolle gespielt hitte.
Es kam auch erst relativ spit dazu in
dieser Zeit, dass wir dann uns auch so
weit gendhert hatten, dass es das Ver-
hiltnis nicht mehr triilben konnte, dass
wir in bestimmten Dingen auch
Differenzen entdeckten, dass ich also
etwa Adornos Verwerfung des Jazz
nicht mitmachen konnte und das auch
nicht verhehlte. Adorno war dariiber
auch keineswegs entriistet. Das Thema
wurde zwar so weit gefordert, dass die
Differenz, die ja einfach eine Erfah-
rungs-, eine sehr fundamentale Er-

13

fahrungsdifferenz ist, sich klarer ab-
zeichnete, aber es geschah dann, darf
ich sagen, im gegenseitigen Einverneh-
men, dass wir dann das auch auf sich
beruhen liessen, also nicht versuchten
jetzt diese Differenz aufzuheben, was ja
gerade bei Erfahrungsfundamentalititen
gar nicht moglich ist.

Sie sagten gelegentlich, dass Adorno
mit seinem Gastland Amerika nicht
gerade viel hat anfangen kénnen. Ist
das bei Ihnen (ganz) anders gewesen?
Das ist bei mir insofern etwas anders
gewesen, als ich zwar anfangs auch ein
etwas ironisches Verhiltnis zu Ameri-
kanischem hatte, das ich aus Europa
mitgebracht hatte, aber mir sehr vieles
driiben auch gefiel, zumal eine gewisse
legere Art des Umgangs der Menschen
miteinander mich wirklich iiberzeugte,
dass in Amerika etwas gewonnen war,
was sich in Europa nicht von selbst
verstand. Dass natiirlich Amerika bei
seiner viel jiingeren Geschichte fiir vie-
les, was Europédern selbstverstdndlich
war, weniger oder nur sehr naives und
auch sehr ungenaues Verstidndnis auf-
brachte, war in manchen Situationen
und vor manchen spezifischer sich stel-
lenden Fragen irgerlich, aber auch so
begreiflich, dass man sich dariiber hin-
wegsetzen konnte.

Um das Gesprdch im Musikgleis zu
halten: Sie haben in einem Ihrer Aufsdit-
ze iiber Adorno, iiber die «Negative
Dialektik», geschrieben, dass der
«Denkprozess Adornos» sich vor den
Ohren des Lesers abspiele, dass «jeder
Schritt dieses Prozesses als sich
unvorhersehbar selbst steuernder Satz»
sich entscheide, und mir ist beim Lesen
vorgekommen, als wéire damit auch von
Musik die Rede, vielleicht ist die Musik
nicht das Thema dieses Satzes, aber
vielleicht ist das Verfahren der Musik
nicht weit entfernt.

Ich wiirde das bestitigen, weil Zeit sich
ja in Musik, iibrigens aber ja auch in
Sprache, selber organisiert und sich in
beiden Fillen damit sehr merklich an
das menschliche Gehor wendet und
gerade nicht, trotz Kant, an die mensch-
liche Anschauung, so dass dort etwas
geschieht, was unvordenklich genau in
dem Sinne ist, dass es nicht kausal-
analytisch ableitbar ist aus dem Vorher-
gegangenen, sondern dass mit diesem
Vorhergegangenen zusammen und dem,
was auch noch folgen wird — etwa im
Gesang eines Liedes oder im Fortschrei-
ten eines Diskurses — sich eine Ordnung
offenbart, die immer erst nachdem sie
sich vollzogen hat, als diese Ordnung
erkennbar sein wird, und sich dann
immer noch unterscheidet von einer
kausalen. In anderen Worten: Es ist von
vornherein ein dsthetisches Moment
sowohl an Sprache als auch an Musik
und an beider Verhiltnis zum mensch-
lichen Sensorium das Ausschlaggeben-
de fiir das, was beides, Sprache wie
Musik, als Selbstorganisation eben von
Zeit sind. Und das ist das Entscheiden-
de, was auch dann wiederum beide,
Sprache wie Musik, mit Geschichte

selber verbindet, so dass eine kausal-
analytische Betrachtung von Geschich-
te genau dieses Moment des Unvor-
denklichen, man konnte fast sagen der
Poiesis in Geschichte verfehlen muss,
gerade dessen, was in Geschichte am
leisesten ist. Dieses Leise, diese Poiesis,
wird ja stidndig tibertont durch die ent-
setzlichen Kriche, die zumal im 20.
Jahrhundert man von Geschichte ge-
wohnt ist; das verlangt wirklich ein sehr
genaues Aufmerken auf die Nuancen
von Sprache, von Musik, von Geschich-
te, um {iberhaupt erfahrbar zu werden.

Nun scheint ja die Idee von Adorno,
dass Kunst mit Erkenntnis zu tun hat,
was des dfteren vielleicht mehr eine
Forderung als die Beschreibung einer
Tatsache ist, scheint dieses Erkenntnis-
Potential ja von den Moglichkeiten der
Musik durchaus herleitbar zu sein.

Es wird nur im Fall der Musik deswe-
gen so schwierig, weil sich ja, was
Musik ist und was sie bedeutet (anders
als fiir die bildende Kunst und auch
weitgehend fiir die Literatur gilt), eben
nicht von vornherein trennen, nicht von
vornherein unterscheiden lidsst, sondern
das fillt zusammen; und die Erkenntnis-
kapazitit von Musik hat dann damit zu
tun, dass, jedenfalls innerhalb einer
gesellschaftlichen Kultur, wenn man sie

jetzt isoliert betrachtet ... — da ergab
sich allerdings eine gewisse Differenz
gegeniiber  bestimmten  Urteilen

Adornos, dadurch, dass ich darauf auf-
merksam machte, damals bereits, dass
Geschichte selber nicht begreiflich wire
ohne die Spannung der Ungleich-
zeitigkeiten, die sich gleichzeitig in ihr
vereinigen, dass ohne dieses Moment
des Ungleichzeitigen gerade diese ge-
schichtliche Poiesis nicht verstdndlich
wiirde; aber jedenfalls, apropos Er-
kenntnisfdahigkeit, bleibt es dabei, und
da hat Adorno auch ganz recht, dass
innerhalb einer bestimmten, relativ
isolierbaren geschichtlichen Entwick-
lung einer bestimmten Gesellschafts-
kultur der Riickgang hinter ein bereits
erreichtes Stadium der Differenzierung
und der Reflexion des bereits Durch-
erlebten, des bereits Erfahrenen von
seiten der Komponisten eben zu allen-
falls Epigonalem, wenn nicht Surrogat-
haftem, im schlimmeren Falle Ver-
kitschtem fiihren muss.

Sind wir damit bei der «Philosophie der
neuen Musik» angelangt?

Da spielt das zweifellos hinein, ja, das
wiirde ich bestétigen.

Wieweit hat sowas in den Gesprdchen,
die Sie mit ihm gefiihrt haben, iiber-
haupt eine Rolle gespielt?

Das wurde beriihrt, immer wieder wur-
de es beriihrt, und immer wieder ergab
sich, ich habe das am Fall der verschie-
denen Rezeption des Jazz ja vorhin
exemplifiziert, dass sich dabei eben
Differenzen ergaben, die zwar gewis-
sermassen prézisiert werden konnten,
eingeengt werden konnten auf das
Allerdusserste oder Allerinnerste an
Erfahrungsdifferenzen, aber dariiber



hinaus natiirlich nicht, und das blieb
dann auch in unseren Gespriachen, die
ja zum grosseren Teil andere Gegen-
stinde hatten, ausgeklammert.

Das, was ich aus IThrem Aufsatz «Jen-
seits von Ruhe und Unordnung» eben
zitiert habe, erinnerte mich an die Mu-
sik insofern, als die ja eine beinahe
«Von-vornherein-Mdoglichkeit» hat, et-
was zu beginnen und nicht einem vor-
ausliegenden Schema dabei zu folgen,
vielmehr eigentlich erst dann Musik
werden kann — also es zu etwas «Ver-
niinftigem» bringen kann, etwas, das
mit Erkenntnis zu tun hat —, wenn sie
nicht einen Weg geht, den sie voraus-
kennt, sondern wenn sie sich darauf ein-
ldsst, sich auf Erkundung zu begeben...
Im Moment, in dem die Fortsetzung
einer jeweils erst erklingenden Musik
auch schon vorausgesagt werden kann,
stellt sich auch schon eine Erfahrung
des Uberdrusses ein, der Ablehnung, der
Interesselosigkeit; in anderen Worten:
das ist dann nichts. Nein, Musik folgt
zwar ihrem eigenen Gesetz, aber dieses
Gesetz bildet sich erst, indem das Ge-
setz bereits sich manifestiert. Und das
unterscheidet eben das Gesetz in aller
selbstorganisierten Zeit, ob nun in
sprachlicher oder musikalischer oder
geschichtlicher Erscheinung, von dem,
was fiir wiederholbare, experimentell
wiederholbare Naturprozesse gilt, die
sich nach der Weise der klassischen
Naturwissenschaft isolieren lassen. Die-
ses Isolieren ist ja librigens etwas, wor-
auf die antike Naturwissenschaft, die ja
in manchem schon sehr, sehr weit war,
aber eben nicht diesen Bemichti-
gungsdrang wie die neuzeitliche Natur-
wissenschaft hatte, infolgedessen es
nicht zu dieser Technologie brachte, gar
nicht gekommen war.

Ginge ich zu weit, wenn ich daraus den
Schluss herleiten wiirde, dass all das,
was in Threr Philosophie mit Spon-
taneitdt zu tun hat, mit dem Absetzen
von allem «Perfektfuturischen», diesem
leidigen Im-voraus-Wissen, wie etwas
gewesen sein wird, vielleicht auch in
diesen Zusammenhang mit Musik geho-
ren konnte? Und auf diesem Umweg
sogar vielleicht als mit Adorno zusam-
menhdngend sich herausstellt?

Ja, das ist zweifellos richtig. Wenn es
jemals einen Ohrenmenschen gegeben
hat, war das sicher Adorno. Umso merk-
wiirdiger ist es, dass er eben die radika-
lere Schlussfolgerung, die dann an
manchen Wahrnehmungen an der
Kantischen Philosophie zu ziehen ich
mir spiter erlaubt habe — ndmlich in-
dem ich einfach die Kantische Bestim-
mung gerade der Aprioritit der Zeit als
dem Anschauen zugeordnet bestritt und
darauf aufmerksam machte, dass Zeit in
Jjedem Fall mehr mit dem Ohr zu tun hat
— dass er sich dem zwar auf das aller-
auffallendste gendhert hat, aber diesen
kant-kritischen Schluss dann doch nicht
selber gezogen hat. Wahrscheinlich
wire der aber auch in seinem Werk
unvermeidlich gewesen, wenn es zu
seinem letzten Projekt, der Ausfiihrung

Ulrich Sonnemann

dieses Projektes noch gekommen wiire,
und das sollte ja eine Negative
Metaphysik als Theorie des Intel-
ligiblen, der erscheinenden Dinge sein,
also im Grunde hinauslaufen auf eine
Bestreitung dieses Kantischen Begriffs
des «Dings an sich». Dass dieses jen-
seits unserer Erfahrung Liegende bei
Kant aber immer noch ganz naiv
«Ding» genannt wird, zeigt eben, wie
weit diese objektivistische Tendenz, die
ja der genannten Kantischen — ich wiir-
de schon sagen: Fehlbestimmung der
Zeit selber zu Grunde liegt, wie weit
sich das bereits im Aufkldrungszeitalter,
also im 18. Jahrhundert, in die Gemiiter
gleichsam gefressen hatte, weil: Es hat
natiirlich etwas zu tun mit der Zu-
ordnung zueinander von Raum und
Auge, und gerade die Raum-Priok-
kupation der ganzen abendldndischen
Neuzeit ist ja sehr auffillig und auch
sehr begreiflich, wenn man sich iiber-
legt, wie zu Beginn dieser Neuzeit ge-
rade die Raum-Erfahrung der Menschen
sich geradezu explosiv erweitert: durch
die liberseeischen Entdeckungen, dann
Galileis Fernrohr, die Entdeckung der
Monde des Jupiter usw.; die ganze Un-
endlichkeit des Raums fiihrt dazu, dass
unter den beiden erkenntnisempha-
tischen menschlichen Sinnesorganen,
nidmlich dem Auge und dem Ohr, eben
dem Auge der Primat zugeschanzt wird
als dem Organ, das dem Raum am
unmittelbarsten zugeordnet ist, wihrend
das Ohr abgedridngt wird in Reservate,
unter denen eben, das gilt zumal fiir die
deutsche Tradition, die Musik natiirlich
dann das bedeutendste ist; und fiir die
Musik ist das ja auch keineswegs un-
produktiv gewesen. Es fiihrt nur dazu,
dass, auch gerade innerhalb der Musik,

und das ist die wirklich wichtige Ent-

deckung Adornos, die Erkenntnis-
michtigkeit der wichtigen Kunstwerke,
der wichtigen Musikwerke eben lange
verkannt worden ist; man so getan hat,
als sei das Beiwerk und nicht unter
Umstidnden die Eroffnung wirklicher
neuer Horizonte auch fiir die Gesamt-
heit des menschlichen Sensoriums
einschliesslich der Welt des Auges, das
ja in dieser einseitigen voraufgegan-
genen neuzeitlichen Entwicklung eben
gerade seine eigene Urspriinglichkeit,
sein Schauenkonnen, seine physiogno-
mischen Potentiale einbiisst; darauf hat-
te bereits Nietzsche aufmerksam ge-
macht, und Adorno hatte daran auch
wiederholt in unseren Gespriachen an-
gekniipft.

So dass offensichtlich so ein Satz
Adornos wie: die Wahrheit hat einen
Zeitkern, von einem Augenmenschen
kaum stammen konnte?

Er war eben sosehr Ohrenmensch, dass
es fiir ithn nicht notig war, das jetzt theo-
retisch sozusagen bis zum dussersten zu
treiben, deswegen hat es jedenfalls in-
nerhalb des Lebenswerks, das ja vorzei-
tig abgebrochen werden musste, diese
letzte Kldrung, sagen wir mal: der
noetischen Konstituiertheit des mensch-
lichen Sensoriums, nicht gegeben. Aber
ich halte gerade das fiir fundamental fiir
alle Weiterungen, alle moglichen, denk-
baren Weiterungen philosophischer Er-
kenntnis im nédchsten Jahrhundert.

Mir fiel gerade ein, dass Michael Gielen
mal im Gesprdch gesagt hat, kommend
auf irgendein x-beliebiges Detail, ich
weiss gar nicht mehr, womit es genau zu
tun hatte: das hdtte er sich gar nicht

14



iiberlegt. Und auf die Gegenfrage:
Moment mal, aber das ist doch etwas,
was ihn von den meisten Musikern heu-
te ganz eindeutig und wichtig unter-
scheidet, sagte er: Ja, denken Sie nicht,
dass auch ich eine Tradition habe, in
der ich ganz selbstverstindlich stehe?
Es ist nur eben die bessere, es ist die
Schonbergsche, Steuermannsche etc.
Das scheint ja dann fiir Adorno auch zu
gelten, dass verschiedene Sachen so
selbstverstindlich waren ...

. so selbstverstindlich sind, dass die
Aufmerksamkeit des Trigers dieser
Selbstverstidndlichkeiten eben an diesen
immer schon vorbeischweift. Und gera-
de das ist ja dann wiederum besonders
charakteristisch fiir das Verhiltnis zwi-
schen dem Horer und dem Horbaren,
im Unterschied zum Verhiltnis zwi-
schen dem Blickenden und dem Er-
blickten. Was das letztere Verhiltnis
betrifft, gibt es ja immer ein Hier eben
in abgehobener Unterscheidbarkeit von
einem Dort; das gibt es im Bereich des
Horbaren nicht, sonst kénnte ein Rhyth-
mus, landldufig gesprochen, einem ja
nicht in die Beine fahren.

Das Problem der Musik scheint zu sein,
dass ihre Gegenwart derart prozesshaft
ist, derart in der Bewegung ist, dass der
Gegenwartspunkt sozusagen ein Kreu-
zungspunkt von Vergangenheit und
Zukunft ist, oder einer unterwegs Ist,
sozusagen ...

Ja, es ist eben so, dass gerade fiir das
Chronologische an Zeit weitgehend die
Kantische Bestimmung gilt, nur setzt
das immer schon voraus, dass eben Zeit
vorgestellt wird, und das kann sie, da
hat Kant ja auch ganz recht, eben nur
unter dem Bild der Linie, eben einem
Bild. Aber gerade das beriihrt nicht ihre
Aprioritdt, es beriihrt nicht das, was sie
als menschliche Grunderfahrung ist, da
gibt es in der Tat nicht diese Dualitit
eines Hier und eines Dort; sondern es
gibt nur eine Unvordenklichkeit des
jeweils Folgenden, Unvordenklichkeit
insofern, als sie sich nicht kausal ablei-
ten ldsst aus dem Voraufgegangenen,
sondern einer andern Art von Ordnung
unterliegt — was mit Missverstiandnisse
verwehrenden Kldrungen zu tun zu ha-
ben scheint, mit dem, was ja wiederum
bei Kant zwar zugelassen wird als
Regulativ unserer unmittelbaren Wirk-
lichkeitserfahrung, aber in wissen-
schaftliche Urteile nicht eingehen
darf —, ndmlich einer teleologischen
Orientierung etwa im Anblick von
Naturprozessen, die nach Art von
menschlichen Zwecksetzungen etwas
Zielgerichtetes haben, ohne dass sich
doch im einzelnen ausmachen liesse, im
Unterschied eben zu diesen menschli-
chen Zwecksetzungen, was jetzt das
Ziel wire. Und das kann auch gar nicht
ausgemacht werden, weil eben, wie ich
vorhin schon sagte, das Gesetz dieser
Zielbestimmtheit sich immer erst selbst
bildet, indem es sich bereits verwirk-
licht, indem es sich bereits anwendet,
sich manifestiert. Und diese radikal
auch von der antiken, voraufgegan-
genen unterschiedene Auffassung der

15

Zeit findet sich ja bereits bei Augustinus
im XI. Buch seiner «Confessiones», wo
das Problem ihm aufgeht, was wir tiber-
haupt mit dem Begriff der Zeit meinen;
und er dann davon spricht, nachdem er
viele scheinbar ndherliegende Erkldrun-
gen untersucht und verworfen hat, dass
es sich um eine Spannung der Seele
selber handeln muss, wobei die eine
Seite dieser Spannung, dieser distentio,
das Retentive, d.h. Bewahrende, Authe-
bende des Vergangenen ist, retentio, und
andererseits protentio, das, was in die
Erscheinungen von Erwartung, Hoff-
nung, Zuversicht eingeht. Das gilt bis
heute eigentlich unveridndert, und hat ja
dann auch eine Rolle gespielt in
Husserls «Phidnomenologie der inneren
Zeiterfahrung», nur, dass Husserl ein
ausgesprochener Augenmensch war und
seine Analyse dann doch nicht hin-
reicht. Aber gerade wenn man sie so,
wie Husserl sie thematisiert hat, etwas
weitertreibt, zeigt sich das, und das ist
dann eine Vervollstindigung tiber
Augustin hinaus auch, dass es eben
bereits in unserm Verhiltnis zur Ver-
gangenheit ein protentives Moment
geben muss und in unserm Verhiltnis
zur Zukunft ein retentives, und dieses
retentive hat dann in der Tat etwas zu
tun mit dem Perfektfuturischen, der
Vorstellung, wie etwas gewesen sein
wird, das ist auch nicht vollkommen
ohne Verrdumlichungstendenzen, und
wiederum ist das Verhéltnis zur Vergan-
genheit nicht vollig ohne ein Moment
des Erwartenden, sonst gibe es eben
nicht so viele vergangene Zukunften,
die dann, nach Walter Benjamin, auch
wirklich etwas in sich haben, was uns
ereilen will, eben weil sie nicht erledigt
sind - iibrigens ein Verhiltnis, das ja
sogar in der Fachpsychologie, und zwar
im sogenannten Zeigarnik-Effekt, sich
bestitigt hat, wonach das Unerledigte,
Aufgaben und Geschiifte, die hinter uns
liegen, aber eben nicht zu Abschliissen
gelangt sind, die es uns erlauben wiir-
den, sozusagen auf legitime Weise er-
lauben wiirden, sie zu vergessen, dass
die besser erinnert werden als erledigte.
In andern Worten, es ist wirklich so,
wie Sie ja, glaub’ ich, sagten, Herr
Fiebig, dass anders, als fiir die Zeit als
reine Chronologie gilt — und da hat sie
ja in der Tat etwas sich Ver-
raumlichendes, eben unter dem Kanti-
schen Bild einer Linie — dass anders, als
in dieser Art der Betrachtung gilt, sich
in der Wirklichkeit der menschlichen
Zeiterfahrung Zukunft, Gegenwart und
Vergangenheit stidndig durchdringen,
keins von den dreien ohne die beiden
andern auch nur denkbar ist.

Wenn Sie mit Adorno privat zusammen
waren, kam es da des dfteren vor, dass
er sich ans Klavier gesetzt hat und ge-
spielt hat?

Das kam selten vor, aber wenn auf
Musikalisches die Rede kam, und ich
weiss nicht, bei welcher Gelegenheit
jetzt die Rede ausgerechnet auf
lateinamerikanische Musik kam, und in
seiner sehr rabiaten Verwerfung des
Jazz ist das ja alles etwas undifferenziert

unter den einen verworfenen Begriff des
Jazz gebracht, auch der Tango, aber da
geht es ja nicht, in diesem Fall, um den
Tango, sondern es ist, glaub’ ich, eine
Rumba, jedenfalls «La Cucaracha» hat
er einmal, da die Rede darauf gekom-
men war, einfach am Klavier angeschla-
gen, und nach meiner Beobachtung
keineswegs ohne daran sein Vergniigen
zu haben. Sonst hab’ ich ihn von seiner
kompositorischen Seite nicht kennen-
gelernt, also nicht zu seinen Lebzeiten
kennengelernt, sondern erst spiter.

Und sonst, wenn auf klassische Musik
die Rede kam?

Da kam es ihm vor allem darauf an, die
Verbindungen hervorzuheben zwischen
dem spitesten Beethoven und bestimm-
ten Dingen, die dann erst im 20. Jahr-
hundert anfangen eine Rolle zu spielen,
vor allem bei Schoénberg.

Es wird ja gesagt, dass Adorno all diese
Musik gegenwdirtig hatte, dass er ohne
Miihe sie zum Klingen bringen konnte —
haben Sie so was erlebt?

Ja, er hat also, da er damals schon
wusste, dass vom ganzen Werk
Beethovens mir nichts teurer war als
das 4. Klavierkonzert, hat er Teile dar-
aus anklingen lassen einmal am Piano;
das ja, aber sehr viel weiter ist es nicht
gegangen.

Nun hat Adorno wohl seit den 30er
Jahren ein grosseres Buch iiber
Beethoven schreiben wollen ...

Ja

. es gibt den Spditstil-Aufsatz, es gibt

den Aufsatz iiber die «Missa solemnis»
von sehr viel spditer, aber es gibt, ausser
wohl sehr weitgehend notierten Partien,
keine wirklich ausgearbeiteten zu die-
sem Beethoven-Buch; hat er dariiber
gesprochen?
Er hat einmal eine Andeutung in der
Richtung gemacht, aber mehr nicht; also
dartiber kann ich leider auch nichts
Niheres sagen; aber dass ihm dieses
Buch vorschwebte, scheint mir zweifel-
los, weil auch die musikéisthetischen
Schriften ja immer wieder diese Ten-
denz verraten, dieses Ankniipfen an die
klimaktischen Stationen der Musik-
geschichte vor der neuen Musik, und
dieser ganze Spannungszusammenhang
war ihm thematisch zweifellos ganz
zentral wichtig.

Es gibt ja sogar in einem ... ein Aufsatz
ist es wohl nicht, ich denke, es ist das
Exposé fiir die Zeitschrift «Anbruch»,
wo in so einer Nebenbemerkung steht:
Wer eine Abhandlung schreiben konnte
iiber Beethoven und Jazz, konne fiir
beide Seiten Verschiedenes sehr klar-
stellen, dass er also offensichtlich selbst
im Hinblick auf den Jazz — wie Sie sa-
gen: das missverstandene musikalische
Gebiet — dass er selbst im Hinblick dar-
auf Beethoven nicht ausser Betracht
lassen wollte.

Einerseits wollte er Beethoven im Ver-
héltnis zu keinem musikgeschichtlichen,
musikphilosophischen, musiktheore-



tischen Thema ausser acht lassen, ande-
rerseits weisen bestimmte, geradezu
wiitende Passagen, die dann auch etwas
fiir seine Verhiltnisse zu Undiffe-
renziertes haben, in seinen Anti-Jazz-
Polemiken darauf hin, machen es min-
destens wahrscheinlich, dass ihm bei
einigen dieser Urteile selber nicht ganz
behaglich war; dass er irgendwo ein
Gespiir dafiir hatte, dass er da etwas
unter Umstdnden gerade musik-
philosophisch Relevantes eventuell
verfehlte. Aber mehr kann ich auch
dartiber nicht sagen.

Nun gibt es ja auch, was Beethoven
betrifft, Problemflecken, um es mal so
zu sagen. Es gibt ja zur 9. Sinfonie zum
Beispiel so gut wie nichts von ihm,
ausser einer frithen Kritik, in der die
Neunte vorkommt, und quasi Neben-
bemerkungen, wenn’s um ganz andere
Sachen geht; aber direkt zur 9. Sinfonie
gibt es nichts ...

Es gibt nur kritische Worte iiber den
Schillerschen Text, diese Zeile: «... steh-
le weinend sich aus diesem Bund ...»,
dass in diesem Hymnus an die Freude
es selbst da nicht ohne diese Aus-
grenzungen und diese Herstellungen
eines Feindbildes abginge, und das er-
fiillte ihn mit grossten Bedenken. Das
hatte etwas zu tun mit gemeinsamen
Sorgen, die wir hegten und die ich
immer noch hege hinsichtlich der in
Deutschland iiberlieferten Bewusst-
seinsgewohnheiten, sagen wir mal,
weil dieses Ausgrenzende, Feindbilder-
herstellen-Miissende, sich auf diese
Weise immer wieder Verkrampfende
eben etwas zu sein scheint, das man
sehr schwer los wird.

Ein anderes Problem noch scheint da-
mit zusammenzuhdngen, wenn ich an
das Gespréch zwischen Adorno und
Bloch denke, Thema: Utopie, wo das
«Verbot, Utopie auszupinseln», wie es
da genannt wird, immer wieder bespro-
chen wird, und der Schlusssatz der
9. Sinfonie ja durchaus verstanden wer-
den konnte als ausgepinselte Utopie, die
dann die Utopie in die Schwierigkeit
bréichte, dass sie soweit vorgestellt wird,
dass sie beinah’ schon als verwirklicht
gelten kann, was ja dann auch das war,
was die Nationalsozialisten, wenn sie
die 9. Sinfonie auffiihren liessen bei
entsprechenden grisseren Festen, gern
in Anspruch nahmen.

Das war auch eines unserer Einver-
standnisse, dass die Kultur in Deutsch-
land, gerade hinsichtlich des landldufi-
gen Gebrauches von Sprache, immer
davon bedroht sei, an die Stelle von
Wiinschbarem bereits die dafiir stehen-
den Begriffe so zu schieben, dass sich
der Eindruck herstellen muss, als wire
diese Art von Ersatzbefriedigung eben
wirklich schon die Losung des erfahre-
nen Mangels, der dem Wunsch zu-
grundelag. Und dagegen gibt es ja nur
die psychoanalytische bzw. psycho-
historische Aufkldarung, die zu seiner
Zeit noch gar nicht begonnen hatte, ei-
gentlich immer noch nicht so begonnen
hat, wie sie beginnen miisste, damit es

wirklich so etwas geben konnte wie eine
Revolutionierung der deutschen Seele
gegen die bisherigen Abldufe der deut-
schen Geschichte. Aber es gab ein Ein-
verstindnis zwischen Adorno und mir,
dass es genau darauf ankomme, und
dass nur das die Zukunft der Kritischen
Theorie sein konne: zunichst also fiir
diese spezifischere Aufkldarung in der
eigenen Gesellschaft so zu sorgen, dass
das moglich wiirde. In anderen Worten:
Worauf es anzukommen schien und
immer noch scheint, ist, so etwas zu
entwickeln wie eine speziellere Kriti-
sche Theorie der eigenen Gesellschaft.
Und die ist natiirlich ohne psycho-
historische Forschung nicht moglich,
wie wir sie inzwischen ja in Kassel
betreiben, in einem Projekt direkt zur
Psychohistorie der Deutschen unter
meiner Leitung.

Wenn iiber Musik gesprochen wird,
Herr Sonnemann, horen Musiker, die
tiber etwas anderes auch nur zwischen-
durch reden, sehr oft den vorwurfsvol-
len Satz: «Was hat das nun mit Musik zu
tun ?!» Nun gébe es darauf ja eine sehr
einfache Erwiderung, die lautet: «Wer
nur von Musik etwas versteht, der ver-
steht auch davon nichts.» Sie kennen
vielleicht den «Vater» dieses Satzes,
der lautet: «Wer nur von neuer Musik
etwas versteht, versteht auch von ihr
nichts.»...

Ja, es war ihm undenkbar, dass jemand
iiber neue Musik urteilen konnte, der
nicht ein bestimmtes urteilendes Ver-
hiltnis zur Musikgeschichte tiberhaupt
in ihren verschiedenen Phasen hiitte.

Insofern war Musikgeschichte fiir ihn
unverzichtbar, und wenn er sehr em-
phatisch immer wieder betonte, dass
eine bestimmte musikgeschichtliche
Phase nicht hinter sich selber zuriick-
gehen konne, einfach rekapitulieren
konnte, was bereits gelaufen sei, so
hatte er genau dieses im Ohr, was wir
vorhin ja beriihrt haben, ndmlich das
jeweils Unvordenkliche und zugleich
in einer ganz anderen als klassisch
naturwissenschaftlichen Weise Gesetz-
missige an den jeweiligen Fortschritten
— d.h. in seiner Prospektive immer
Durchbriichen — von Musik, wie ja
tibrigens auch von Philosophie, durch
die jeweils vorher erreichten Grenzen,
Schranken, Bestimmungen. Und das
galt auch zweifellos fiir seine Auffas-
sung des Ausbruchs der Musik aus dem
tonalen System, wobei sich natiirlich
dann die Frage ergeben kann, was das
jetzt in spezifischerem Sinne fiir die
Prognostizierbarkeit von Musik etwa im
21. Jahrhundert bedeuten konnte: ob es
jetzt zu einer Verponung — was ja aber
etwas Repressives hitte — dessen fiihren
muss, was vorher innerhalb dieses
tonalen Kreises sich bewegt hatte, oder
eher zu einer Aufhebung dieser ganzen
Differenz nach einer vorhergegangenen
sehr verstindlichen, auch sehr berech-
tigten Betonung eben des Atonalen. Das
wire eine der offenen Fragen, die sich
aus unseren Gespriachen ergeben haben,
soweit sie eben tiberhaupt Musik be-
riihrt haben, aber das war ja, wie ich
schon wohl gesagt habe, eigentlich nicht
Hauptgegenstand unserer Gespriche.
Gesprich: Paul Fiebig

Neuen Ziircher Zeitung.

Wichtigste Buchveroffentlichungen:

Ulrich Sonnemann, geboren 3.2.1912, Berlin-Charlottenburg, aus einer Frankfurter
Zeitungsverlegerfamilie; Kindheit und Gymnasiastenzeit im Berlin der zwanziger
Jahre. Studium der Sozialwissenschaften, Philosophie und Psychologie erst in Berlin,
Freiburg i.Br., Frankfurt a.M., nach der NS-Machtergreifung weiter in Wien, Paris und
Basel, dort Promotion Ende 1934 mit einer Arbeit iiber H.G. Wells zur Wissens-
soziologie des utopischen Denkens. Fortsetzung des Psychologiestudiums (in Ziirich)
noch bis 1937, gleichzeitig erste Veroffentlichungen: freie Mitarbeit am Kulturteil der

1939 Ubersiedlung nach Briissel, dort nach Hitlers Westoffensive im Mai 1940
Zivilinternierung und Deportierung in siidfranzosische Lager, von wo dann noch 1941
die Flucht in die Vereinigten Staaten gelang. Dort Tétigkeit als klinischer Psychologe,
erst in der Armee, dann der Veterans Administration, 1947 bis 1949 auch Vorlesungen
am City College von New York, und von 1949 bis 1951 Associate Professor an der
Graduate Faculty of Political and Social Science, New School for Social Research,
New York. Danach psychotherapeutische und konsultative Privatpraxis und Veroffent-
lichung des ersten Buches «Existence and Therapy», einer kritischen Einfiihrung in die
Daseinsanalyse und phianomenologische Psychologie.

1955 Riickkehr nach Deutschland. Freier Schriftsteller, ab 1969 auch wieder Dozent:
Hochschule fiir Fernsehen und Film, Miinchen, und Gastprofessur fiir Gesellschafts-
lehre, Universitidt Bremen, 1971 bis 1974. Von 1974 an Honorarprofessor fiir Sozial-
philosophie an der Gesamthochschule Kassel.

Neben den eigenen Publikationen Ubersetzungen aus dem Englischen (Ogden Nash,
Barbara Garsson, James Joyce); viele Beitrige zu Sammelwerken, Zeitschriften, Funk-
und Fernsehprogrammen. Gestorben 27.3.1993, Gudensberg-Obervorschiitz.

Existence and Therapy, 1954; Das Land der unbegrenzten Zumutbarkeiten. Deutsche
Reflexionen, 1963/85; Die Dickichte und die Zeichen, Roman, 1963; frz. (Les Taillis
et les Astres) 1966; Die Eintibung des Ungehorsams in Deutschland, 1964/84;
Institutionalismus und studentische Opposition, 1968; Negative Anthropologie. Vor-
studien zur Sabotage des Schicksals, 1969/81; Der bundesdeutsche Dreyfus-Skandal,
1970; Die Schulen der Sprachlosigkeit. Deutschunterricht in der Bundesrepublik,
1971; (Hrsg.) Der misshandelte Rechtsstaat, 1977; (Hrsg.) Die Vergangenheit, die
nicht endete, 1985; Tunnelstiche. Reden, Aufzeichnungen und Essays, 1987; Gang-
arten einer nervosen Natter bei Neumond. Volten und Weiterungen, 1988.

16



	Theodor W. Adorno, die Musik und ... Ulrich Sonnemann im Gespräch mit Paul Fiebig = Theodor W. Adorno, la musique et ... Paul Fiebig s'entretient avec Ulrich Sonnemann

