
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1993)

Heft: 38

Artikel: Deutsche Musik : eine Geschichtsfälschung = Musique allemande :
l'Histoire falsifiée

Autor: Borries, Christian / Kretschmer, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Deutsche Musik:
eine Geschichtsfälschung

Die deutsche Wiedervereinigung hat Ansichten an die
Oberfläche gespült, die man weitgehend überwunden glaubte und
Fragen wieder aufs Tapet gebracht, deren Unerheblichkeit
offensichtlich schien. Dazu gehört die Frage nach dem
Deutschen in der Musik. Wenn daran etwas interessant ist, dann
allenfalls, welche Vorstellungen und Realitäten sich mit
diesem Begriff im Laufe der Geschichte verknüpft haben. Der
Keim zur Geschichtsfälschung, wie sie im Dritten Reich zum
Exzess getrieben wurde, kann darin gesehen werden, dass
der Begriff der deutschen Musik, wie er im 18. Jahrhundert
entwickelt wurde, sich nicht auf einen bestimmten Stil
bezog, sondern mit vagen Attributen wie Gedankentiefe und
Innerlichkeit umschrieben wurde. War bis ins 19. Jahrhundert

hinein mit diesem Begriff allerdings Opposition gegenden Feudalismus mit seiner Kleinstaaterei und höfischen
Prachtentfaltung verbunden, so wurde der Begriff nach der
Reichsgründung im Jahre 1871 zunehmend reaktionär.

0)
£
3
£
0
m

2

discussion des sujets ^négligeables, comme lai qu moindre intérêt,
musique. Pour autant q réalités qui y furent rattachées
surtout par les notions et les réalités qu * de ,'histoire,
aucours du temps. Le Reich, consiste peut-
portée à outrance par •* allemande élaborée au
être en ce que la not'on de mu q ^ sty|e particulier, mais
18e siècle ne se rapportait p

^ts aussi vagues quela
se définissait par def.,;®té-:orjté. Jusqu'au début du 19e

aU°aprirTadt,ondat,ion de l'Empire en 1871, elle e».n

franchement réactionnaire.

Von Christian von Borries und Martin Kretschmer

Ü
</>

a>

G
0
£
0

0
3

«Wie Italien sein Neapel hat, der Franzose seine Revolution,
der Engländer seine Schiffahrt, etc., so der Deutsche seine
Beethovenschen Symphonieen.» (Robert Schumann, Neue
Zeitschrift für Musik, 1839)

Im Herbst 1989 bereiteten wir eine
Veranstaltungsreihe zur Geschichte des
Konzerts vor. Dabei fiel uns Carl Friedrich

Cramers «Magazin der Musik» in
die Hände. «Haben die Deutschen
einen Nationalcharakter in ihrer Musik,
und worinn besteht er?» wurde da 1783
gefragt. Hoppla, dachten wir uns, solche

Fragen werden bald wieder gestellt
werden. In der Folge hielten wir unsere
Augen und Ohren offen. Wie erwartet
Hessen die ersten wiedervereinigten
Expertenrunden nicht lange auf sich
warten. 1991 standen die Dresdner
«Tage der zeitgenössischen Musik»
unter dem Motto «Das Deutsche in der
Musik», im Südwestfunk gab es 1992
ein Forum Musik «Wie deutsch ist
deutsche Musik?», im März dieses Jahres

diskutierten der Bayerische Rundfunk

und die Süddeutsche Zeitung
«Deutsche Musik - gibt es die?».
Wir wollen nicht verschweigen, dass
wir unser Scherflein zur Debatte
beigetragen haben. Je länger wir aber über
das DEUTSCHE nachdachten, desto

obskurer wurde uns, was eigentlich in
Frage stand. Die Gespräche bewegten
sich im wesentlichen auf dem Niveau
der Rede von den drei grossen B. Hier
tat sich besonders die Münchener
Diskussion unter der Leitung des nimmermüden

Joachim Kaiser hervor: Man
nehme grosse deutsche Komponisten
(Bach, Beethoven, Brahms etc.) und
untersuche sie auf gemeinsame Stil-
und Charaktermerkmale. Diese Methode

hat etliche politische Vorteile. Sie
gibt sich unparteiisch und ermöglicht
Antworten. Ein wichtiger Aspekt in
jeder Nationalismusdebatte. Die Ergebnisse

sind jedoch durch die Auswahl
der Untersuchungsgegenstände
vorbestimmt.

Wer gilt denn hier als deutscher
Komponist? Etwa Johann Christian Bach,
Mendelssohn, Johann Strauss und Hei-
no? Ist Busoni ein deutscher Komponist,

weil er deutsche Opern geschrieben
hat, und Mozart ein italienischer,

weil er die italienische Sprache eleganter
setzte als viele Muttersprachler?

4



Spielt es eine Rolle, ob ein vermeint-
lieh deutscher Komponist sich selber
als «Teutschen» sah (Mozart) oder
internationalistisch ausgerichtet war
wie Kurt Weill? Sobald man nach
Kriterien sucht, zerläuft einem die Frage
nach dem DEUTSCHEN (als
Nationalcharakter) zwischen den Fingern. Selbst
1938 wurde der Musikwissenschaftler
Friedrich Blume (jawohl, der spätere
MGG-Herausgeber) unsicher:
auf welche Weise kann eine sichere
Erkenntnis über das Verhältnis von
Musik und Rasse gewonnen werden? an
welchen Gegenständen lässt es sich
gewinnen? welcher Methoden bedarf
es? an welche Bestandteile oder Merkmale

der Musik kann das Rassische
geknüpft werden? (Hauptreferat der
Düsseldorfer Tagung Musik und
Rasse)
Bleibt am Ende nur übrig (wie die
Financial Times neulich vermutete),
dass es echt deutsch ist, nach dem
DEUTSCHEN zu suchen? Ganz so
paradox ist die Lage vielleicht doch
nicht. Einmal zugestanden, dass das
DEUTSCHE eine Geschichte hat, lässt
sich vielleicht etwas Sinnvolles sagen.
Meinen denn Carl Friedrich Cramer
1783, Friedrich Blume 1938 und
Joachim Kaiser 1993 das gleiche, wenn sie
nach dem DEUTSCHEN fragen?
Darüber lässt sich reden. In diesem Sinn
unternehmen wir hier den Versuch, eine
Geschichte des DEUTSCHEN in der
Musik zu skizzieren.

Patriotismus im 18. Jhdt.:
antiwelsch und antifeudal
1732 erscheint das erste
deutschsprachige Musiklexikon des Bach-Cousins

und -Freundes Johann Gottfried
Walther. Es kennt noch keinen Stil
deutschen Namens. Italienische und französische

Formmodelle werden schon nach
Nationen benannt. Bach verwendete
u.a. französische Ouverture und
italienische Aria freigiebig - als Stile, nicht
als Nationalcharaktere. Zu Beginn des
18. Jahrhunderts, so scheint es, gab es
Musik in Deutschland, aber keine deutsche

Musik. Hätte man Vater Bach
gefragt, ob er DEUTSCH schreibe, hätte
er wahrscheinlich schon die Frage nicht
verstanden.
Zwanzig Jahre nach Walthers Lexikon
hat sich die Lage gewaltig verändert.
Johann Joachim Quantz ist in seiner
Flötenschule (1752) der Meinung, dass
es einen deutschen Stil gebe. Er
schreibt vielzitiert aber unbeholfen:
Wenn man aus verschiedener Völker
ihrem Geschmacke in der Musik, mit
gehöriger Beurtheilung, das Beste zu
wählen weis: so fliesst daraus ein
vermischter Geschmack, welchen man,
ohne die Gränzen der Bescheidenheit
zu überschreiten, nunmehr sehr wohl:
den deutschen Geschmack nennen
könnte.
Ungefähr zur selben Zeit wird in der
Berliner Musikzeitschrift Der Critische
Musicus an der Spree ein erbitterter
Streit geführt. In den Haaren liegen
sich Herausgeber Friedrich Wilhelm
Marpurg und der spätere Berliner Hof¬

komponist Johann Friedrich Agricola.
Es geht um die Ursachen des Mangels
deutschsprachiger Opern. Marpurg
1749:
Das Vorurtheil ist doch allmählich bey
uns verschwunden, als ob die schöne
Musick nur in Welschland zu Hause
sey. Die Ehrfurcht gegen die erlauchten
Namen in «ini» und «elli» verlieret
sich, und die ehemals mit den schamhaften

Mittelstimmen beschäftigten
Deutschen haben sich bis zum ersten
Platz in dem Orchestre der Fürsten
erhoben. Man giebt den Prahlereyen der
Ausländer nicht weiter Gehör, und
unsere Copisten, die sonsten so bemüht
waren, die öfters windigen
Hirngespinste eines nichts denckenden
Italiäners durch die saubersten
Abschriften fortzupflanzen, streiten itzo
miteinander um die Wette, die Wercke
ihrer Landsleute bekandt zu machen.

Bey einer so grossen Anzahl
vortreflicher deutschen Musicorum,
dürfte nur die deutsche Sprache
durchgängig den Singespielen gewidmet
seyn. Denn, dass der Thon unsers
Landes nicht so geschickt zur Musick
seyn sollte, als etwann der italiänische
oder frantzösische, und dass die Schuld
an unserer Muttersprache läge, wenn
hin und wieder Misgeburten zum
Vorschein kommen: dieses habe ich mir
noch nicht einreden lassen.
Agricola schreibt zurück:
[Ich habe nicht] gefunden, dass iemahls
weder in Deutschland noch in Italien,
das Vorurtheil, über dessen Verschwindung

Sie jauchzen, bey vernünftigen
Leuten geherrschet habe, als ob die
schöne Musik nur in Welschland zu
Hause sey.
Opem würden auf italienisch gesungen,
weil es sich am besten zum Singen eigne,

nicht weil die Welschen sich gegen
die Deutschen verschworen hätten.
Dann schlägt Agricola eine Art Wette
vor: Marpurg solle doch eine Arie des
italienischen Starlibrettisten Metastasio
ins Deutsche übersetzen, dann werde
man schon sehen:

ob die Worte Ihrer Muttersprache
zum Singen eben so bequem seyn als
die Worte der italiänischen und lateinischen,

solches liegt Ihnen zu erweisen
ob.
Marpurg lässt sich nicht lumpen und
veröffentlicht folgende Übersetzung
der Arie Gemo in un punto aus
Metastasios L'Olimpiada. (L'Olim-
piada war zuvor unter anderem von
Caldara und Pergolesi vertont worden):
Ich fluche seufzend meiner Quaal;
Ich seh die Nacht am Tage.
Gespenster! häuft die Plage,
Die mich unendlich trift!
Megärens blutger Fackel Glut
Durchdringt mein Hertz voll Wuth.
Alecto füllt die Adern
Mit ihrem kalten Gift.
Man kann bezweifeln, ob Marpurg
hiermit der Beweis gelungen ist, den
anzutreten er sich anschickte: nämlich
dass die deutsche Sprache sangbar sei.
Agricola scheint Recht gehabt zu
haben mit seiner Vermutung, dass Mar-
purgs Ressentiment gegen die «Prah¬

lereyen der Ausländer» auf fragwürdige
Argumente und Vorurteile gegründet

sei. Aber Marpurg bleibt nicht allein.
Mitte des 18. Jahrhunderts entflammt
plötzlich überall in Deutschland die
nationalästhetische Debatte. In Hamburg

propagiert Gotthold Ephraim
Lessing ein deutsches Nationaltheater,
das von Kaufleuten finanziert werden
sollte. Nach dessen frühzeitigem
Scheitern klagt Lessing im 104. Stück
seiner Hamburgischen Dramaturgie
(1769):
Ueber den gutherzigen Einfall, den
Deutschen ein Nationaltheater zu
verschaffen, da wir Deutsche doch keine
Nation sind! Ich rede nicht von der
politischen Verfassung, sondern bloss
von dem sittlichen Charakter. Fast sollte

man sagen, dieser sey, keinen eigenen

zu haben zu wollen. Wir sind noch
immer die geschworenen Nachahmer
alles Ausländischen, besonders noch
immer die unterthänigen Bewunderer
der nie genug bewunderten Franzosen.
In Wien sagt Mozart 1785 schon
lange nichts Neues mehr, wenn er an
den Mannheimer Librettisten Klein
schreibt:
Wäre nur ein einziger Patriot mit am
brette - es sollte ein anders gesicht
bekommen! - Doch da würde vieleicht das
so schön aufkeimende Nationaltheater
zur blüthe gedeihen, und das wäre ja
ein Ewiger Schandfleckfür teutschland,
wenn wir teutsche einmal mit Ernst
anfiengen teutsch zu denken - teutsch
zu handeln - teutsch zu reden, und gar
teutsch zu Singen!!!
Warum diese Emotionen? Warum der
ausländerfeindliche Affekt weiter
bürgerlicher Kreise? Schauen wir uns die
politische Situation Deutschlands etwas
genauer an:
Das Deutsche Reich mit seinem
habsburgischen Kaiser in Wien verdiente

seinen Namen kaum. Es bestand
Mitte des 18. Jahrhunderts aus ca. 300
mehr oder weniger selbständigen
Feudalherrschaften: Königreichen,
Fürstentümern, Grafschaften, kirchlichen
Besitzen, Freien Reichstädten usw., die
ihre eigenen Interessen verfolgten und
oft teure Höfe nach französischem Vorbild

hielten. Wenn man gegen die
Franzosen wetterte, meinte man oft den
eigenen Herrscher. Die patriotische, vor
allem antifranzösische Rhetorik des
aufstrebenden Bürgertums diente so
als Maske für eigentlich feudalkritische
Ziele. Unter diesen Umständen konnten

die vollmundigsten Patrioten als
Aufrührer und Staatsfeinde erscheinen.
Christian Friedrich Daniel Schubart war
einer von ihnen. Der schwäbische
Musiker und Herausgeber der viel gelesenen

«Teutschen Chronik» lässt an
Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig.
Frankreich und Deutschland vergleicht
er in seinen Ideen zu einer Ästhetik der
Tonkunst folgendermassen:
Der Franzose winselt in weibischen
Tönen, der Deutsche schreitet daher in
männlichen; der Deutsche denkt und
handelt, der Franzmann handelt viel
aber denkt nicht so viel; der Deutsche
ist kalt und tief raffinierend, der Franke

5



glitscht an der Oberfläche der Dinge
ab. Frankreich goutiert, Deutschland
empfindet, Welschland schmückt. Dies
uralte Sprichwort ist noch heute wahr
und wiift auf alle musikalischen Schulen

Licht.
Der württembergische Herzog Karl
Eugen hält Schubarts patriotische und
antiklerikale Agitation für so gefährlich,

dass er ihn 1777 aus dem Gebiet
der freien Reichstadt Ulm lockt,
gefangennimmt und für zehn Jahre auf dem
berüchtigtem Hohen Asperg einkerkert.
Schubart wird dort zu einer Symbolfigur

für das Freiheitsstreben des
Bürgertums und zugleich einer der
Wegbereiter einer deutschen Musik. Er
diktiert einem Mitgefangenen seine Ideen
zu einer Ästhetik der Tonkunst, in der er
zu belegen sucht, «dass musikalischer
Geist zu den Hauptzügen des deutschen
Charakters gehöre». Als Eigenarten der
«grossen deutschen Musikschule» werden

unfranzösische Merkmale
herausgestellt: Deutsche Musik sei nicht
glitschig unterhaltend sondern tief.
Wichtigste Projektionsfigur wird Carl
Philipp Emanuel, der Hamburger
Bach - zu seinen Lebzeiten berühmter
als sein Vater. Carl Philipp Emanuel
Bach avanciert ohne eigenes Zutun
zum Leitstern der Deutschnationalen.
So stellt ihn Schubart in seinen Ideen
vor:
Niemand hat jemals die Natur des
Flügels, des Fortepianos, des Pantalons
und Klavichords mit so tiefem Blick
durchdrungen wie dieser unsterbliche
Mann. So reich an Erfindungen, so
unerschöpflich in neuen Modulationen,
so harmonisch voll ist keiner wie dieser.

Alles Tändeln auf dem
Klavichorde, alles süsslich
geistentnervende Wesen, alles Berlockengeklingel

der heutigen Tonmeister ist
seinem Riesengeiste ein Greuel. Er
bleibt trotz der Mode, was er ist - Bach!
Der Schweizer Musikschriftsteller Carl
Ludwig Junker gibt in seiner Skizze
Zwanzig Componisten (1776) eine
Charakterisierung des Bachschen Stils,
die auf dessen «Deutschheit» eingeht:
Wie müsste deutsches originelles
Produkt seyn? Körnicht, gründlich, also
auch gedacht, und durchgedacht, mit
dem stätigen Gepräg eines Systems;
schön, insoferne Schönheit nicht der
letzte Zweck seyn muss, - also
untergeordnet schön, aber denn auch
zweckmässig schön, ohne merkliche
Neigung gegen die beyden Extremen, —

oft mit einer kleinen Mischung von
Phlegma, aber nicht merklich herfür-
stechend - und so ist Bachens Satz: so
dass er nicht die geringste anderweitige
Mischung annehmen kann, so, dass er
unter allen Musiken, am meisten gegen
die französischen absticht, wie er
nothwendig, nach der Theorie schon
abstechen muss. Nothwendig, dass
Bach in dem Maass, und aus dem Grunde,

dem Franzmann unausstehlich ist,
- wie Schakespear.
Peter Schleuning hat in seinem
ausgezeichneten Buch Das 18. Jahrhundert:
der Bürger erhebt sich (1984)
vorgeschlagen, Junkers Charakterisierung in

das Larghetto sostenuto aus Bachs
Phantasie C-Dur der 6. Sammlung für
Kenner und Liebhaber (1787)
hineinzuhören. Dieser fast Beethovensche
Satz scheint sich tatsächlich durch
«harmonische Fülle» und «Deutschheit der
Melodie» auszuzeichnen, wie Junker an
anderer Stelle zusammenfasst.
Ein weiteres Merkmal deutscher Musik
deutet sich an in Junkers Verweis auf
Shakespeare. Shakespeare wurde
damals durch Ubersetzungen zum ersten
Mal einem breiteren Publikum in
Deutschland bekannt und sofort als
Gegenpol zur silbenzählenden
französischen Regelpoetik aufgebaut. Französische

Ästhetik versprach Symmetrie,
Vorhersehbarkeit, Klarheit; Shakespeare

war wild, grausam, unberechenbar

- kurz: ein Originalgenie. Carl Philipp

Emanuel wird plötzlich auch der
deutsche Shakespeare genannt. Junker
preist ihn geradezu hymnisch:
Dank sey dem Genius unserer Zeit,
Emanuel ist, - zuverlässig ist er -
Original Geist, der für den Deutschen,
auf deutschem Grund und Boden, die
Pfade der Originalität eröfnet und
gebahnt hat.
Der Hamburger Verleger Carl Friedrich
Cramer schreibt sogar, Bach schleude¬

re «Sonnenflammen der Empfindung».
Wenn Voltaire, der französische
Aufklärer, der Meinung war, Shakespeares
Hamlet sei das Produkt eines «betrunkenen

Wilden» (Brief an Dr. Johnson),
so legt der norddeutsche Schriftsteller
Friedrich von Gerstenberg 1783, wie
zum Trotz, Hamlets «Seyn oder
Nicht-seyn» Monolog unter Bachs
kühne, taktstrichlose Freie Phantasie in
c-Moll (Anhang zur Klavierschule von
1753, siehe Beispiel 1).
Als Charaktere des Deutschen in der
Musik am Beispiel Carl Philipp
Emanuel Bachs scheinen sich
herauszukristallisieren: einerseits das Schlichte,

Gearbeitete, Männliche (wie wir es
vielleicht in das C-Dur-Larghetto
hineinhören können), und andererseits das
Geniale, intuitiv Gefühlte, Unvorhersehbare

(wie es in der c-Moll-Phantasie
Ausdruck findet). Beide Merkmale
beschwören Tiefe gegen glatte
Unterhaltsamkeit, innere Werte gegen
äusseren Schein. Im Mythos von der
deutschen Innerlichkeit - seit Anfang
des 19. Jahrhunderts dann bald von
Beethoven verkörpert - hat sich diese
Gegenüberstellung bis heute gehalten.
Interessant ist, dass Carl Philipp
Emanuel sich zwar im Hamburger

Beispiel 1

6



Beispiel 2

Umfeld der bürgerlichen Reformer
bewegte - er war mit Lessing, Klopstock
und Matthias Claudius befreundet -,
sich selber jedoch nicht als Vorkämpfer
des Deutschnationalen sah. Nur in
abfälligen Äusserungen über seinen viel
und modisch schreibenden Londoner
Bruder Johann Christian klingt der
Vorwurf des Undeutschen an. Johann Christian

Bach ist ein Deutscher, der angeblich

undeutsch schreibt. Es fällt auf,
dass der deutsche Stil zu diesem
Zeitpunkt offensichtlich eine politische
Forderung ist: So sollst Du als guter Deutscher

schreiben! Das heisst aber noch
lange nicht, es sei der Stil gewesen, in
dem die meisten deutschen Komponisten

schrieben.
Unter dem Eindruck der Französischen
Revolution von 1789 war Johann Gottfried

Herder einer der ersten, die den
politischen Gehalt der Forderung nach
einer deutschen Nationalkultur
offenlegten. Die «Zerstückelung» Deutschlands,

schreibt er in seinen Briefen zu
Beförderung der Humanität (1793-97),
sei verwerflich, weil sie ein Forum der
gesellschaftlichen Veränderung verweigere:

Wahrlich, unser Vaterland ist zu beklagen,

dass es keine allgemeine Stimme,
keinen Ort der Versammlung hat, wo
man sich sämtlich höret. Alles in ihm

ist zerteilt, und so mancher schütztet
diese Zerteilung; Religionen, Sekten,
Dialekte, Provinzen, Regierungen,
Gebräuche und Rechte.
Herder sieht weniger in einem
deutschen Stil als im Rückgriff auf das

Volksgut eine Möglichkeit der nationalen

Einigung. Er erfindet den Begriff
des Volksliedes und sammelt Lieder, die
noch heute jeder kennt wie: Wenn ich
ein Vöglein wär, Der Mond ist
aufgegangen und Röschen auf der Haide.
Herders Sammlung von Volksliedern
(1778), in zweiter Auflage herausgegeben

unter dem berühmten Titel Stimmen

der Völker in Liedern (1807),
gewinnt grossen Einfluss. In Herders als
Vorrede veröffentlichem Aufsatz heisst
es:
Unsre ganze mittlere Geschichte ist
Pathologie, und meistens nur
Pathologie des Kopfs, d.i. des Kaisers und
einiger Reichsstände. Physiologie des

ganzen Nationalkörpers - was für ein
ander Ding! wie weiter wären wir,
wenn wir [die] Volksmeynungen und
Sagen auch so gebraucht hätten, wie
die Britten, und unsere Poesie so ganz
darauf gebaut wäre, als dort Chaucer,
Spenser, Shakespeare auf Glauben des
Volks bauten, daher schufen und daher
nahmen. Wo sind unsere Chaucer,
Spenser, Shakespeare?

Ich sage nur so viel: Hätten wir wenigstens

die Stücke gesammelt, aus denen
sich Bemerkungen oder Nuzbarkeiten
der Art ergäben - aber wo sind sie?

Aus älteren Zeiten haben wir also
durchaus keine lebende Dichterei, auf
der unsre neuere Dichtkunst, wie
Sprosse auf dem Stamm der Nation
gewachsen wäre; da hingegen andre
Nationen mit den Jahrhunderten
fortgegangen sind, und sich auf eigenem
Grunde, aus Nationalprodukten, auf
dem Glauben und Geschmack des
Volks, aus Resten alter Zeiten gebildet
haben.
Herder (wie später Arnim und
Brentano) sammelte selektiv.
Kunstgedichte etwa von Goethe oder
Claudius waren willkommen. Zum Teil
wurden angebliche «Volkslieder» selbst
geschrieben. Es zählte der Tonfall. Was
wir heute als deutschen Volkston kennen,

ist eine Erfindung. Das deutsche
Lied (wie der deutsche Stil) wurde
verlangt, bevor es überhaupt gesungen
wurde.
Herders Beobachtung, dass alles, was
nach Deutschem roch, in der feudalen
Hierarchie ganz unten stand, entsprach
eher der Realität. Die ständische
Wirklichkeit spiegelt sich z.B. in der
Tanzszene aus dem 1. Finale des Don
Giovanni (1787): Zwei Adlige (Don

7



Ottavio und Donna Anna) beginnen ein
höfisch-französisches Menuett. Don
Giovanni versucht Zerlina (das Mädchen

aus dem Volk) mit einem
Contredanse zu verführen, während
Don Giovannis Diener Leporello
Masetto (Zerlinas Bräutigam) mit
einem «Teutschen» beschäftigt. Der
Teutsche, ein schneller Dreier -
Vorläufer des Walzers, ist offensichtlich der
Tanz der niedrigen Stände.
Christian Friedrich Daniel Schubart,
der noch auf dem Hohen Asperg
einsass, während Mozart am Don
Giovanni arbeitete, machte ganz im
Herderschen Sinn das Völksgut zu seiner

Sache. Stolz verteidigte er das
Volkslied und den flotten Dreier, den
Tanz der niedrigen Stände:
Es ist sehr zu bewundern, wie bei
einem so ernsthaften Volke, als das Deutsche

von jeher war, der mutwillige
Dreiachteltakt so grossen Fortgang
gewinnen konnte, dass er noch bis diese
Stunde in allen Provinzen Deutschlands
zum Nationaltanze gebraucht wird.
Schubart selbst komponierte denn auch
vorwiegend im Volkston. Es mutet heute

merkwürdig an, dass Schubarts leichte
Musik auch als politische Stellungnahme

entstanden ist. Mit Liedern wie
der (später auch von Schubert vertonten)

Forelle (siehe Beispiel 2) wird
Schubart zu einem direkten Vorläufer
des romantischen Lieds, wie es sich nur
im deutschen Sprachraum ereignete.
Der politische Wille nach einer
deutschen Nationalkultur hat mit dem
romantischen Lied eine stilistische Form
hervorgebracht, die, hoch kunstvoll,
sich mehr und mehr entfernt von
Schubarts und Herders Völkston.

Schumanns Nationalismus:
kämpferisch und innerlich
Machen wir einen Sprung in die 30er
und 40er Jahre des 19. Jahrhunderts.
Was ist für den Erzromantiker und
Liederkomponisten Schumann geblieben

von den politischen Anliegen der
Erfinder des deutschen Lieds? Hören
wir z.B. aus der Mondnacht (1842)
mehr als weltflüchtige Sehnsucht nach
Traumwelten? Schumann 1847 in
einem Brief an Brendel:
Das ausländische Gesinge aus dem
Feld zu schlagen und die Liebe des
Volkes zu wahren, d.h. die Musik, die
natürliche, tiefe und klare Empfindungen

ausspricht, wiederum zu beleben,
bedarf es vor allem der Pflege und
Schätzung unseres guten deutschen Liedes.

Unter welchen Vorzeichen steht dieser
Schumannsche Nationalismus? Was
hatte sich in Deutschland zu Beginn des
19. Jahrhunderts getan? Nach der
militärischen Niederlage gegen das französische

Revolutionsheer unter Napoleon
hörte das Deutsche Reich 1806 auf zu
existieren. Für fast zehn Jahre standen
weite Teile Deutschlands unter
französischem Einfluss: Kirchliche Besitze
wurden säkularisiert, der Adel verlor
seine ständischen Privilegien. Die
sogenannten «deutschen Befreiungskriege»

lösten 1813-15 eine nationale

Erhebung auch unter vielen Intellektuellen

aus und führten schliesslich zu
Napoleons Sturz. Es folgte die
Neuordnung Zentraleuropas auf dem Wiener

Kongress, wo unter Metternichs
Führung der nationale Gedanke verworfen

wurde. 39 deutsche Teilstaaten
meist tief reaktionärer Prägung bildeten

sich. Zensur war an der Tagesordnung.

Die internationale Musikszene
wurde von der italienischen Oper
bestimmt. Es ist die grosse Zeit von
Rossini, Donizetti und Bellini; hoch im
Kurs sind auch die reisenden Virtuosen
vom Schlage Paganinis.
Vor diesem Hintergrund politischer
Reaktion und internationaler Gefälligkeit

gründen Schumann und einige
Mitstreiter 1834 die Neue Zeitschriftfür
Musik und einen imaginären Kampfbund:

die Davidsbündler. Unter
Pseudonymen wird Rossini als
«Decorationsmaler» abgekanzelt, seine Musik

mit einem Schmetterling verglichen,
der ohne seinen Farbstaub «erbärmlich»
verenden müsste. Kunst, so Schumann,
darf nicht einer internationalen Mode
oder Stilkonvention folgen; wahre
Kunst muss wie das Leben sein, sie soll
das Leben «abschatten»:
Ist denn das Leben ein System? und ist
es nicht aus einzelnen halbzerissenen
Blättern zusammengeheftet, voll von
Kindergekritzel, Jugendköpfen,
umgestürzten Grabesschriften und weissen
Censurlücken des Schicksals... (NZfM,
11. August 1834)
Programmatisch nennt Schumann sein
Opus 6 Davidsbündlertänze. Es ist voller

autobiographischer Verweise, Bezüge

zum Leben, zu einer poetischen
inneren Wirklichkeit, wie Schumann sie

gegen Rossini gefordert hatte. Schon
die Opuszahl «6» ist ein Verweis auf
Clara Wiecks Soirées musicales, ihrem
Opus 6, denen Schumann sein musikalisches

Leitmotiv entnahm. Die einzelnen

Tänze sind Schumanns gegensätzlichen

Davidsbündlercharakteren Flo-
restan und Eusebius zugeschrieben.
Kommentare sind in die Partitur
eingetragen: «Hierauf schloss Florestan und
es zuckte ihm schmerzlich um die
Lippen.»

Schumann hatte Schwierigkeiten, diese
poetisch-individualistischen Miniaturen
zu veröffentlichen. Der Markt verlangte

offensichtlich anderes. Sie werden
1837 zunächst im Selbstverlag
herausgegeben. 1842 bietet Schumann die
Davidsbündlertänze dem Leipziger
Verleger Hofmeister an; der lehnt ab
und legt Schumann nahe, doch endlich
im virtuosen, internationalen Salonstil
zu komponieren:
Hätten Sie nicht Lust, einige durchgeführte

Phantasien für Pianoforte zu
schreiben, aber äusserst melodiös, ich
halte Sie dazu mehr befähigt als
Thalberg. (8.11.1842)
Schumann an Hofmeister (15. November

1842):
Ich habe lachen müssen, wie Sie mich
den Komponisten beigesellen möchten,
die auf Bestellung arbeiten. Ebensowenig

kömmt es Ihnen zu, Parallelen
zwischen mir und anderen Komponisten zu

ziehen, um die man Sie nicht gefragt
hat. Sie verkennen Ihre Stellung zu mir,
und ich verbitte mir ein für alle mal
Ratschläge und Zumutungen...
Schumann hasst den deutschen
Salonvirtuosen Thalberg, weil er sich den
Konventionen fügt und verteidigt z.B.
den Franzosen Berlioz, weil der das
nicht tut. Es geht ihm also um mehr als
«das ausländische Gesinge aus dem
Feld zu schlagen». Schumanns
Konzeption einer poetischen, nicht-internationalen

Kunst schliesst mittelbar an
Ideen des 18. Jahrhunderts an. Im
Bemühen um eine deutsche Nationalkultur
hatten die frühen bürgerlichen Reformer

einen tiefen, innerlichen, doch
kraftvollen Stil nach dem Vorbilde Carl
Philipp Emanuel Bachs gefordert; und
sie hatten Künstler und Komponisten
am «Herzen des Volkes» ansiedeln
wollen. Auch Schumann spielt innere
Werte gegen die Schablonen des Zeitstils

aus, auch Schumann will «die Liebe

des Volkes wahren». Der frühe
bürgerliche Patriot wandte sich gegen die
feudalen Herrschaften französischen
Stils, Schumanns nationale Ästhetik
richtet sich gegen das politisch-künstlerische

Kartell der Metternich-Zeit.
Als sich 1848 die Chance einer
demokratischen Veränderung des zerteilten
Deutschland ergibt, schreibt Schumann
folgerichtig auch Kampflieder. In
seinem Lied Schwarz-Rot-Gold heisst
es auf einen Text von Ferdinand
Freiligrath:
Die Freiheit ist die Nation
Die Freiheit ist die Auktion von 30

Fürstenhüten,
Die Freiheit ist die Republik
Pulver ist schwarz,
Blut ist rot,
Golden flackert die Flamme.
Hymnen und Kampflieder sind Teil
jeder nationalen Erhebung. Durch die
Geschichte hindurch bedienen sich
Herrschende und Beherrschte der
rituellen Qualitäten von Musik. Das
war und ist so nicht nur in Deutschland.
Die Hymnensprache ähnelt sich überall.

Martialische Schauer werden
vorwiegend in Kriegs- und Krisenzeiten
gebraucht und bestellt. Deutsche
Komponisten waren hier oft willige, manchmal

überzeugte Lieferanten. Mozart
schrieb ein Deutsches Kriegslied (im
Janitscharenstil für den Türkenfeldzug
Joseph II., KV 539), Haydn Gott erhalte

Franz den Kaiser, Beethoven die
Kantate Der glorreiche Augenblick (zur
Niederlage Napoleons, 1814), Wagner
den Kaisermarsch mit auskomponierter
Publikumsbeteiligung (zur
Reichsgründung 1871), Brahms ein
gigantomanisches Triumphlied (auf den Sieg
der deutschen Waffen, ebenfalls 1871),
Bruckner Helgoland für Männerchor
und grosses Orchester (1893 auf den
Kolonientausch Helgoland-Sansibar
mit Grossbritannien), Reger 1916 eine
verfrühte Siegesfeier, Pfitzner die
unsägliche Kantate Von deutscher
Seele (1921, rev. 1937), Richard Strauss
seine 1936er Olympische Hymne
1848 nützte weder Hoffmann von
Fallerslebens Deutschlandlied noch

8



Schumanns Schwarz-Rot-Gold. Der
Revolutionsversuch scheiterte. Das
Leben, das Schumanns Ästhetik
«abzuschatten» vorhatte, zog sich aus der
Politik zurück. Statt der politischen
kam die innere Erlösung. Schon der
frühe Schumann hatte sich mit der
Thematik von Sünde und Erlösung
beschäftigt. Seit den 40er Jahren glaubte
er immer mehr, eine adäquate
Umsetzung könne nur in der grossen Form
gelingen. In einem Brief an den NZfM-
Mitarbeiter Kossmaly schreibt er
(1.9.1842):
Wissen Sie mein Morgen und abendliches

Künstlergebet? Deutsche Oper
heisst es. Da ist zu wirken.
Schumann teilt Wagners Vorliebe für
Erlösungslibretti. Auch ein Lohengrin
war unter seinen Plänen. Abendfüllend
realisiert hat Schumann letztlich nur
eine missglückte Genoveva (1847-49)
und Das Paradies und die Peri, ein
opernhaftes, teils fast impressionistisches

Oratorium (1843). Schumann
blieb der Meister der kleinen deutschen
Innerlichkeit, Wagner übernahm die
grosse. Aus Friedrich Nietzsches späterer

Sicht ist es konsequent (wenn auch
ungerecht), seinen Unmut gegen
Wagner und das DEUTSCHE schon bei
Schumann und der kleinen Innerlichkeit
beginnen zu lassen:
Schumann mit seinem Geschmack, der
im Grunde ein kleiner Geschmack war,
(nämlich ein gefährlicher, unter Deutschen

doppelt gefährlicher Hang zur
stillen Lyrik und Trunkenboldigkeit des

Gefühls), (...): dieser Schumann war
bereits nur noch ein deutsches Er-
eigniss in der Musik, kein europäisches
mehr, wie Beethoven es war, wie, in
einem noch umfänglicherem Maasse,
Mozart es gewesen ist, - mit ihm drohte
der deutschen Musik ihre grösste

Gefahr, die Stimme für die Seele Europa's
zu verlieren und zu einer blossen
Vaterländerei herabzusinken. (Jenseits
von Gut und Böse, 1886)

Deutscher
Überlegenheitskult
Nach der Reichsgründung von 1871
tritt zum Erlösungsgedanken zunehmend

ein deutscher Überlegenheitskult:
Von allen schlimmen Folgen, die der
letzte mit Frankreich geführte Krieg mit
sich führt, ist vielleicht die schlimmste
ein weitverbreiteter Irrtum: der Irrtum
der öffentlichen Meinung und aller
öffentlichen Meinenden, dass auch die
deutsche Kultur in jenem Kampfgesiegt
habe. (1. Unzeitgemässe Betrachtung)
So polemisierte Nietzsche weitsichtig
schon 1873, aber niemand scheint es
gehört zu haben. Arnold Schönberg ist
da keine Ausnahme. Schönberg sieht
sich direkt in der Tradition von einerseits

Wagner, andererseits Brahms und
hegt zeitweise seltsame Erlösungs- und
Überlegenheitsphantasien. Während des
1. Weltkriegs (ca. 1915) schreibt er auf:
Wenn ich an Musik denke, stellt sich
mir - willkürlich und unwillkürlich -
niemals eine andere vor als die
deutsche... Die deutsche Musik aber gedeiht
bei Hunger: vom Munde abgespart,

wird ihre wortlose Macht in Ewigkeit
Prunkräume des Geistes schaffen und
füllen.
Berühmt geworden ist seine spätere
Prophezeiung (1921):
Heute habe ich etwas gefunden, das der
deutschen Musik die Vorherrschaft für
die nächsten 100 Jahre sichert.
Im letzten Satz seines 2. Streichquartetts

vertont Schönberg 1908 einen
Erlösungstext, das Gedicht Entrückung
von Stefan George:

Ich fühle luft von anderem planeten.
Mir blassen durch das dunkel die

gesichter
Die freundlich eben noch sich zu mir

drehten.

Der boden schüttert weiss und weich
wie mölke..

Ich steige über Schluchten ungeheuer
Ich fühle wie ich über letzter wölke

In einem meer kristallnen glanzes
schwimme -

Ich bin ein funke nur vom heiligen feuer
Ich bin ein dröhnen nur der heiligen

stimme.

Das zweite Streichquartett nimmt in
Schönbergs Schaffen einen wichtigen
Platz ein. Die Bindung an eine Grundtonart,

wie sie unser Hören immer noch
prägt, wird aufgelöst. An ihre Stelle treten

tonale Inseln, die gleichberechtigt
behandelt werden. Der letzte Satz
verzichtet zum ersten Mal völlig auf die
Vorzeichnung einer Tonart. In Georges
Text scheint Schönbergs eigene, wie er
sie sah: messianische, Aufgabe um die
deutsche Musik mitzuschwingen.
Gleichwohl, «deutsch» oder
«undeutsch» gehört, Schönbergs Quartett
ist eine grossartige Musik.
Die Komponisten der Neuen Wiener
Schule blieben deutsche Aussenseiter.
Andere gaben den Ton an, die weniger
auf Tradition als auf einen deutschen
Nationalkörper setzten. In einer frühen
Rundfunkrede predigt Gerhard Hauptmann

am 25. Juni 1931:
Deutschland, das sind Berge, Wälder,
Täler, Ströme, Zuflüsse und Quellen,
das sind Städte und Dörfer, es sind
Burgen, unzählige Burgen auf unzähligen

Bergspitzen, die meisten zerfallen,
einige erhalten bis heute. Es sind Wiesen,

Bäche, Seen und Weiher, es sind
Alpengipfel, weiss von ewigem Schnee.
Das ist Deutschland.
Hauptmann schliesst mit einer Hymne
auf Beethoven. Berge, Wälder, Ströme
und Beethoven gehören zusammen:
Und wer ihn kennt, ihn allein, diesen
Beethoven, diesen Deutschen, der kennt
die höchste Gottesoffenbarung in
Tönen, die der Welt je geworden ist. Er
wird sich schon deshalb glücklich preisen,

bis an sein Ende glücklich preisen,
ein Mitglied der gleichen Familie, ein
Kind deutschen Geistes zu sein.
Bald ist für Schönberg in dieser Familie

kein Platz mehr. Er emigriert, tritt
öffentlich dem jüdischen Glauben bei
und komponiert, obwohl er politische
Aktivitäten stets abgelehnt hatte, u.a.

eine Musik gegen die «deutsche
Tyrannei» - seine Ode to Napoleon
Bonaparte (1942). Meyers Konzertführer

1937:
Der jüdische Komponist Schönberg
steht mit seinen Werken jenseits all
dessen, was man gemeinhin als Musik
bezeichnet, wir ziehen einen unüber-
steigbaren Wall zwischen unserer Welt
und der seinen. Schönberg ist nicht
unseres Blutes und spricht nicht unsere
Sprache.
Schönberg sah sich in deutscher Tradition.

Er wollte deutsch sein, aber nach
1933 konnte er nicht mehr deutsch sein.
Wir stossen hier wieder auf das
Problem des Kriteriums. Kann man nach
dem DEUTSCHEN überhaupt sinnvoll
fragen?
«Deutsch» ist natürlich eine Sprache,
aber nicht jeder, der diese Sprache
spricht, ist deutsch. «Deutsch» ist
vielleicht auch ein bestimmter Stil, der sich
in Deutschland ereignete, aber nicht
jeder, der in Deutschland komponiert,
komponiert in diesem Stil. Wer
bestimmt, was deutsch ist - was ein
deutscher Stil ist?
Wir haben gesehen, wie das DEUTSCHE

zu Beginn eine Erfindung war.
«Deutsch» war im 18. Jahrhundert
nicht, wie in Deutschland komponiert
wurde, sondern wie in Deutschland
komponiert werden sollte. So verlangten

es die frühen Bürger und scharten
sich um einen innerlichen Stil und das
angeblich deutsche Volkslied. Damit
die Forderung irgendeine Glaubwürdigkeit

hatte, wurde behauptet, dass es das
DEUTSCHE ja schon gebe - seit
Jahrtausenden! -, dass es eben keine Erfindung

sei. Schubart schreibt in seinen
Ideen (ca. 1785):
Deutscher Gesang wird überall gou-
tiert, wo es Menschenohren gibt.f...) Im
Tone des herzigen Volkslieds ist
Deutschland noch von keinem Volke
übertrojfen worden; die grössten
welschen Meister belauschten oft unsere
Handwerksburschen, um ihnen herzige
Melodien abzustehlen. Die Natur selbst
scheint aus deutschen Kehlen zu
singen.

Haltlose Behauptungen, aber so geht
es fort. Immer müssen die Verkünder
des Nationalcharakters auf etwas
zeigen, das auch deutsch sein soll: Die
Natur, Das Volkslied, Carl Philipp
Emanuel Bach, die drei grossen B,
Burgen-Ströme-Beethoven usw. Wie
verbreitet die Legitimierung des Nationalen

durch fälschenden Eingriff in die
Geschichte ist, überrascht schon fast
nicht mehr. Man muss nur die Zeitung
aufschlagen.

Die Nazis und Schumanns
Violinkonzert
Die bis heute unübertroffenen Meister
der nationalen Fälschung wurden die
Nationalsozialisten. Eines ihrer Opfer
ist Schumanns Violinkonzert. 1937
wurde es unter hochpolitischen
Umständen aufgeführt. Um genau den
Vorgang der geschichtlichen Verbiegung
wahrzunehmen, müssen wir kurz
zurückblenden:

9



1853 schreibt Clara, Schumanns Frau,
in ihr Tagebuch:
Robert hat ein höchst interessantes
Violinkonzert vollendet, er spielte es
mir ein wenig vor... Das Adagio und
der letzte Satz waren mir gleich ganz
klar, nicht so ganz der erste.
Auch dem Geiger Joseph Joachim,
einem Freunde Schumanns, den der
Komponist bei der Ausarbeitung des

Violinparts konsultiert hatte, sagt das
Werk zu. Man erwägt öffentliche
Aufführungen, die aber durch den erzwungenen

Rücktritt Schumanns von der
Leitung der Düsseldorfer Konzerte,
durch seinen Selbstmordversuch und
die Einlieferung in eine Nervenklinik
durchkreuzt werden.
Nach Schumanns Tod 1856 erscheint
Clara plötzlich das Finale des Konzertes

derart problematisch, dass sie
Joachim bittet, den Satz umzuschreiben.
Als der sich aus Loyalität zum Komponisten

weigext, entscheiden Clara
Schumann und Johannes Brahms - die
beiden Herausgeber der posthumen
Gesamtausgabe -, das Violinkonzert
nicht zu veröffentlichen. Es bleibt im
Besitz Joseph Joachims, der selbst
«eine gewisse Ermattung des geliebten
Tonsetzers» konstatierte. Sein Sohn
stellt später ein Uraufführungsjahr in
Aussicht: 1956, 100 Jahre nach
Schumanns Tod. Er verkauft das
Manuskript an die Preussische
Staatsbibliothek Berlin.
Als man Anfang der 1930er Jahre auf
das in Vergessenheit geratene Manuskript

aufmerksam wird, gibt man es

gegen den Willen der noch lebenden
jüngsten Tochter Schumanns zur
Aufführung frei. Dem Geiger Yehudi
Menuhin, der sich für die Uraufführung
interessiert, wird es von den Nazi-Behörden

seiner jüdischen Abstammung
wegen verweigert. Damit ist die
Stossrichtung klar. Schumann wird
gegen den Juden Mendelssohn und dessen

berühmtes Violinkonzert ausgespielt.

(Mendelssohn und Schumann
hatten sich zu ihren Lebzeiten geschätzt
und gefördert.)
Diese Tatsachen entstellt der
Musikwissenschaftler Karl Blessinger in seiner

1944 erschienenen Hetzschrift
Judentum und Musik, ein Beitrag zur
Kultur- und Rassenpolitik folgender-
massen:
Wenn auch die Deutschen der damaligen

Zeit die Schwäche Mendelssohns
nicht empfanden, so scheinen sich doch
die Juden darüber klar gewesen zu sein.
Das zeigt die empörende Geschichte
des wundervollen Schumannschen
Violinkonzertes, das von dem jüdischen
Geiger Joachim viele Jahrzehnte
hindurch widerrechtlich der Öffentlichkeit
vorenthalten worden ist mit der
unerhörten Begründung, dass dieses Werk
ein so bedenkliches Nachlassen von
Schumanns Schaffenskraft zeige, dass
eine NichtVeröffentlichung im Interesse
von Schumanns Ansehen geboten sei.
Welchen anderen Zweck konnte dieses
unanständige Vorgehen haben als den,
dem gerade von den jüdischen Geigern
so aufdringlich in den Vordergrund ge¬

schobenen Mendelssohnschen
Violinkonzert eine erdrückende Konkurrenz
vom Halse zu schaffen.
Schumanns Violinkonzert wird am 26.
November 1937 mittags um zwölf vom
Geiger Georg Kulenkampff im Deutschen

Opernhaus Berlin-Charlottenburg
uraufgeführt. Anlass ist die Jahrestagung

der Reichskulturkammer und
der Arbeiterorganisation «Kraft durch
Freude». Dies ist kein Konzert sondern
eine politische Grossveranstaltung. Sie
wird direkt in alle Länder übertragen,
die bereit waren, deutsche Propaganda
zu senden. Folgende Absage hat sich
auf Band erhalten:
Hier ist der Deutsche Rundfunk mit
allen Sendern. Wir übertrugen aus dem
Deutschen Opernhaus zu Charlottenburg

die gemeinsame Jahrestagung
der Reichskulturkammer und der
Nationalsozialistischen Gemeinschaft
«Kraft durch Freude». Es spielte das
Philharmonische Orchester unter
Leitung von Generalmusikdirektor Prof.
Dr. Böhm, Dresden. Wir übertrugen
während der Veranstaltung das
Violinkonzert in d-moll von Robert
Schumann in Welturaufführung. Es
waren die Hörer angeschlossen der
Rundfunkgesellschaften Italien, Österreich,

Jugoslawien, Holland, Polen,
Schweiz, Ägypten, Australien, Japan,
Uruguay, Teneriffa. Es sprachen der
Präsident der Reichskulturkammer,
Reichsminister Dr. Goebbels und der

Führer der Deutschen Arbeitsfront,
Reichsleiter Dr. Ley.
Robert Ley und Joseph Goebbels hielten

noch vor der Uraufführung ihre
Reden zur Kultur- und Arbeitspolitik
der NSDAP. Auf Schumann wurde
nicht direkt eingegangen. Goebbels in
gelassenem Tonfall:
Wir [haben] im Bereich des deutschen
Kulturlebens ohne nennenswerte
Erschütterung eine Frage lösen können,
die gerade auf diesem Gebiet in der
vornationalsozialistischen Zeit für
schlechterdings unlösbar galt. Wir
haben die Juden beseitigt und Führung
und Repräsentanz des deutschen
Geisteslebens der Nation und der Welt
gegenüber wieder in deutsche Hände
gelegt. Was das bedeutet, kann nur der
ermessen, der eine Vorstellung davon
besitzt, wie tief der jüdische Einfluss
gerade in das deutsche Kulturleben
eingedrungen war. Nirgendwo herrschte
und dominierte der Jude so
uneingeschränkt und ungestört wie gerade
hier.
Den Schumann, der schliesslich zu
hören war, hatte kein geringerer als Paul
Hindemith zurechtgestutzt, indem er
der Violinstimme Oktavierungen und
verspielte Girlanden hinzufügte und die
Orchestertutti zusammenstrich -
inkognito, da er Schwierigkeiten mit den
Nazis hatte. Im Berliner «Lokalanzeiger»

schreibt Walter Abendroth über
die Uraufführung:

10



fizierenden Titeln wie Hervorgedunkelt
oder Im Innersten sind symptomatisch
für die neue deutsche
Innerlichkeitsbewegung.

Da ist es ideologisch nicht mehr weit
zur ach so deutschen Volksmusik, den
tausend Liedern aus der Heimat. Hier
kann man ebenfalls Linien ziehen zur
Vergangenheit, aber welchen Weg sind
die Deutschen gegangen von den
Anliegen eines Herder oder Schubart bis
zu Heino. Heino in einem seltenen
Interview (Südfunk 1989):
Ja, ich habe, muss an, ich muss
zurückblicken, weil ich ja bevor dass ich mit
Volksliedern angefangen habe, habe ich
Schlager gesungen aus den 50er Jahren

und habe aber die ganzen Titel,
Lieder aus der bündischen Jugend [Teil
der Jugendbewegung, A.d.A.], «Wir
lagen vor Madagaskar», «Jenseits des
Tales», «Wenn die bunten Fahnen
wehen», «Ein Heller und ein Batzen», das
habe ich auf der Bühne früher gesungen.

Und es hat mich immer fasziniert,
dass wenn ich dieses Repertoire sang,
dass alles mitgesungen hat also
das heisst Sachen anfassen, die
verstaubt waren, die aber in der
Mentalität der Deutschen noch behaftet
waren.
Heino hat seit Mitte der 60er Jahre 25
Millionen Tonträger verkauft und ist
laut Umfragen 98% der Bevölkerung
bekannt. Damit ist er der bekannteste
Deutsche. Alle grossen Fernsehsender
sind dem Trend der letzten Jahre
gefolgt und bieten inzwischen zur
Hauptsendezeit sogenannte «Volksmusikhitparaden»

an. Dort wird auch den
vollelektronischen «Schäfern» zugejubelt

- von denen wir nicht hoffen, dass
es ihnen gelingen möge, das deutsche
«Glücksrad» zurückzudrehen. Hier der
«Schäfer»-Wiedervereinigungshit aus
dem Jahre 1991: Hörst Du die Sehnsucht

der Nacht?

Wenn die Sonne versinkt und ein
Heimatlied klingt

dann verneigt sich die Erde ganz still
im Gebet.

Nur die Sehnsucht nach Haus
bläst der Nachtwind nicht aus
weil im Herzen ein Traum nie vergeht.
Mein Heimatland mein Heimatland
ich sehn mich nach dir:

Hörst du die Sehnsucht der Nacht
Träume sind wiedererwacht
Ein Stück verlor'ner Vergangenheit
Hat uns so glücklich gemacht.

Alle Glocken im Tal stimmen an zum
Choral

und das Herz schickt Gefühle zum
Himmel empor.

Komm wir drehen ein Stück
unser Glücksrad zurück
so als hätte ich dich niemals verlorn.
Ich bin bei dir und du bist bei mir
als wär nichts geschehn:

Hörst du die Sehnsucht...

Christian von Borries /
Martin Kretschmer

11

ècmun

«Ich lebe gern in
diesem Land»

- Die Schäfer -

«Echter Schumann» - das bedeutet:
eine Musik, deutsch im Kern und
deutsch in der Schale, in der klanglichen

Gewandung mit ihrer keuschen
Verhaltenheit, durch die immer wieder
das helle Licht einer erdhaften Sinnenfreude

bricht.

Patriotische
Wiederbelebungen
1945 brachte die Kapitulation Deutschlands

auch das Deutsche in der Musik
in Verruf. Niemand wollte mehr deutsch
gewesen sein. Die westlichen
Besatzungszonen suchten Kontakte zu
internationalen Musiksprachen, vor allem
im Pop und in der E-Musik-Avantgarde.

Der unter sowjetischer Aufsicht stehende

Teil Deutschlands ging zunächst
einen anderen Weg. Dort wird ein anderes,

besseres Deutschland gesucht. Am
28. August 1949 hält der Dichter und
spätere Kulturminister der DDR Johannes

R. Becher eine Rede zu Goethes
200. Geburtstag:
Der deutschen Klassik ist keine
klassische deutsche Politik gefolgt, und
so musste das grosse humanistische
Werk unserer Klassiker unerfüllt bleiben

und konnte nicht seine grosse
volkserzieherische Wirkung ausüben.
Die Stunde klassischer deutscher Politik

schien jetzt gekommen. Becher und
Hanns Eisler machten sich ans Werk.
Mit «Neuen Deutschen Volksliedern»
suchten sie einen guten Patriotismus im
Volk zu verankern. Im Heimatlied von
1952 heisst es symbolisch «Das Gewitter

ist verzogen und verraucht der letzte
Brand». Und weiter zu Cembaloklängen

und Kinderchor:
Deutsche Heimat sei gepriesen,
Weithin leuchten ferne Höh'n,
In der Sanftmut Deiner Wiesen,
Deutsches Land wie bist Du schön.
Wie wir heute wissen, misslang der
Eisler-Becher-Patriotismus gründlich.
1985 reklamiert Erich Honecker Luther
in bester geschichtsfälschender Manier
als Vorkämpfer des ersten deutschen
Arbeiter- und Bauernstaates. Zum Ge¬

denken des 500. Geburtstags Martin
Luthers hat man sich im Amtssitz des
Staatsrates der DDR, heute Berliner
Aussensteile des Bundeskanzleramts,
zu einem Empfang versammelt. Erich
Honecker:
Durch die schöpferische Aneignung
und Weiterführung des progressiven
humanistischen Erbes aus der Geschichte
des deutschen Volkes, in der unser
Arbeiter- und Bauernstaat tief verwurzelt
ist, empfängt das sozialistische Ge-
schichts- und Nationalbewusstsein der
Bürger der Deutschen Demokratischen
Republik starke Impulse.
Im Westen, und seit 1990 im neuen
Deutschland, gibt es indes auch nicht
nur Neues. Die Internationalisierung,
die ja offiziell immer noch die Politik
bestimmt, wird unterlaufen durch die
alten Märchen von deutscher Tiefe und
einer Welle falscher Völksmusik. Bei
Wolfgang Rihm, einem der erfolgreichsten

westdeutschen Komponisten, wird
der wahre Künstler so verteidigt:
Dichte und Grosszügigkeit. Ich will
damit nur sagen - was ich auch vorhin
schon versuchte anzudeuten —, dass das
alles janusköpfige Gestalten sind. Dass,
was in einem Fall positiv berührt und
positive Folgen hat, im anderen Fall zu
reinem Brachland, künstlerischem
Brachland führt. Also Dichte, hergestellte

Dichte oder Durchsichtigkeit,
Grosszügigkeit, für sich erstellte
Grosszügigkeit, ohne eine tiefere
Dimension in beiden Fällen, eine Druck-
und Abschnellmöglichkeit, eine, ich
möchte nicht sagen, gehaltliche
Tiefenstruktur (aber so etwas Ähnliches will
ich schon sagen!), ohne eine Dimension

der geistigen und psychophysischen
Notwendigkeit (geistig: von mehreren
erfahrbar und auf mehrere bezogen;
psychophysisch: jetzt nur von einem,
der es macht, ausgehend)... ohne diese
Dispositionen nützt es eigentlich nichts,
dass etwas dicht gefügt ist oder frei
gefügt ist oder nicht. (Interview für die
Frankfurt Feste 1985)
Das hätte Robert Schumann besser
gesagt. Rihms Werke mit ihren mysti-


	Deutsche Musik : eine Geschichtsfälschung = Musique allemande : l'Histoire falsifiée

