
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1993)

Heft: 36

Buchbesprechung: Livres = Bücher

Autor: Demierre, Jacques / Albèra, Philippe / Weid, Jean-Noël von der

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musikbeispiele aber waren wiederum
«transcrites par Benedictus».
Aber noch mehr: Dieser Louis Benedictus

war der intime Freund von Judith
Gautier in ihren mittleren und späteren
Jahren. Nur weiss auch M(athilde) Dita
Camacho in ihrem Buch «Judith Gautier:

sa vie et son œuvre» (Paris 1939)
nicht viel über ihn zu sagen. Judith
versuchte offenbar Richard Wagner dazu
zu bewegen, einen Blick in die Partituren

ihres Freundes zu werfen; aber der
Bayreuther Meister zeigte gar keine
Lust dazu. Louis Benedictus starb 1923
und wurde neben dem Grab von Judith
auf dem Friedhof von Saint-Enogat in
der Bretagne beigesetzt.
Vielleicht weiss ein aufmerksamer
Leser mehr. Wo und wann wurde Louis
Benedictus geboren? Wovon lebte er
überhaupt? Sind ausser den
Weltausstellungspublikationen je irgendwelche
Kompositionen von ihm gedruckt
worden? Und waren Edouard und Louis
irgendwie miteinander verwandt?

Rudolf Werner
Gaswerkstr. 35
8500 Frauenfeld
054/21 10 62

$w*eS
Bücher

aut-il commenter
sa musique?

Klaus Huber: Ecrits, préface de Philippe
Albèra

Editions Contrechamps, Genève 1991,
190p.

Les Editions Contrechamps, qui
poursuivent un travail de réflexion sur la ou
les musiques du XXe siècle, mené déjà
depuis plusieurs années par la revue du
même nom, ont publié récemment un
volume, Klaus Huber / ECRITS, qui
contient en traduction française la
plupart des textes de Klaus Huber, un
entretien avec Philippe Albèra, ainsi
que plusieurs notices sur les œuvres,
une biographie, un catalogue et une
bibliographie / discographie.
Il est toujours intéressant - et curieux -
de lire les textes d'un compositeur sur
sa propre musique. Pourquoi en effet un
créateur ressent-il le besoin, la nécessité

d'utiliser deux moyens expressifs
différents, d'un côté les sons, de l'autre
les mots, pour parler, pour rendre
compte en gros d'une même chose,
d'un même objet? Comme le remarque
Philippe Albèra dans son texte
d'introduction, il est évident que ces écrits
donnent à l'auditeur une série de points
de repères qui l'aident à mieux
appréhender une musique sur laquelle ni les
critères de l'académie ni ceux du marché

n'ont de prise réelle. Pourtant la
question demeure: pourquoi séparer

spatialement et temporellement une
musique et une certaine forme de
littérature, pourquoi ne pas inclure par
exemple le texte critique dans la structure

de l'œuvre musicale? On l'a
souvent vu, comme chez Stockhausen ou
Boulez: les textes de compositeurs
doivent être lus en relation avec les œuvres
elles-mêmes. Aveu d'échec? Une œuvre
«terminée» est-elle dans un état de

manque tel que son créateur doive la
commenter et l'éclairer? Comble-t-on
un manque ou rajoute-t-on une couche
de sens? Si le texte n'existe qu'en relation

avec l'œuvre musicale - car à

l'évidence ce n'est pas une «création»
littéraire -, la musique a-t-elle un sens,
et quel sens, sans son mode d'emploi,
sans son mode d'écoute?
Ces questions, pour naïves qu'elles
soient, soulèvent néanmoins le problème

de la constitution du sens au sein de
l'œuvre et de sa communication avec
l'extérieur. Et ce sont précisément ces
notions, celle du sens de la musique, à

laquelle vient s'ajouter celle de sa fonction,

et celle du rapport intérieur / extérieur

du compositeur face au monde,
qui parcourent la production musicale
de Klaus Huber. Pour le compositeur
suisse alémanique - et ceci transparaît
aussi à la lecture de tous ses textes -,
l'œuvre musicale ne s'épuise pas dans
sa seule énonciation, mais fonctionne
surtout comme miroir. Miroir qui, en
nous renvoyant l'image de la réalité
extérieure et celle de notre vie intérieure,

provoque une prise de conscience.
Huber parle aussi de conversion, «du
retournement radical de la pensée et de
la sensation, un renversement de
l'action». Sa musique entend «ébranler»

notre vision habituelle du monde.
Les prises de position du compositeur
sont plus éthiques qu'esthétiques. Il
refuse l'art pour l'art et tente d'éviter
les «mythologies privées». Son expression

artistique, qu'il vit comme «une
profession de foi», se veut à la fois
manifeste de solidarité avec les peuples
et les individus opprimés, et méditation
intérieure, recherche spirituelle
marquée par le Royaume de Dieu.
Les textes et l'entretien de Klaus Huber
nous confirment ses principaux points
de référence musicaux et extra-musicaux:

les polyphonies du moyen-âge,
quelques œuvres tardives de Webern
(Cantate) et Stravinsky (Threni), les
textes des mystiques comme Jean de la
Croix, Hildegard von Bingen, Jakob
Böhme, Mechtild von Magdeburg, ou
encore l'œuvre de Simone Weil. Ce
n'est qu'à partir de la fin des années
soixante que la musique de Huber se
nourrit simultanément de pure intériorité

et des expériences du vécu social.
L'engagement se fait au niveau du
style, de l'écriture musicale proprement
dite, et à celui de l'implication dans la
société. Cette confrontation, cette
coexistence entre ce qui est réel et ce qui
serait idéal va grandissant dans son
travail compositionnel et trouve sa réalisation

peut-être la plus exemplaire dans
Erniedrigt (1975-1982), où Klaus
Huber utilise, entre autres, des textes

d'Ernesto Cardenal, homme d'Eglise
engagé, qui personnifie parfaitement ce
mélange de messianisme chrétien et de
marxisme dont se réclame le compositeur.

Sa musique et ses textes reflètent également

ce désir de recherche intérieure et,
dans un même temps, cette volonté
d'engagement socio-politique. On
rencontre constamment ce geste totalisant
qui tend à englober autant la théologie
du moyen-âge que le concept de lutte
des classes lié à notre époque moderne.
Ces tendances contradictoires se retrouvent

à l'intérieur de l'œuvre lui-même
et se réalisent organiquement aussi bien
à travers la forme qu'à travers le contenu.

Pourtant cette dialectique entre
structure musicale et contenu programmatique

semble parfois échouer sur le
plan de l'efficacité sémantique. En
essayant de concilier un mouvement de
recherche spirituelle, vers l'intérieur,
plus proche du point de vue du sens des

structures musicales, lesquelles sont
essentiellement équivoques, et un autre
mouvement de combat social, vers
l'extérieur, qui implique lui des prises
de positions beaucoup plus univoques,
et donc peut-être d'autres types
d'organisation musicale, on observe un effet
de forces qui malheureusement s'annulent,

chacune restant à mi-distance de

son véritable pouvoir transformateur.
Le plus important toutefois, à la lecture
de ces textes, reste cette constante
recherche qui tend à trouver une place,
«synthèse utopique», à créer un sens,
pour le compositeur, pour l'auditeur,
pour l'Homme, au sein de l'œuvre elle-
même, et, au-delà, dans un même geste,
au sein de la totalité.

Jacques Demierre

e domaine
de Pierre Boulez

Jesus Aguila: Le Domaine musical;
Pierre Boulez et vingt ans de création
contemporaine
Fayard, Paris 1992,506 pages

Le Domaine musical est un mythe de la
musique contemporaine, au même titre
d'ailleurs que les cours de Darmstadt.
S'est jouée là, pour une part non
négligeable, l'histoire de l'après-guerre.
Toute une génération, parvenue à l'âge
d'homme au moment de la libération,
avait choisi de rompre de façon radicale

avec l'héritage néoclassique. Elle
décida de renvoyer aux oubliettes des

devanciers plus ou moins illustres qui
espéraient retrouver une place d'honneur

dans l'Europe pacifiée (mais seul

Stravinsky sut s'adapter à l'accélération
subite de l'histoire). Elle lança contre le

conservatisme de Vestablishment musical

une véritable guérilla. Il s'agissait
de promouvoir de nouvelles valeurs, de

nouvelles références; il fallait construire

un monde musical nouveau, et c'était
urgent.

32



Un homme fut à la fois la tête pensante
et le bras armé de cette croisade menée
simultanément à Paris et Darmstadt: il
avait, en un temps record, digéré
l'enseignement traditionnel du Conservatoire

et assimilé l'essentiel de la pensée

musicale moderne. Messiaen lui
avait ouvert le monde des valeurs
irrationnelles, des rythmiques non tonales,
de la fusion entre harmonie et timbre, et
certaines sonorités nouvelles; René Lei-
bowitz lui avait fait connaître l'Ecole
de Vienne et le principe sériel. Paris
connaissait alors une explosion de
modernité artistique dans les domaines
littéraire, théâtral et pictural, et l'essor
du structuralisme dans les sciences
humaines (anthropologie, linguistique,
philosophie, sociologie, esthétique...).
Pierre Boulez définit en peu de temps, à

partir de ces prémisses, un univers très
cohérent, auquel il apporterait quelques
retouches au fil du temps, mais qu'il ne
modifierait pas fondamentalement. Il
comprit très vite qu'il fallait introduire
dans la musique cette modernité partout
à l'œuvre dans les autres domaines. La
musique nouvelle devait rompre avec
l'hérésie du néoclassicisme de l'entre-
deux-guerres et réaliser la synthèse des
expériences les plus novatrices de la
première moitié du*,siècle (l'atonalité
libre de Schoenberg, le sérialisme de
Webern, la rythmique du premier
Stravinsky et celle de Messiaen); sur cette
base, elle pouvait élaborer sa propre loi
- le sérialisme intégral. Elle devait
ensuite créer de nouvelles structures
capables de convaincre, de convertir,
d'édifier, et/ou prendre le pouvoir dans
les structures existantes pour leur donner

une orientation nouvelle.
La fondation du Domaine musical et la
prise de pouvoir à Darmstadt dans les
années cinquante, la direction des grandes

phalanges symphoniques et la
participation au festival de Bayreuth à partir
des années soixante, la création de
1'IRCAM et de l'Ensemble
Intercontemporain dans les années soixante-dix
furent les étapes de cet apostolat boulé-
zien.1 Parallèlement, Boulez édifiait un
œuvre rare, monument incontournable
de la modernité musicale. Toujours au
cœur des problématiques du présent
(qu'il s'agisse du sérialisme intégral, de
l'aléatoire et de la forme mobile, ou de
l'utilisation des moyens électro-acoustiques),

Boulez s'appuie sur le
professionnalisme d'un métier impeccable et
sur le contrôle absolu des événements
sonores. C'est, chez lui, la limite
infranchissable de l'expérience novatrice.
Pour tout musicien sérieux, il y a là un
sujet d'émerveillement et un défi. Ou le
rejet total.
Le Domaine fut donc créé en 1954,
dans le cadre du théâtre Renaud-Bar-
rault. Boulez a confié à Jesus Aguila
qu'il avait recherché alors un titre
suffisamment neutre «qui ne soit pas un
titre-manifeste, parce qu'il y avait eu
tellement de groupes: Jeune France,
Zodiaque. J'étais tout seul d'abord -
c'était vrai à l'époque, il n'y avait pas
de groupe du tout ...» (p. 58). Le titre
fut suggéré par l'ouvrage de Souv-

tchinsky, Domaine de la musique russe.
Comme le fait remarquer Jesus Aguila,
l'histoire du Domaine musical est
indissociable de la trajectoire du compositeur

de Pli selon Pli. Aussi son livre
reflète-t-il, au niveau critique, cette
solidarité des paramètres de l'activité
musicale - la pensée et la réalité sociale

-, et ce d'une façon non mécaniste et
non simplificatrice. Aguila travaille en
historien. C'est dire qu'il échappe aux
a priori esthétiques qui, chez Boulez,
sont masqués sous une apparente
objectivité.2 Combien d'articles, combien de
livres n'ont-ils pas, sur de tels sujets,
emboîté le pas de la pensée boulézien-
ne, livrant moins une approche critique
de sa démarche qu'une exégèse de son
discours (en général beaucoup moins
intéressante que l'original!)? Or nous
avons là, pour la première fois, une
information et une réflexion dignes de
ce nom sur un compositeur particulièrement

secret, qui a su aimanter tous les

propos tenus sur lui (qu'il s'agisse de
panégyriques ou de pamphlets!).
Comme il l'annonce dans son introduction,

Jesus Aguila a voulu mener une
étude à la fois historique (en établissant
une chronologie des événements),
socio-économique (en analysant la
résistance d'une société à l'innovation
musicale), thématique et esthétique (en
apportant une réflexion sur l'œuvre et la
pensée de Pierre Boulez ainsi que sur
celle de ses contemporains).
Il situe d'abord le Domaine musical
dans le contexte historique français,
puis dans le contexte intellectuel du
Paris de l'après-guerre. Ainsi Boulez
veut rendre «définitivement caduques
les valeurs du proche passé français»
(p. 35); il s'allie à des artistes qui «radi-
calisent leurs recherches», tels Cioran,
de Staël, Michaux, Gatti, Char, Da
Silva, Butor, Ponge, etc., qui seront des
familiers du Domaine. Il fait apparaître
ensuite l'influence déterminante de
Pierre Souvtchinsky (notamment sur le
concept de «discontinuité et d'imprévisibilité

des processus historiques») et la
constitution d'un «groupe de jeunes
artistes en rébellion» qui se réunissaient
chez Boulez «comme des conspirateurs.

On discutait stratégie, lutte ...»
(M. Fano) (p. 49). Il met aussi en
évidence l'axe Paris-Darmstadt et le rôle
majeur joué par Heinrich Strobel. Boulez,

à ses débuts, fut très entouré: c'est
un peu l'enfant prodige.
Mais c'est aussi l'enfant terrible. Il ne
ménage ni ses amis, ni ses ennemis. Il
bouscule les premiers, ne craignant pas
de rompre avec eux s'ils prennent une
direction qui lui déplaît; ainsi il critique
violemment Messiaen et refuse de

programmer, à partir des années soixante,
les œuvres des deux compagnons de
route les plus joués aux débuts du
Domaine: Stockhausen et Nono. Il
mène contre les seconds une guerre
totale, où éclatent ses talents de
polémiste: «Snobez donc ce milieu que l'on
dit juste, bien qu'il relève de la fausseté
la plus médiocre! Snobez ces vertus que
l'on vous donne pour éminemment
nationales, alors qu'elles ne sont la

marque que d'un provincialisme étroit
et borné! Snobez tout ce que l'on
voudrait vous faire tenir pour <humain> et
qui se résume notoirement à un délire
simulé sur l'odeur d'une vieille pantoufle!»,

écrit-il dans un programme du
Domaine en 1957 (p. 96). Aux critiques
sans cesse répétées à son égard, pointant

l'intolérance d'une chapelle qui
n'atteint pas le véritable public, et une
double traîtrise vis-à-vis de la tradition
du goût français et de l'ordre naturel
(tonal) de la musique, Boulez répond
par l'invective, avec une violence que
Jesus Aguila replace très judicieusement

dans le contexte de cette époque
de combat. Ainsi Boulez parle d'une
«génération composée en majeure partie

d'analphabètes militants, des
adversaires qui n'avaient d'autres
ambitions que celles du maçon et de la
putain, d'une meute de fissurés»
(p. 98).
L'intransigeance boulézienne, qualifiée
de «fanatisme» par Landowski (on se
souvient du «Au revoir, Herr Boulez»
de Bernard Gavoty lorsque le compositeur

rompit avec Malraux et quitta la
France), assure paradoxalement le succès

des concerts du Domaine. Comme
le signale un journaliste de l'époque, le

public se sent «guidé». Les intellectuels
et les artistes progressistes, ainsi qu'une
bourgeoisie éclairée, s'identifient à

l'aventure du Domaine. Les concerts du
Domaine musical, qui reposent sur des
fonds privés, sont le point de ralliement
d'une élite tant intellectuelle ou artistique

que sociale. Ils sont suivis d'une
réception chez Susanne Tézenas, mécène

de l'association, où, «aux compositeurs

rayonnants, Michel Butor, déjà
renommé, offre des fours glacés», selon
les mots de Jean-Paul Aron (Les
Modernes, Gallimard, p. 96). Il est
difficile de savoir jusqu'où Boulez est
complice, jusqu'où il est manipulateur.
Ce qui est sûr, c'est qu'il désire replacer

la musique au cœur de l'activité
artistique et intellectuelle de la cité, et
l'arracher aux discours bêtifiants sur la
sensibilité et l'émotion - la «musique
consolatrice». En même temps, Boulez
ravive les batailles d'idées, les prises de
position radicales, les polémiques et les
échanges d'insultes qui avaient marqué
le développement de l'art et de la
littérature modernes en France (qu'on
pense notamment au surréalisme, où la
musique est si cruellement absente...),
et que le néoclassicisme triomphant
entre les deux guerres avait étouffées.
Le Domaine, dans ce sens, est une
arme. C'est «le lieu privilégié de la
défense et de l'illustration de ses
propres idées sur la nouvelle musique.
Comptant sur l'effet démultiplicateur
d'un public constitué des forces vives
de l'intelligentsia française, il a pu
accéder au sein de ce groupe au pouvoir
de décider de ce qui était représentatif
ou non de la musique contemporaine en
France, et réorganiser selon ses propres
convictions la hiérarchie des valeurs
musicales» (p. 341). Boulez est un stratège

redoutable. Il opère des choix
sélectifs dans le catalogue des compo-

33



siteurs, quelle que soit leur génération.
Les œuvres ne sont pas présentées à

l'intérieur de leur contexte propre (c'est
particulièrement évident en ce qui
concerne Cage), mais en fonction de
leurs convergences avec les conceptions

musicales de Boulez. Les œuvres
les plus rigoureuses du passé apportent
la preuve que la rigueur formelle ne
nuit pas à l'expressivité. Berg et Bartok
sont violemment critiqués parce qu'ils
représentent la seule modernité acceptable

pour les conservateurs. Stravinsky
sert à «rejeter l'esthétique schönber-
gienne et exalter en contrepartie la
concision webernienne» (p. 185); sa
venue au Domaine pour des concerts
prestigieux désarme ceux qui s'appuyaient

sur l'auteur de Pulcinella pour
condamner l'expérience atonale. De
même, en écrivant l'article célèbre
«Schönberg est mort» en 1952, Boulez
se retourne contres ses faux alliés,
«tous les Gribouilles qui se croient et se

proclament dodécaphonistes, cette
classe putride qui constitue le plus clair
du monde musical parisien» (p. 194). A
chacun, comme le dit justement Aguila,
il vole ses idoles.
Boulez a l'art de désarçonner en détruisant

les idées reçues, en balayant les
idées conventionnelles, en triant le bon
grain de l'ivraie; il construit son propre
univers à partir des morceaux épars.
L'œuvre échappe à la tradition et à son
contexte historique. Elle est soumise à

une relecture draconienne. C'est une
véritable opération de purification.
«Tout semble s'être passé comme si
Pierre Boulez avait été le médiateur
d'un grand rite collectif de purification
du langage, dans lequel chacun des

camps en présence aurait compté sur le
pouvoir de ses idoles pour exorciser
l'action maléfique de ses adversaires»
(p. 206). On comprend pourquoi le
compositeur, qui s'applique sans doute
à lui-même une telle méthode, écrit des
œuvres rares, cristallines, jamais terminées.

Jesus Aguila éclaire parfaitement
cette «conception très sectaire de l'histoire

de l'art» chez Boulez, conception
qui eut pour conséquence à la fois de
«fissurer le rempart d'hostilité» et
d'ignorance vis-à-vis de la musique
nouvelle, et d'inhiber toute une génération

de compositeurs déchirés entre
l'admiration et le rejet d'une personnalité

dont l'autorité était trop forte.
L'expérience du Domaine musical fut
en effet à double tranchant. D'un côté,
elle sut imposer la musique des Viennois

et de Varèse à un monde parisien
qui était plus que réticent à son égard,
et elle affirma l'identité de toute une
génération de compositeurs qui avaient
à lutter contre l'hostilité, le mépris ou
l'indifférence des institutions musicales
et des personnalités qui les dirigeaient.
Elle stimula aussi des expériences de
même nature dans d'autres pays
d'Europe ou d'ailleurs. Mais d'un autre
côté, elle est apparue, à partir d'un certain

moment, comme enfermée dans
une conception musicale trop étroite,
trop rigide, où les choix liés à la personnalité

n'étaient valides que par rapport

aux normes esthétiques et techniques
qu'il avait érigées lui-même. En refusant

d'accepter les démarches créatrices
des compositeurs du passé ou du présent

comme une totalité - le Stravinsky
russe contre le Stravinsky néoclassique,
le Schönberg de l'atonalité libre contre
celui du sérialisme, la période sérielle
stricte de Stockhausen ou Nono contre
leur évolution vers une musique plus
intégrative ou plus engagée -, et en
présentant les œuvres détachées de leur
contexte historique, philosophique, ou
biographique, Boulez a progressivement

délié le Domaine musical de l'histoire

qu'il était censé incarner. Il devint
moins représentatif de la création
contemporaine.
Jesus Aguila fait apparaître cette
stagnation: les mêmes œuvres, les mêmes
compositeurs sont rejoués; ce sont
toujours les mêmes références historiques;
l'éclatement stylistique propre aux
années soixante n'apparaît pas dans les

programmes du Domaine; certaines
démarches singulières (comme celles
de Carter, Kurtâg, Ligeti, Donatoni,
pour n'en citer que quelques-unes) ne
sont pas représentées. Significativement
- et Jesus Aguila le démontre très bien

- Boulez a rendu sa succession impossible.

Il était lui-même au-delà du
Domaine lorsqu'il en remit la direction
à Gilbert Amy en 1967. Celui-ci eut
ainsi à gérer l'agonie d'une institution
que l'Etat commençait à soutenir mais
non sans arrière-pensées (Landowski
étant directeur de la musique). Il était
coincé entre sa fidélité vis-à-vis de
Boulez et un désir d'ouverture,
d'émancipation, d'évolution aussi bien en ce
qui concerne la programmation que la
relation au public et à la structure de
l'association. Or l'institution avait rempli

sa mission historique; elle ne pouvait

pas se développer en traînant
derrière elle l'ombre encombrante de son
fondateur.
La fin du Domaine, en 1973, correspond

à une crise des institutions musicales

contemporaines et à la nécessité
d'inventer de nouvelles structures. Elle
symbolise aussi, croyons-nous, l'échec
d'une génération de compositeurs qui
avait avant tout réagi contre l'esthétique

sérielle, dans l'effervescence des
révoltes post-soixante-huitardes, mais
qui ne parvint pas à s'imposer durablement.

En ce sens, Gilbert Amy était en
porte-à-faux. Derrière les œuvres un
peu superficielles qu'il présenta dans
les derniers programmes du Domaine
musical (œuvres qui allaient dans le
sens contraire de sa propre démarche
créatrice), se développaient des
expériences nouvelles, plus profondes, et
capables de prendre un peu de distance
avec les catégories conceptuelles de
Boulez ou de Stockhausen. Le Domaine

passa à côté.
Si l'idée d'une organisation de concerts
remonte à 1952 (en liaison avec Roger
Désormière), le premier concert du
Domaine fut réalisé en janvier 1954. Il
est significatif des conceptions boulé-
ziennes: «un plan de référence
(YOffrande musicale de Bach), un plan

de connaissance (le Concerto opus 24
de Webern et Renard de Stravinsky),
un plan de recherche (Polifonica,
Monodia, Ritmica de Nono et Kontrapunkte

de Stockhausen)» (p. 55-56).
Philippe Albèra

1

Cette lettre de Stockhausen à Boulez: «Votre tra-
vail <pour la musique des autres> est un travail
pour vous-même, vous le savez mieux que moi.».
In Stockhausen, Contrechamps / Festival
d'Automne, 1988, p. 27.

2
Que Boulez ait proposé une lecture de l'histoire en
fonction de ses besoins de créateur est parfaitement

légitime; qu'il l'ait en quelque sorte imposée
à travers ses écrits et sa programmation, influant
non seulement sur ses élèves mais aussi sur une
part non négligeable de la musicologie, a provoqué
de nombreux effets pervers: beaucoup d'élèves de
Boulez ont été conduits dans une impasse, et l'histoire

du sérialisme de l'après-guerre a été présentée

telle qu'elle était perçue par ses propres
acteurs, et non de façon critique. C'est le mérite de
Jesus Aguila de rompre un tel sortilège.

Bruditet drôle

Jean-Paul Levet: «Talkin' that talk».
Le langage du blues et du jazz, préface
de Michel Fabre
Hatier, Paris 1992, 316 p.

Livre hors collection, hors norme et
hors de pair, ce lexique de quelque trois
mille entrées relevant de l'argot et du

jargon spécifique aux musiciens témoigne

de la tradition orale négro-améri-
caine fondée sur les blues et le jazz.
Son titre, judicieusement choisi, est issu
d'une vieille chanson de John Lee Hooker,1

Dimples («I love the way you talk
/ When your're talkin' that talk»). «To
talk that talk», c'est «avoir le baratin»,
parler «à la coule», «avoir la tchatche»,
comme disent les rappeurs d'aujourd'hui.
C'est en 1979 que T«anglais noir» est

reconnu comme une langue à part
entière. Tout en étant fondamentale pour
la communauté noire américaine, ainsi
reconnue dans ses caractéristiques
langagière et culturelle, cette décision2
mettait surtout en clair la politique de

confinement des Noirs3 et la vacuité de

toute une idéologie de l'intégration,
celle du «melting pot»: l'anglais noir va
reléguer encore un peu plus les Noirs
défavorisés - rejetés comme Noirs,
marginalisés comme musiciens, blues-
mén et jazzmen, doublement exclus,
parlant leur singularité.
Celle que traque cet ouvrage provient
des gauchissements systématiques d'un
anglais déjà «déboîté» par l'usage
américain: doubles sens, connotations
sexuelles, déformations, méthodiques
(pig latin) ou accidentelles (casey, hi
wanna), métonymies (eagle, eighty
eight, soul) et métaphores (canned heat,
garbage can, honeydripper), antonomases

(national), euphémismes (backdoor

man, hot dog) ou onomatopées
(diddie, ding-a-ling), tous processus
créatifs de l'argot dont la saveur et
l'éclat résident dans la puissance
d'évocation. Avec le jargon, langage plus
précis, ils n'affectent tous deux qu'une

34



strate de la langue, la strate lexicale, ce
qui permet de les distinguer des dialectes

et patois. L'argot, global, fait fi du
détail; le jargon, écrit Jean-Paul Levet,
«vise au contraire à compenser l'imprécision,

l'inadéquation, voire l'absence
du vocabulaire ordinaire pour exprimer
toutes les nuances que requièrent les
différentes techniques ou pratiques».
Cette langue cryptée (l'argot était
originellement la langue des malfrats)
engendra un double malentendu, l'un
des derniers avatars que rencontrent les
Noirs américains dans leurs rapports
avec la culture dominante, celle entre
autres des Wasps (White Anglo-Saxon-
Protestants). D'une part, parce que des
blues ne furent retenus que les éléments
les plus aisément assimilables: musique
et beat. D'autre part du fait que la
parole sur laquelle ils se fondent et revêtent

tout leur sens est presque totalement

incompréhensible pour ceux qui
ne font pas partie de la communauté
noire. Enfin, et de surcroît, pour des
raisons surtout idéologiques, on a voulu
considérer le blues comme «une musique

de la résignation et du fatalisme»,
celle du Noir passif pour qui l'esclavage

serait un moindre mal La vérité
est quelque peu différente, comme le

remarque l'auteur; ainsi le cake walk,
tentative, pour la plupart des Blancs,
d'émulation de la part des frustes Noirs
par rapport à leurs maîtres, était en fait,
pour l'homme de couleur, une subtile
parodie des attitudes des Blancs qui
voulaient se «donner des airs».
Pour s'en sortir, le Noir doit à chaque
moment crypter, dissimuler, jouer un
rôle; comme l'écrit Miles Davis dans
son autobiographie4, que cite Levet, «si
les Blancs savaient vraiment ce que les
Noirs ont en tête, ça leur foutrait
vraiment les foies. Les Noirs n'ont pas le
pouvoir de dire de telles choses, alors
ils mettent des masques et font un
superbe travail d'acteur, juste pour passer

leur putain de journée». Ainsi se
pérennise l'image du nègre joyeux à la
denture éclatante (Armstrong, Hampton

et bon enfant, véhiculée par
l'idéologie dominante: «Some people
thinks I'm happy / But they sho' don't
know my mind / They see smile on my
face / But my heart is bleeding all the
time.»5
Ce livre d'une extrême érudition, étayé
d'un parfait apparat critique, est aussi
drôle... de bout en bout. Ce qui n'est
pas pour nuire au savoir qu'il engendre.

Jean-Noël von der Weid

1 Lire: Gérard Herzhaft, John Lee Hooker, Editions du
Limon, Paris 1991.

2 Suite à un jugement du 12 juillet 1979, de Charles
C. Joiner, dans le procès opposant une quinzaine
d'enfants noirs de l'école primaire Martin-Luther-
King d'Ann Arbor, Michigan, aux autorités scolaires.

3 Lire à ce sujet: Philippe Paraire, Les Noirs américains.

Généalogie cle l'exclusion, Hachette, coll.
«Pluriel-Intervention», Paris 1993.

4 Avec Quincy Tourpe: Miles, L'autobiographie. Traduit

de l'américain par Christian Gauffre, Presses
Pocket, Paris 1989.

5 Jimmie Gordon, Bleeding Heart Blues (1938). Lire
aussi: Lutz Neitzert, «Der Komponist, sein Werk und
die subversive Kraft des Extempore. Uber das
problematische Verhältnis der bürgerlichen Musikkultur zur
improvisierten Musik.» In Wolfram Knauer (Hrsg.),
Jazz und Komposition. Darmstädter Beiträge zur
Jazzforschung, Bd. 2, Wolke Verlag, Hofheim 1992.

Unterschiedliche Methoden
der Liedanalyse

Peter Jost (Hrsg.): Brahms als
Liedkomponist. Studien zum Verhältnis von
Text und Vertonung
Franz Steiner Verlag, Stuttgart 1992,
235 S.

Im heutigen Konzertleben ist Johannes
Brahms überwiegend als Instrumentalkomponist

präsent. Von wenigen
Ausnahmen abgesehen, wird sein reiches
Vokalschaffen ausgeblendet, was einer
Verfälschung gleichkommt. Diese
einseitige Bevorzugung spiegelt sich in der
Sekundärliteratur wider, in der die
beispielhafte Lieduntersuchung Christiane
Jacobsens (Hamburg 1975) als Sonderfall

gelten kann. Während in England
sogar mehrere Gesamtdarstellungen
zum Liedschaffen von Brahms vorliegen

(Eric Sams, Max Harrison, Arnold
Craig Bell), fallen im deutschen
Sprachraum Defizite auf. Ihnen begegnet

der vorliegende Sammelband, der
auf eine Lehrveranstaltung an der
Universität Saarbrücken zurückgeht.
In seinem Vorwort grenzt der Herausgeber

die Problemstellung ein.
Durchgehende Leitlinie bilde in Anknüpfung
an Jacobsen «die Frage, wie sich die
ästhetischen und semantischen Dimensionen

des vorgegebenen Gedichts
durch die Vertonung verändert haben,
wie also die Brahmssche Interpretation
des Textes in der neuen Form als Lied
einzuschätzen und zu bewerten sei». In
den folgenden Aufsätzen allerdings
dominieren andere Schwerpunkte. Jost
selbst, der anhand von drei ausgewählten

Analysen einleuchtend die Entwicklung

der Brahmsschen Liedästhetik von
deklamatorischem Detailreichtum zu
konzentrierter Vereinheitlichung
darstellt, sucht weniger nach Veränderungen

der Gedichtvorlage im Lied als
nach Übereinstimmungen von Text-
und Musikstruktur. Joachim Draheim
(«Die Welt der Antike in den Liedern
von Johannes Brahms») widmet sich
der Sapphischen Ode op. 94; er schliesst
sich der Auffassung Max Kalbecks an,
dass den Komponisten hier eigentlich
nur die artifizielle Metrik des Gedichts
interessiert habe. Die Frage der musikalischen

Textausdeutung wirft er nicht
einmal auf.
Überraschend durchziehen dagegen
zwei andere, nicht weniger interessante
Aspekte den Sammelband: die
Querverbindungen innerhalb des Liedwerks
sowie der Zusammenhang von Vokal-
und Instrumentalmusik. Während Peter
Rummenhöller («<Liedhaftes> im Werk
von Johannes Brahms») verwandte
Tonfälle in einem eher skizzenhaften
Überblick vorstellt, weist William
Hörne (New Orleans) detailliert nach,
wieweit sich die Heine-Vertonungen
von Brahms auf Kompositionen von
Julius Stockhausen, Robert Schumann
und Felix Mendelssohn beziehen. Mit
diesen Anspielungen habe der Komponist

eine zusätzliche Schicht der
Textinterpretation geschaffen.
In einem aufschlussreichen Beitrag

widmet sich Ulrich Mahlert den Hölty-
Vertonungen. Ähnlich wie Joachim
Draheim in bezug auf die Sapphische
Ode vertritt er dabei die Auffassung,
die kunstvolle Metrik sei ausschlaggebend

für die Bevorzugung dieses
Dichters gewesen. Er registriert aber
auch die widerspruchsvolle Einheit von
erhabener Feierlichkeit und zarter
Intimität der Hölty-Gedichte, die dem
Brahms-Stil entgegenkommt. In den
Mittelpunkt seiner Untersuchungen
stellt Mahlert den zyklischen Kontext
der Hölty-Vertonungen. Dass Brahms
in seinen Liedsammlungen auf zyklische

Zusammenhänge Wert legte - oft
erst auf den zweiten Blick erkennbar -
und inhaltlich verwandte Lieder auch
musikalisch aufeinander bezog (hierzu
ein Beitrag von Imogen Fellinger), ist
bislang zu wenig beachtet worden.
Der Band ist nicht zuletzt ein Kompendium

unterschiedlicher Methoden der
Liedanalyse. Zu welch unterschiedlichen

Ergebnissen diese führen können,
zeigt ein Vergleich der Deutungen von
Daumer-Vertonungen durch August
Gerstmeier und Ira Braus. Während
Gerstmeier zufolge die Nähe der
Daumer-Gedichte zur Volkspoesie
ausschlaggebend für Brahms' Textwahl
war, stellt der Amerikaner Braus die
Komplexität, die inhaltliche wie formale

Mehrdeutigkeit der Gedichte in den
Vordergrund. Leider übersieht er dabei,
dass Daumer in seinen Hafis-Übertra-
gungen die Mehrdeutigkeit, die «skeptische

Beweglichkeit» des Originals
ausdrücklich korrigieren wollte. Die
raffinierte These, Brahms habe in
seiner Daumer-Vertonung op. 32/8
Gedanken des Sufismus mit der Musiktheorie

Moritz Hauptmanns verknüpft,
basiert damit auf einem Missverständnis.

Schlichter, jedoch überzeugender
ist der Ansatz Gerstmeiers, der das
Wechselverhältnis von Vokal- und
Klavierpart im Lied im Sinne einer
Textausdeutung interpretiert. In der
berühmten Daumer-Vertonung «Wir
wandelten» aus op. 96 kann beispielsweise

die kontrapunktische Einheit von
Gesang und Klavier als musikalische
Entsprechung zur harmonischen
Gemeinsamkeit der Liebenden gesehen
werden.
Fruchtbare vergleichende Untersuchungen

von Textmotiven bieten Thomas
Sick und Clemens Goldberg. Vor allem
Goldbergs Beitrag zum Thema
Vergänglichkeit verhilft zu vertieften
Einsichten. Am Beispiel der Brahms-Lie-
der «Über die Heide», «Herbstgefühl»
und «Auf dem Kirchhofe» stellt er
überzeugend dar, wie hier das musikalische

Ineinander zweier Zeitebenen

zusätzliche Bedeutungsschichten
schafft.
Dieser wie auch andere Aufsätze des
empfehlenswerten Bandes belegen,
dass das Kunstlied bei den interdisziplinären

Arbeiten einer jüngeren
Musikwissenschaftlergeneration wieder
an Interesse gewonnen hat. Auch das
Konzertleben sollte von solchen
Einsichten profitieren.

Albrecht Dümling

35



icIXomplizierte
.Quellenlage

Nigel Simeone: The First Editions of
Leos Janâcek. A Bibliographical Catalogue

with Reproductions of Title
Pages. Musikbibliographische Arbeiten,

Band 11, herausgegeben von
RudolfElvers.
Verlag Hans Schneider, Tutzing 1991,
316 S.

An der Seite des heute bereits schwer
überblickbaren tschechischen Schrifttums

über den mährischen Komponisten
Leos Janâcek wächst seit den siebziger
Jahren auch in den westeuropäischen
Ländern die Fachliteratur beständig an.
Ein zuverlässiges Werkverzeichnis mit
Entstehungsdaten und Verlagsangaben
fehlt aber immer noch. Ein Stück weit
leisteten die von tschechischen Musiko-
logen edierten Arbeiten (schwer
zugänglichen) Ersatz, allen voran Jan
Racek mit einem Werkkatalog, der in
Verbindung mit einer Ikonographie
weitere Quellen sicherte (Leos Janâcek,
Obraz zivota a dila, Brno 1948). Über
die Ausgaben von Janâceks Kompositionen

gibt jetzt erstmals ein bibliographisches

Werk Auskunft, das von
einem westlichen Spezialisten erarbeitet

wurde und zusammen mit den beiden

Buchpublikationen von Kurt
Hofmann über die Erstdrucke von Johannes
Brahms und Robert Schumann (Verlag
Hans Schneider, Tutzing 1975 bzw.
1979) zu den wenigen Veröffentlichungen

dieser Art in jüngster Zeit zählt.
Der in Cambridge dozierende Engländer

Nigel Simeone hat mit seiner exakten

Darstellung aller Erstausgaben
gleich in mehrfacher Hinsicht ein
unersetzliches Quellenwerk geschaffen. Es
basiert zu einem grossen Teil auf den
Beständen der Musikabteilung des
Mährischen Museums in Brünn, wo
auch der Nachlass des Komponisten
aufbewahrt wird. Daten zu den
Bühnenwerken, denen Janâcek seinen späten

Ruhm verdankt, lieferte die Universal
Edition in Wien, an die der Musiker

nicht weniger als 467 Korrespondenzstücke

richtete (Leos Janâcek: Briefe an
die Universal Edition, herausgegeben
und kommentiert von Ernst Hilmar,
Verlag Hans Schneider, Tutzing 1988).
Selbst die genauen Erscheinungsdaten
und Auflagenhöhen von Klavierauszügen,

Dirigierpartituren und
Textbüchern konnte Simeone da in Erfahrung

bringen. Anhand dieser Fakten
lässt sich eruieren, wie gross die Nachfrage

nach den einzelnen Werken war
und wie rasch jeweils ein Nachdruck
erforderlich wurde.
Im vorliegenden Verzeichnis, das als
modellhaft bezeichnet werden kann,
erstreckt sich die bibliographische
Erfassung auf die folgenden Punkte:
Werktitel (tschechisch / englisch),
Erscheinungsform (Partitur, Stimmen,
Klavierauszug, Libretto u.a.),
Entstehungsdaten, Verleger, Plattennummer,
Kurzbeschreibung des Titels und
Seitenzahl, Erscheinungsjahr, Beschreibung

des Umschlags, Format, Druck¬

technik, Widmungen und Anmerkungen

(z.B. Copyright, Preisangaben,
Druckerei, Auflagenhöhe). Was auf den
ersten Blick vielleicht nach
wissenschaftlichem Selbstzweck aussieht,
erweist sich schliesslich als auch für die
Praxis aufschlussreich, wenn es darum
geht, einen musikgeschichtlich wertvollen

Erstdruck von einem inhaltlich und
äusserlich veränderten Nachdruck oder
einer Neuausgabe mit revidiertem
Notentext zu unterscheiden. Da Janâcek
an seinen Kompositionen gelegentlich
von Aufführung zu Aufführung
beträchtliche Änderungen vornahm und
mehrere Werke in verbesserten
Neuausgaben erscheinen Hess, bildet eine
eindeutige Quellensicherung erste
Voraussetzung zur entsprechenden
werkgeschichtlichen Forschung.
Wie der Buchtitel angibt, werden nur
die Titelseiten reproduziert. Dass auf
die Abbildung der in zahlreichen Fällen
künstlerisch gestalteten und somit
interessanteren Umschläge verzichtet wurde,

ist umso bedauerlicher, als sich
unter den Grafikern und Zeichnern so
bemerkenswerte Künstler wie Eduard
Milén und Karel Svolinsky befinden.
Simeones Buch ist zugunsten besserer
Übersicht nach Gattungen und
Besetzungen gegliedert, beginnend mit den
Bühnenwerken und der geistlichen
Musik, abschliessend mit den
Volksmusikbearbeitungen, den vom Komponisten

selber angelegten
Volksliedersammlungen und mit den kaum
bekannten Bearbeitungen von Werken
anderer Komponisten. Im Anhang
schliesst sich an den chronologischen
Katalog der bei Lebzeiten erschienenen
Erstausgaben zusammen mit einem
alphabetischen Werktitelverzeichnis
eine Auflistung der Widmungsträger
an, die unter den wenigen illustren
Namen Antonfn Dvoräk und Tomâs
Garrigue Masaryk nennt.

Walter Labhart

it grosser Geste
aufgebahrt

Catherine Clément: Die Frau in der
Oper. Besiegt, verraten und verkauft
Verlag J.B. Metzler, Stuttgart 1992,
239 S. und 24 Abbildungen

Dass die Opernhäuser Männerhäuser
seien, in denen Frauensache, mit fast
immer mörderischer Konsequenz,
verhandelt werde, ist die furios vertretene
These der französischen Lacan- und
Lévi-Strauss-Adeptin Catherine
Clément. Doch ist dieses Buch, das 1979 in
Paris erschien und das in Frankreich ein
beträchtlicher Erfolg gewesen ist, vom
feministischen Lamento weit entfernt;
dazu spielt es zu selbstbewusst, auch
selbstverliebt die eigene Leidenschaft
in Sachen Oper, seine Besessenheit von
jenem wunderlichen Phänomen der
sängerischen Weltaneignung, dem
Spektakel des mit ungeheurer Emotion,
ja Hysterie geladenen öffentlichen

Opfers seiner Primadonnen aus. Dabei
ist Catherine Cléments Methode die der
hemmungslosen Identifikation; ihre
Rhetorik ist die der Veschwörung, nicht
zu sagen der Verführung:
« Es gibt nichts Lächerlicheres, als eine gesungene
Liebesgeschichte auf der Bühne zu sehen; grotesk ist
die Oper, wenn man auch nur die geringste Distanz
einnimmt; erhaben, wenn man sich auf die Seite der
Identifikation begibt» (S. 22). «Diese Opern habe ich
entstehen sehen, wenn sie mich berührt haben, dann
deshalb, weil sie von Frauen und von ihrem Unglück
sprechen» (S. 21). «O Stimmen, erhabene Stimmen,
hohe und reine Stimmen, wie ihr die Worte vergessen

macht, die ihr singt! Wie schön die Melodie des
Leidens ist, wie gut man sich dabei fühlt, wenn man
einen kleinen angenehmen Schmerz spürt, der die
Seele schrammt, ohne sie wirklich zu verletzen! Ich

vergesse nicht, dass diejenige, die singt, Sängerin ist,
und dass sie spielt; aber ich kenne die Tugenden des

Spektakels zu gut, um nicht gewaltig, mit ganzem
Auge hinzuschauen, mit ganzem Ohr hinzuhören, bei
den tausendmal wiederholten Geschichten von Männern,

die Frauen jagen und sie vernichten» (S. 37f.).

Diese Geschichten nun erzählt
Clément, die sich laut eigenem Bekenntnis
vorgenommen hat, die oft vernachlässigten

Libretti ernst zu nehmen, man
möchte sagen fast in Arienform - so
exzessiv lyristisch und aufs schiere
Melodram fixiert ist ihre Sprachmanier
- auf irritierenden, weil höchst
verschlungenen Wegen nach; dabei gerät
sie unversehens in die fremden Welten
der indianischen bzw. fernöstlichen
Überlieferungen, ihrer Riten, Mythen
und Gebräuche, die sie zu den
altbekannten Opernstoffen in verblüffende
Beziehung setzt. So entdeckt sie, mitten
in den Urwäldern des Amazonas,
mysteriöser Schnittpunkt jener Männersache

der Kultur und der den Frauen
reservierten Sphäre der Natur, die irisch
wilde Maid Isolde: deren ambivalentes
Wesen sei in der Figur der schlechten
Mutter vorgebildet, die ihr Kind ver-
lässt und sich den Bauch mit Fischen
vollschlägt, bis sie platzt, womit sie alle
Krankheiten und Katastrophen auslöst,
um sich dann in einen Regenbogen zu
verwandeln, der, gleich Wagners Kunst
der kleinen Intervalle, «ein chromatisches

Wesen» ist, «vermittelnd und
verführerisch». Daher die prompte
Folgerung der allzu oberflächlich auf
Schritt und Tritt bemühten Psychonana-
lyse, die doch an Erkenntnissen nur das
bekannte Illustriertenwissen - Motto:
die Frau, das todgeweihte Wesen -
produziert:

« Jeder Mann ist Tristan, [...] mutterlos und den

grosszügigen Busen einer Frau ohne Kind suchend,
in deren Macht das Gift der Liebe steht; jede Frau ist
Isolde, duftend und verführerisch, im Wesen
chromatisch, den kleinen Intervallen, den kleinen
Bewegungen bis in den Tod hinein ergeben» (S. 80).

Es sind denn auch die kleinen,
unscheinbaren Dinge, denen die Autorin

mit besonderem Nachdruck auf der
Spur ist:

« Butterfiys Dolch zum Beispiel. Das ist nicht
irgendein Messer, [...] Es ist derjenige, mit dem ihr
Vater <Harakiri> machte. [...] Und die Zeichen des

Todes durchziehen die Oper, unendlich klein, endlos
eingewoben in die Medodien der Liebe. Wie dieser
schreckliche Dialog mit ihrem Ehemann aus Stroh
und Whisky in der Hochzeitsnacht. <Welch komische
Gewohnheit die Menschen im Westen doch haben,
gefangene Schmetterlinge auf Holzbrettern aufzu-
spiessen...> »(S. 65).
« Diese Marmelade Wie könnte man auch wissen,
das sie der Schlüssel zu Eugen Onegin ist?» (S.

108).
« La Bohème, das ist der Wein, den man trinkt, der

36



Ofen, den man heizt, der Schal, der zu Boden fällt,
der Teller, der zerbricht, und Musettas nackter Fuss;
La Bohème, das ist der Schnee, der weh tut, der
Husten, der nicht aufhört, verrückte Kräche und
Mimis rosa Häubchen. Sie hustet, sie geht, ist
schon nicht mehr da. Aber die alte Leier des Lebens
geht weiter; Puccini versäumt nie zu unterstreichen,
wie alltäglich der Tod ist. Es ist ein Tag wie jeder
andere, wenn einer stirbt» (S. 118).

Wie die Musik nun aber diese
triumphalen oder schäbigen, gemeinen,
hochdramatisch angenommenen oder
wild beklagten Tode inszeniert, ist
nicht das Thema dieses eher literarischen

als jene musikalischen Verläufe
analytisch deutenden, in seiner sprunghaft

subjektiven Aneignung der Faktenfülle

selber reichlich opernhaften
Buchs. Dessen Untertitel statt des reis-
serisch zielgruppenorientierten
«Besiegt, verraten und verkauft» auch
schlicht «Wer hat die schönsten Tode?»
hätte lauten können, gilt sein voyeuri-
stisch mitleidseliges Interesse doch im
Grunde einzig dem subtilen Fest der
herzzerreissend schönen Sterbeszenen.
Gleichwohl leidet diese suggestiv
geschriebene, in ihrer lustvoll dargebotenen

Obsession des weiblichen
Verderbens leicht morbide Darstellung an
ihren auf die Dauer doch ein wenig
matten Wiederholungszwängen, zumal
die Autorin über längst bekannte
Deutungsmuster des letalen Endes einer
Carmen, Tosca, Norma, Gilda, Butterfly,

Desdemona, Aida, Mélisande, Tra-
viata und Brünnhilde nicht hinauskommt:

die sozialen, familiären und
politischen Verstrickungen all jener
Fabeln, die Kulturkonflikte ihrer Heroinen

sind ja mittlerweile unbestritten.
Auch nimmt es Clément mit der exakten

Quellenlage der mit grosser Geste
aufgebahrten Gegenstände bzw. den
Details der Handlung nicht sehr genau,
was die gewissenhafte Übersetzerin
gelegentlich behutsam richtigstellt -
wie es überhaupt in diesem Buch auf
Präzision sowenig ankommt wie auf
den kritisch kühlen Kopf, da die Autorin,

wenn auch vielleicht augenzwinkernd,

doch von A bis Z nicht mit der
schnöden Tinte eines aussenstehenden
Betrachters, sondern einer theatralisch
süffigen Melange aus Sirup, Tränen,
Rouge und ihrem Herzblut schreibt.
Und die Männer? Sie sind einerseits als
dumpfe Mordmaschinen, anderseits
jedoch, in einem Radames, Otello,
Falstaff, Sachs als «verratene, verletzte
Männer, Männer, denen Frauengeschichten

widerfahren» (S. 159) gegenwärtig;

«Wahnsinnige, Neger, Narren
oder die Helden der Enttäuschung»
heisst das entsprechende Kapitel. Dabei
unterschlägt Clément natürlich ganz
gezielt, dass in der Opera seria, die
allein von Tod und Liebe handelt, für
die Liebe die von ihr so ungeliebten
Männer ja genauso nötig sind wie die
geliebten Frauen; auch verschweigt sie
trotzig, dass Held und Heldin durchaus
im Verhältnis eins zu eins zu Tode
kommen, wie die besiegten, verratenen
und verkauften Opernmänner -
Siegmund, Radames, Riccardo, Hoffmann,
Cavaradossi, Manrico usw. - hinlänglich

beweisen. Bleibt zu erwähnen, dass
sich dieses passionierte Buch mit sei¬

nem ausserordentlichen Sinn für die
funeste Inszenierung dennoch nicht als
ein Kompendium einer weiblichen
Operngeschichte andient; es gesteht
vielmehr, in seiner Auswahl ausgesprochen

tendenziös zu sein: es fehlen alle
starken, unbesiegten Frauen, allen
voran Beethovens Leonore, doch auch
Mozarts Susanna und Despina, Salome,
Agathe und La serva padrona, wie
überhaupt die listigen, in der Kunst der
Intrige überlegenen Heldinnen der
Buffo-Oper, die dem Geist der
feministischen «Revolte» ungerührt Paroli
bieten. Aber nicht, was fehlt, sondern
was es in seinem überbordenden, pathetisch

ungezügelten Elan vital an treffenden

Beschreibungen, verwegenen
Gedankensprüngen, fulminanten Finten,
sentimentalen Ausbrüchen, elegischen
Verirrungen und überlegener Reflexion
enthält, macht dieses Buch schliesslich
aus, das sich den Luxus leistet, ganz
und gar ein Machwerk des Affekts zu
sein:

«Man hat mir sehr weise Reden gehalten, die ich mit
Achtung angehört habe, über die Notwendigkeit,
künstlerische Formen mit einem distanzierten Blick
anzusehen [...] ich ziehe die Hysterie vor, die glückselige

Fähigkeit, anders zu sein» (S. 228).

Himmelhoch jauchzend - zu Tode
betrübt: das ist in diesem Leseabenteuer
von den fetten Sängerinnen, dem
Gesang der Angst, den Amazonas-Beutelratten

und den ersten langen Unterhosen

eins; es ist sein Eigensinn, der
diese vehemente Liebeserklärung an
die unmögliche Gattung Oper, das

«gelobte Land» für alle Süchtigen, zu
einer anregenden Lektüre macht - für
Leser beiderlei Geschlechts.

Erika Deiss

Zweierlei Opfer
des Faschismus

Viktor Ulimann: Materialien. Hrsg. von
Hans-Günter Klein, Bd. 2 der Reihe
«Verdrängte Musik. NS-verfolgte
Komponisten und ihre Werke»
Von Bockel-Verlag, Hamburg 1992
(Simrockstr. 62 B), 118 S.

Albrecht Dümling: Die verweigerte
Heimat. Leon Jessel - der Komponist
des «Schwarzwaldmädels»
dkv - der kleine verlag, Düsseldorf
1991,164 S.

Der vorliegende, ungemein sorgfältig
edierte Band über Ullmann gehört in
eine grösser angelegte Reihe
«Verdrängte Musik. NS-verfolgte Komponisten

und ihre Werke». Das Projekt geht
seinerseits aus von der verdienstvollen
Arbeit des in Berlin situierten Vereins
«musica reanimata», der an jene
Komponisten erinnern und, soweit möglich,
ihren Werken wenigstens posthum zur
Wirkung im öffentlichen Musikleben
verhelfen möchte. Ein Schwerpunkt
liegt dabei auch in der Wiederentdeckung

der im KZ Theres ienstadt

gefangenen und in Auschwitz
umgebrachten: Pavel Haas, Hans Krasa,
Gideon Klein und Viktor Ullmann.
Der 1899 geborene Viktor Ullmann war
in den 20er-Jahren immerhin so
bekannt, dass ihn sogar Guido Adler in
seinem Handbuch der Musikgeschichte
erwähnte. 1933 musste er nach Prag
zurück und komponierte sehr produktiv,

fand aber keinen Verlag mehr.
Selbst im Konzentrationslager The-
resienstadt, wohin er 1942 deportiert
wurde, ging diese Arbeit noch weiter.
Am 16. Oktober 1944 wurde er nach
Auschwitz verfrachtet und dort sofort
umgebracht. So muss heute sein Leben
und Werk mühsam rekonstruiert werden.

Am bekanntesten wurde Ullmann
wieder durch die Aufführungen seiner
bereits in Theresienstadt geschriebenen,
Weill- und Avantgarde-Ton verbindenden

Oper bzw. «Legende» «Der Kaiser
von Atlantis oder Die Tod-Verweigerung»

(Text von Peter Kien, 1919—
1944; UA Amsterdam 1975). Inzwischen

sind bereits CDs mit weiteren
Werken Ulimanns erschienen - wozu
im übrigen auch die Initiative der
Stuttgarter Musikhochschule (einschliesslich

einer von Beate Schröder-Nauen-
burg besorgten umfangreichen
Dokumentation und Noten-Sammlung)
beiträgt.

H.-G. Klein stellt Grundlagen für eine
vertiefte Wiederentdeckung bereit. Das
ausführliche Werkverzeichnis spiegelt
selbst schon Lebens-Geschichte. Nicht
ohne Grauen lesen wir z.B. im Titel der
7. Klaviersonate, die u.a. charakteristischerweise

einen Satz «Variationen und
Fuge über ein hebräisches Volkslied»
enthält: «A mes enfants Max, Jean,
Felice. Theresienstadt, 22. August
1944. Das Recht auf Aufführung bleibt
dem Komponisten bei Lebzeiten
vorbehalten». - Der zweite Teil enthält Ull-
manns «Tagebuch in Versen» aus den
30er-Jahren, «Der fremde Passagier».
Die Einleitung von Vlasta Benetkovä ist
im Prinzip informativ; die Hypothese,
Ullmann habe die Möglichkeit
abgelehnt, sich zu retten, eben aufgrund seiner

anthroposophischen Identifikation
von «Selbstaufopferung» und «Reinigung»

und aufgrund des vermeintlichen
«Wissens um die Kraft der Kunst
die notwendig ist zur Niederwerfung
des Antichrist», wirkt immerhin plausibel.

Bloss eine Verdoppelung oder eine
reductio ad absurdum Rudolf Steiners
sind die sogenannten «Erläuterungen»
von Jan Dostal «für alle diejenigen, die
noch keine Bekanntschaft mit der
Anthroposophie gemacht haben». Im
«Tagebuch» selber produziert die bei
allem Respekt vor Person, Werk und
Schicksal doch penetrant zu nennende
anthroposophische Ideologie Ullmanns
viel Kitsch, hindert aber nicht an einigen

Sprachwitzen und pointierten
Gedanken wie dem: «Es gibt Musiker,
die Musik, und solche, die Musikgeschichte

machen wollen.»
Weitere, bereits angekündigte Bände
der Reihe sind ein Pressespiegel aus
den 20er Jahren über Ullmann sowie 27
Kritiken von Ullmann selber über musi-

37



kaiische Veranstaltungen in Theresien-
stadt: ein Zeugnis der oft fast aberwitzigen

Anstrengungen, in der absurden
Extremsituation der faschistischen
Vernichtungsmaschinerie ein Stück
imaginär-realer humaner Normalität doch
noch aufzuheben.
Die 1917 in Berlin uraufgeführte Operette

(bzw. «komische Oper»)
Schwarzwaldmädel ist bis heute populär und
bekannter als ihr 1871 geborener
Urheber Leon Jessel. Es gehört zu den
Paradoxien deutscher Geschichte, dass
dieser nationalistisch-reaktionäre
Komponist seinerseits, da Jude, Opfer des
Nazi-Rassismus wurde. Es half ihm
nichts, dass er sich selber im April 1933
anpreisen liess, er sei «von den Berliner
jüdischen Theaterdirektoren niedergehalten

worden». Auch sonst sind seine
einschlägigen Aktivitäten finster. Bereits
für Ende 1929 notiert Dümling «beginnendes

Interesse» für die NSDAP; am 1.

März 1932 trat seine Frau Anna Jessel

sogar dieser Partei bei (aus der sie am
15. Januar 1934 freilich wieder
ausgeschlossen wurde), und ihr Mann wiederum

widmete 1932 einen Marsch
«Morgenrot» Mussolini. Damit nicht genug,
bemühte er sich am 9. April 1933, eine
Woche nach dem ersten Boykott
jüdischer Geschäfte, erneut um Aufnahme
in den nazistischen «Kampfbund für
deutsche Kultur». Immer wieder wurde
gerade das «Schwarzwaldmädel»
aufgeführt, auch im Rahmen nazistischer
Organisationen und sogar in Anwesenheit

von führenden Nazis - mit 1937
enden allerdings diese Aufführungen.
Jessel starb dann nach zwei Wochen
Haft im Gestapo-Gefängnis am 4. Januar

1942 im Jüdischen Krankenhaus
Berlin. Gleich am 31. Juli 1945 gab es
in Berlin-Tegel schon wieder eine erste
«Schwarzwaldmädel»-Aufführung
nach der Befreiung vom Nationalsozialismus.

Es versteht sich, dass ein Autor wie
Dümling bei einem solchen Thema
nicht nur dergleichen grössere und kleine

Pointen notiert, sondern überdies
den biographischen Hauptstrang seiner
spannenden Arbeit mit Allgemein- und
Kulturhistorischem einerseits,
Werkanalytischem anderseits anreichert. Ein
weiterer Treppenwitz der Sache ist es
schliesslich, dass dann Kuratoriumsvorsitzender

der Jessel-Stiftung ausgerechnet
Norbert Schultze wurde, der

Komponist u.a. von «Bomben auf Engelland»

und ähnlichen Delikatessen,
sogar der Filmmusik zum notorischen
Durchhaltefilm «Kolberg», allerdings
auch des - zumal in der Rezeption -
ambivalenten Schlagers «Lili Mar-
leen». Wenn Schultze diesen Vorsitz
nicht bloss als Tarnung, sondern auch -
erfreulich - als Wiedergutmachung auf-
fasste, so blieb er doch ein (im übrigen
bis heute) Unbelehrbarer, indem er sich

- unerfreulich - nach Bekanntwerden
seiner Vergangenheit (beim natürlich
nichtsahnenden Wilmersdorfer Bezirksamt

von Berlin) verteidigte: «Ich habe
nicht für die Nazis geschrieben,
sondern für's Vaterland.»

Hanns-Werner Heister

ZudringlichePhantasien

Peter Härtling: Schubert. Zwölf
Moments musicaux und ein Roman
Luchterhand Literaturverlag 1992,
333 S.

Ein neues Schubert-Buch ist anzuzeigen.

Keine Biographie und offenbar
mehr als nur ein Roman. Wo aber ist
der Unterschied? Der Biograph verhält
sich sichtend; er breitet Materialien aus,
erwägt, prüft seine Hypothesen, die er
je nachdem verifiziert oder verwirft; er
pflegt einen kritisch distanzierten
Umgang mit seinem Objekt, wogegen
der Roman-Autor (be-)schreibt, als
wär' er überall und jederzeit dabeigewesen.

Ein ganz und gar allwissender
Erzähler, verwandelt Härtling sich sein
Subjekt-Objekt an mit Haut und Haar:
mehr komponierend als berichtend. Er
komponiert den Knaben, der - Kapitel
3, Stimmen - der Mutter Kinderlieder
vorsingt: Kommt ein Vogerl geflogen;
er komponiert den «musizierenden
Gefangenen» Kapitel 6, den Konvikti-
sten, der sich auf der Schule schwertut,
sich mit dem Vater überwirft, weil er
nichts als die Musik im Kopf hat;
er komponiert, Kapitel 10, Salieris
Schüler, komponiert, Kapitel 15, den
Wanderer, Kapitel 26 Die schöne
Müllerin, Kapitel 30 Die Winterreise. Das
ist denn auch der Punkt, der kritisch
stimmt: Der Autor will es seinem Helden

gleichtun, ihn, in einer heillos
ächtromantischen Vereinnahmung, als
eines Lebens wie Musik gewissermas-
sen selber komponieren - ein fragwürdiges

Programm, das der totalen
Identifikation mit seinem Gegenstand
entspringt, den dieser Biograph denn auch
fatalerweise eher kolportiert als reflektiert:

Schubert, der Naturbursch, der
sich in seinen Liedern aussingt, wie es
grade kommt; Schubert, der Melancholiker,

der unberechenbare Stimmungsmensch,

der mitten in der heitersten
Gesellschaft seinen düsteren Gedanken
nachhängt; Schubert, der unglücklich
Verliebte, dem es nicht gelingt, die
Angebetete an sich zu binden. «Nichts»
aber, darauf hatte Theodor W. Adorno
aufmerksam gemacht, «könnte gründlicher

die Gehalte seiner Musik verfälschen,

als der Versuch, ihn, da er sich
schon einmal nicht wie Beethoven aus
spontaner Einheit der Person verstehen
lässt, als Persönlichkeit zu konstruieren,

deren Idee, ein virtuelles
Zentrum, die disparaten Züge ordnete.»
Härtling analysiert sein alter ego denn
auch weniger als er den komponierenden

Kollegen - häufig wird Schuberts
Komponieren als ein «Dichten»
apostrophiert - schwärmerisch besingt:

«Das unbekannte Leben war, es könnte sein, an
jenem Abend in Schuberts Brust aufgegangen. Zwar
stand er nicht zum ersten Mal im Mittelpunkt einer
musikalischen Aufführung, doch nie zuvor hatten
Stimmung und Freundschaft ihn derart umschlossen.
Er spürte den Aufbruch wie ein Glück, wie einen
Aufruhr. Einen Moment wärmte ihn die turbulente
Gemeinsamkeit. Er kann über sich hinauswachsen,
sich seiner gewiss sein» (S. 136).

Dieser Gestus des Besingens wird auch

Wort, wo uns der Biograph sei es
gewichtige Entscheidungen aus Schuberts

Leben mitteilt; so den Entschluss,
sich von der Familie endgültig zu trennen:

«An irgendeinem Tage im Sommer 1816 geht er die
Stiege am Haus im Himmelpfortgrund hinunter, sagt
beiläufig der zweiten Mutter und den kleinen
Geschwistern Adieu, bittet sie, dem Herrn Vater
auszurichten, dass er zu Herrn von Spaun ziehen werde
und ihm deshalb, wenigstens fürs erste, nicht weiter
als Schulgehilfe dienen könne» (S. 134).

sei es den Leser zu markanten Stationen
seiner Lebensreise mitnimmt:
«Der Graf begrüsste ihn, Maria, Karoline und Albert,
ihr kleiner Bruder, stürmten hinzu; die Gräfin trat aus
dem Haus, blieb oben auf der Treppe stehen; ein
Lakai bemächtigte sich seines Gepäcks, und der
Schlossinspektor Johann Mar übernahm es, ihm die
Domestiken vorzustellen, in einem geräuschvollen,
heiteren Defilee Servus, nickte er. Habe die
Ehre» (S. 152).

In solchen prinzipiellen Beiläufigkeiten
plätschert der Roman in immer neuen
Episoden selbstverliebt und dabei
substantiell nichts Wesentliches oder
Neues über seinen Helden offenbarend,
vor sich hin; trotz der Konflikte mit
dem Vater ist es eine Fast-Idylle, in der
ihn Härtling weniger agieren als sich
vielmehr treiben lässt; Eichendorffs
«Taugenichts», seine «Dichter und ihre
Gesellen» lassen grossen. Dazwischen
jene Moments musicaux, die sich im
Grunde überhaupt nicht von den anderen

Kapiteln unterscheiden, wie sie,
durchnumeriert, in den Verlauf des
Textes eingebunden sind, freilich das
Ganze rahmen, von den Schulgeburten
bis zur Winterreise auch sie wohl ein
Versuch, das Leben Schuberts gleichsam

musikalisch zu organisieren.
Trotzdem verhält sich Härtling zu
Schuberts Musik sonderbar asketisch;
nirgends versucht er, sie sich analytisch
aufzuschliessen; theoretische Passagen
gibt es nicht, auch Reflexionen sind in
diesem Buche eher selten; sie geraten
sogleich zur Beschaulichkeit, zur
spekulativen Wesensschau, die wenig über
Schubert, aber einiges über die Obsessionen

seines Biographen aussagt, der
sich im Grunde reichlich gönnerhaft zu
seinem Helden, diesem ewigen Kind -
wer hat den Schmarren bloss wann
aufgebracht?! - verhält:

«Ich mache mir ein Bild aus Bildern. Die Zahl seiner
Briefe ist nicht gross. Manche sind nur in
Bruchstücken erhalten.
Aber ich kann ihn hören.
Sobald ich ihn höre, sehe ich ihn auch. Nicht als fest
umrissene Gestalt, als Person, ich sehe ihn in seinem
Wesen, in seinen Bewegungen, spüre, wie er sich
klein macht oder gross, wie er heiss wird von
Konzentration und sich in der Arbeit vergisst.
Es sind Bewegungen, die in der Musik deutlich
werden. In Rhythmen, Motiven, Themen. In oft winzigen

Veränderungen. Je länger ich seine Musik höre,
um so körperlicher kommt sie mir vor.
Wenn ich ihn höre, sehe ich ihn. So, als kennte ich
ihn aus meiner Kindheit. Er ist einer von den sehr
Kleinen. Noch fällt er nicht auf. Merkwürdigerweise
gewöhnt man sich rasch an seinen winzigen Wuchs.
Ich weiss, er wird nicht mehr viel wachsen. Am Ende
wird er kaum über ein Meter fünfzig gross sein.
Die Stimme, die ich höre, seine Kinderstimme, singt
immer. Selbst wenn sie spricht. Sie bindet in meinem
Gedächtnis die Sätze an Melodien.
Ständig überkommt mich der Wunsch, das Kind an

der Hand zu nehmen, über die Jahre hinwegzureis-
sen, dorthin, wo ich den Dreissigjährigen weiss mit
seiner Musik» (S. 56/57).

Was freilich dieser Schubert «dichtet»,
lässt sein Biograph im Dunkeln; eine

38



Einordnung in die Musikgeschichte
gibt er nicht, auch keine Interpretationen

seiner musikalischen Verlassenschaft

- den vielbeschworenen Wanderer

ausgenommen. Damit ist allerdings
dem Leser, der sich Auskunft über
Schuberts Eigenart als Musiker, nicht
seine halberfundenen Idiosynkrasien,
erhoffte, wenig gedient; was soll ihm
ein Romanheld, den es so sowenig gab
wie dieses Buch ein Protokoll seines

imaginären Lebens ist? Mag sein, dass

dieser egozentrische Roman dem
Schubertliebenden, dem Dilettanten also, ein
Bedürfnis war; eine Erleuchtung für
den Leser ist er nicht, sagt er doch mehr
aus über Härtlings Selbstverständnis -
der Poet als Wanderer, als Suchender,
als unverstandener Fremder - als über
seinen Gegenstand, in dessen Leben
sich der Dichter letzten Endes
einschleicht wie ein Dieb, indem er es

nicht kritisch aufzubrechen, analytisch
auszuleuchten sich bemüht, es nur
beflissen stimmungsvoll, in zudringlichen
Phantasien nachzuleben vorgibt. Eine
Schubertiade voller Sentiment, doch
ohne tieferen Erkenntniswert.

Erika Deiss

£is4«cS
Schallplatten
Idyllische und

bedrohliche Natur

Franz Liszt: «La lugubre gondola II»,
«Unstern I», «Richard Wagner-Vene-
zia» für Klavier l Christoph Delz:
«Sils» für Klavier; 1. Klavierkonzert
op. 9

Christoph Delz, Klavier; Sinfonieorchester

des SWF, Ltg. Matthias Bamert
FCD 97 743

Christoph Delz: «Im Dschungel -
Ehrung für Rousseau den Zöllner» op.
6 für grosses Orchester / Modest
Mussorgsky: «Bilder einer Ausstellung» für
Klavier
Christoph Delz, Klavier; Sinfonieorchester

des SWF, Ltg. Kazimierz Kord
FCD 97 742

Die drei Stücke aus Liszts radikalem
Spätwerk spielt Delz genau und untadelig

buchstabengetreu, scheint aber -
vielleicht gerade dadurch - merkwürdig
und schwer erklärlich etwas vom
«Geist» zu verfehlen, den Liszt
programmatisch eben dem Buchstaben
entgegenstellte. In seinem eigenen «Sils»
(op. 1,1975), inspiriert vom Gang über
den zugefrorenen Silser See, bevorzugt
Delz gegenüber der Höhe der Berge,
die sich ja im Eis weniger als im Wasser

spiegeln, lange Zeit die Tiefe des

verborgenen Wassers, bis er sich dann
doch in die Diskant-Region von Bergwelt

und Klavier emporarbeitet.
Bewegtes Wasser dagegen, Wind und

Welle, Aus- und Einatmen sind
inspiratorischer Ausgangspunkt des 1.

Klavierkonzerts (op. 9, 1984/85). Während
der 1. Teil («Zeiten und Gezeiten») im
wesentlichen bei der musica pura und
dem normalen, wenngleich varia-
tiv abgewandelten Klavier-Orchester-
Klang bleibt, beginnt der 2. Teil («In
memoriam Luis Bunuel») gleich mit
präpariertem und dadurch sozusagen
stockfleckig bzw. fast zwangsläufig
nach Cage klingendem Klavier. Dann
startet ein Flugzeug - laut Booklet von
der Marke Boeing 707, danach ein von
einem Waldteufel dargestellter quakender

Frosch, der aber im Verein mit
Melismatik und Ornamentik zwischen
Oboe und Tambourin, orientalistischem
Exotismus und «Sacre»-Anspielungen
eine Übertragung einer Übertragung
von «Radio Teheran» ins Orchestrale
ist, nochmals Flugzeug]aulen und
nochmals Radio Teheran, diesmal mit
minimalen Einblendungen von
Hommages an (laut Booklet) Schönberg,
Varèse, Debussy, Lachenmann, Boulez:

insgesamt jedenfalls eine bildhafte,
manchmal auch scherzhafte Collage,
der in hinreichendem Mass weniger
Wohllautendes als Hintergrund
beigemischt ist.
Das Rätsel um Delz' Liszt löst sich
etwas auf bei der CD, die wiederum als
Parallelaktion Delz als Interpreten mit
Delz als Komponisten koppelt. Mus-
sorgskys «Bilder einer Ausstellung»
spielt er viel zu etüdenhaft - wie der
Famulus Wagner statt Fausten selber,
und der übertrieben zurückhaltende
Klavierton, wohl via Aufnahmetechnik,
tut hier ein Übriges. - Das Werk für
grosses Orchester, «Im Dschungel -
Ehrung für Rosseau den Zöllner» (op.
6, 1981/82), mit dem Delz 1983 in
Donaueschingen einige Beachtung
erlangte, ist, wie schon der Titel andeutet,

Natur aus zweiter Hand. Hier
verwandelt Delz den chaotischen
Baustellenlärm, der ihn längere Zeit nervte,
produktiv-assoziativ und kathartisch in
die Laute einer fremden, durchaus auch
bedrohlichen und jedenfalls nicht gerade

idyllischen Natur samt Glissando-
Growls als Löwengebrüll, vielen
anonymen Insekten, speziell schrillen Grillen

und grell zirpenden Vögeln (die
Kapp-Sägen lassen von der Baustelle
grüssen): also ein akustisches Spiegel-
und Gegenbild des Getöses «Im
Dickicht der Städte», jenem Dschungel,
als den Brecht «Marktwirtschaft» samt
Konkurrenz bis aufs Messer schon früh
erkannte. - Der II. Teil «Yadwigha
(Der Traum)» nach Rousseaus bekanntem

Bild mit der nackten Frau auf dem
Sofa und dem Flötenspieler im Dschungel

aus dem botanischen Garten
beschwört nicht zuletzt mit afrikanischen

Elementen eher Archaisches, mit
einem Hang zum Ritual samt stellenweise

ziemlich naturalistisch reproduzierten

kultischen vokalen Interjektionen,

ohne darüber ganz in Idyllik oder
Vergötzung des Guten Alten zu verfallen,

auch wenn es eine Zeitlang danach

klingt.
Hanns-Werner Heister

Alpler in
urbaner Umgebung

Portrait Pierre Mariétan*

Erstaunlich ist das kaum: Pierre
Mariétan legt mit «seiner» Grammont-
CD nicht einfach ein herkömmliches
Portrait, sondern eine wohlkomponierte

Programmfolge, ein «Anti-Portrait»,
vor, wie es in dieser Reihe und auch
sonst im Plattenwesen selten ist. Der
1935 in Monthey geborene Komponist
hat zwar in Paris sein Tätigkeitsfeld
gefunden, eine zweite Heimat und eine
splendid isolation fast (besonders am
LAMU, dem Laboratoire Acoustique et
Musique Urbaine), aber er scheint sich
doch immer wieder nach seiner alten
Heimat zu sehnen. Als einer der wenigen

greift er häufig auf Themen der
helvetischen Umwelt zurück («Umwelt»
ist überhaupt eines seiner
Hauptforschungsgebiete). Für die 700-Jahr-Feier
in Lausanne, für die Weltmusiktage in
Zürich und für die Weltausstellung in
Sevilla hat er sein Paysmusique erarbeitet.

Und vorliegende CD nun enthält
ironischerweise ausschliesslich Stücke,
die in der Schweiz entstanden sind, in
den Ferien, in der Freizeit, wie Françoise

Kaltemback im Booklet schreibt:
«Sie wurden alle schnell geschrieben,
innerhalb von höchstens vier Wochen.»
Auf diese Weise kokettiert Mariétan
wohl auch ein bisschen mit der Genauigkeit

und Bedächtigkeit hierzulande.
Seine CD macht zunächst mal Spass
beim Zuhören: allein weil die «Umgebung»

mithineinkomponiert ist (Auftreten
und Einspielen der Pianistinnen in

Clair-Obscur sind deutlich hörbar und
gehen nahtlos ins Stück über), allein
weil das Programm durchgestaltet ist.

Einige Übergänge sind kaum bemerkbar;

der Werkcharakter wird dadurch
undeutlich gemacht. Und für einmal
klingen die Stadthörner halt auch nur
ganz von fern, nicht-diskophil. So bietet

dieses Plattenprodukt zumindest
einen Widerschein dessen, was Mariétan
sonst hauptsächlich beschäftigt, die
«Umgestaltung einer klanglichen,
psychologischen und soziologischen
Wirklichkeit, indem er die Musik als Teil
eines kompletten Ganzen einsetzt»
(Kaltemback).

Das hat tiefe Wurzeln: Als er als

14jähriger aus einem Beethoven-Konzert
auf die lärmige Strasse hinausgetreten

sei, sei ihm diese Diskrepanz
aufgefallen: zwischen perfekter Klangkunst

und roher Umgebung, erzählte
mir Mariétan einmal in einem Interview.

Seither interessiert er sich für die
akustische Umwelt. Umgesetzt wird
das zum Beispiel in Quiet and Strong
von 1985: Zum Klavier und dem kleinen

Ensemble treten hier ab Tonband
Wassergeräusche (Regen, Bäche,
Meer), als «Kontrast des Natürlichen
zum Artifiziellen».
Das taucht gelegentlich auf: die Verbindung

von Dingen, die «vielleicht»
(zumindest nach den uns bekannten
Gesetzmässigkeiten) nichts miteinander
zu tun haben. In Clair-Obscur von

39


	Livres = Bücher

