
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1992)

Heft: 34

Artikel: Platée - Rameaus Selbstporträt im Zerrspiegel = Platée : autoportrait de
Rameau dans un miroir déformant

Autor: Kooij, Fred van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Platée - Rameaus Selbstporträt
im Zerrspiegel

In «Platée» nimmt Rameau die von ihm selbst miterschaffenen
Gepflogenheiten der «tragédie lyrique» aufs Korn; die

obligaten Gewitter, die Sonnenanbetung, den Maschinenzauber,
den ganzen feierlichen Leerlauf parodiert er durch

Übertreibung. Er untergräbt das überlebte Genre auch,
indem er plebejische Derbheiten in dieses königliche
Auftragswerk einlässt, was dem Werk bis heute den Vorwurf
der Geschmacklosigkeit eingetragen hat. Dazu gehört, dass
die Titelrolle eine Sumpfnymphe ist, die von einem Heldentenor

dargestellt werden soll. Mit der Figur der hässlichen
Platäa, die in Jupiter verliebt ist, sollte nicht nur die Eifersuch

der Ehefrau Ludwigs XV. als unbegründet biossgestellt
werden, sondern darüberhinaus den holländischen Widersachern

eins ausgewischt werden; bei der Premiere zur Hochzeit
des Kronprinzen bewirkte allerdings die Ähnlichkeit der

spanischen Braut mit der Sumpfnymphe auf der Bühne
einen Bumerangeffekt.

0
0)
0
a
£
0
N

.esusfja WftHt
les „t ce mouvement a vjde.l es dans une

Commande re,au
e'â*^©<at^.P^ „^"rnvmureusm de^lupiter,^ne^devm^pas

SÖRSSS»
Von Fred van der Kooij

0a
"55

JQ

0
</>

</>

3
(0
0

0 2

I

0
S
"S

3
n

S-n c
ce re

0) E

*0" w-

TJ

t±
|±
![«a
"6 m

>0 c
m W
JS"o

Als im Jahre 1744 Jean-Philippe
Rameau das königliche Dekret erreichte,

eine Festoper für die Hochzeit des
Kronprinzen zu komponieren, steckte
der gute Mann just in einer happigen
Schaffenskrise. Vor kurzem hatte schon
Voltaire angefragt, ob der Meister nicht
Lust hätte, ein eigens für ihn geschriebenes

Libretto zu vertonen. Aber
Rameau hatte dankend abgelehnt; er sei
zu beschäftigt. Dabei tat er gar nichts!
Ausser wie ein Eisbär den Boden seines
Arbeitszimmers abzuwetzen, auf- und
abgehend, auf und ab...
Seit seine lyrische Tragödie Dardanus
Schiffbruch erlitt - es waren jetzt fünf
Jahre her -, hatte Frankreichs grösster
Komponist keine Zeile Musik mehr
geschrieben und - was in seinem Fall
auf wirklich ernsthafte Probleme
schliessen liess keine einzige neue
Musiktheorie mehr veröffentlicht. War
er schon ausgebrannt, der Alte? Erst
mit fünfzig seine erste Oper und jetzt
mit sechsundfünfzig seine letzte? Oder
war er bloss verschnupft, da die Pariser,
kaum hatten sie sich an die kakophoni-
schen Kühnheiten dieses Spätberufenen
gewöhnt, ja sich sogar von Oper zu
Oper zu immer tolleren Begeisterungsstürmen

hochtreiben lassen, jetzt auf
einmal den sich überstürzenden
Unwahrscheinlichkeiten auf der Bühne

nichts mehr abgewinnen konnten und
ausgerechnet in der Oper Realismus
forderten! Da fiel einem doch glatt die
Feder aus der Hand! Und das nicht nur
Rameau. Alle Musiktragödien seit
Dardanus waren einzig dort Trauerspiele

gewesen, wo sie es nun gerade
nicht sein sollten: bei der Morgenpresse
und an der Abendkasse. Die verletzte
Ehre der Göttin Diana, die Rache Neptuns,

das Waffengeklirr seines Gottvetters

Mars und der Triumph des Apolls:
kalt Hessen sie plötzlich die Meloma-
nen Frankreichs. Man konnte die
ergreifendste Todesklage anstimmen, den
herzzerreissendsten Liebesverzicht aus-
chromatisieren, das Toben des
furchterregendsten Bösewichts durch die
Kontrabässe jagen; es half alles nicht!
Culotte morte dans la salle', zu deutsch:
Tote Kniehosen, was man auch tat! Ein
Skandal war es, eine veritable Theaterkrise,

das Ende einer grossen Epoche,
ein fürchterliches Debakel! Ja, all das,
gewiss, aber vielleicht auch nur...
Vielleicht wollten die Leute einfach nur mal
wieder lachen in der Oper; nicht immer
nur kichern, bloss weil was schief ging:
weil der Darsteller des Apolls sich in
den Seilen seines Triumphwagens
verfing oder die Venus kurz vor dem
hohen C über der Garderobe des
Heldentenors ausrutschte. Nein, richtig

4



absichtsvoll zum Lachen gebracht werden,

planmässig sozusagen, mittels
einer dramaturgischen Pointe oder
eines musikalischen Witzes. So was
soll es ja geben. Anderswo. Ja, anderswo

vielleicht, aber nicht auf einer Pariser

Opernbühne! Von der war das
Lachen offiziell verbannt worden. Vor
gut sechzig Jahren wurde der letzte
Witz von hier aus ins Exil geschickt;
und dieses Exil hatte Namen und
Anschrift: Jahrmarkttheater, Place de la
Foire, mitten im Volksviertel. Kaum
ein Ort demnach, wohin sich ein
gepuderter Blaublüter freiwillig verirrte.
Fürwahr, der Adel hatte nichts mehr
zum Lachen! Und bald auch die
Bourgeoisie nicht mehr. Denn bei jedem
Umzug in ein besseres Viertel kam den
Neureichen sozusagen um mehrere
Strassenlängen der Humor abhanden.
Tja, die Mächtigen und Reichen unserer

Breitengrade müssen schon was
aushalten mitunter! Ungerecht, dass
immer nur das Volk, dass immer nur
die, die eh den Kürzeren ziehen, was
zum Lachen haben sollen. Als dem
Königsmörder Damien, nach einem
vergeblichen Anschlag auf Ludwig
XV. das grauenhafte Prozedere seiner
Hinrichtung bekanntgegeben wurde,
sagte er beeindruckt: «Das wird demnach

ein anstrengender Tag.» Dem
Vernehmen nach konnte der Henker
darauf einige Minuten lang vor Lachen
nicht richtig zuschlagen. Ja, wirklich,
Humor braucht der Mensch. Und sei er
noch so musikalisch. Die schönen
Melodien bringen's auf die Dauer alleine

nicht!
Nun, zum Glück war Rameau keiner
von den Bierernsten. Er wirkte bloss
so, mit seinen cholerischen Wutanfäl-

5

len, seinem Geiz und seiner durchdringenden

Stimme. Aber allein schon die
extrem hagere Gestalt mit ihren grossen

leuchtenden Augen machte ihn
unwillkürlich zu einer Figur aus
irgendeinem Possenspiel. Und er, der
in La Poule ein Cembalo zum Gackern
bringt, als sei auf dem Resonanzboden
ein ganzer Hühnerhof zu Gast, hatte als
Theatermusiker einmal bei eben jenen
Harlekinaden auf den Volksjahrmärkten

angefangen, die als einzige Musikbühne

dieser Stadt noch so etwas wie
Witz versprühten. Demnach: die Oper
in der Krise, das Theater ohne Spass
und der König möchte feiern? Zum
Lachen, das Ganze! Rameau hörte auf,
in seiner Komponierstube herumzutigern,

senkte sein dürres Sitzleder vor
einem leeren Notenblatt und schrieb
Platée, nach einem Stoff, den er einmal
so einem Jahrmarktpoeten abgekauft
hatte. Schrieb sie fertig und sofort darauf

noch drei andere Opern. Denn
wenn schon Krisenmanagement, dann
gleich richtig! Der Coup gelang und
Platée wurde ein durchschlagender
Erfolg. Dies allerdings erst bei ihrer
vier Jahre später stattfindenden
Wiederaufführung in Paris vor einem
mehrheitlich bürgerlichen Publikum.
Sogar Rameaus Todfeind Jean-Jacques
Rousseau nannte die Oper göttlich.
«Das grossartigste Werk, das bis heute
auf unseren Bühnen zu hören war»,
schwärmte er. Und so laut waren die
Jubelrufe und Begeisterungsstürme,
dass man dabei leicht übersieht, dass
weder in der Tagespresse, noch in den
Lobgedichten, dass weder in den Briefen

noch in den Tagebüchern der
Zeitgenossen auch nur der geringste Hinweis

darüber sich finden lässt, dass die

begeisterten Zuschauer auch nur einmal

- gelacht hätten...

Jupiter und die
Sumpfnymphe Platäa
Platäa, eine Sumpfnymphe, ist in Jupiter

verliebt. Blöd ist sie, hässlich wie
die Nacht und - was vielleicht das
Schlimmste ist -: sie hat ein glattes
«Ungenügend» in Benehmen und
Französisch. Aber sie ist, wie bei Nymphen
wohl naheliegend, Nymphomanin; sie
wird glatt von jedem Kerl umgehauen.
Sogar wenn einer vor ihr flieht, dünkt
es sie, es sei aus Liebesverwirrung. Sie
hat, kurzum, ein lädiertes Verhältnis
zur Wirklichkeit, wenigstens was ihre
Verhältnisse, ihre amourösen, angeht.
Sonst mag sie ganz in Ordnung sein,
aber wen im liebestrunkenen achtzehnten

Jahrhundert interessierte schon das
«sonst»! Und Jupiter ist ganz achtzehntes

Jahrhundert; nicht von ungefähr
ähnelt er dem König aufs Haar. Auch
seine göttliche Durchlaucht ist mehr in
fremden Betten als auf dem Olymp
daheim, sodass seine Gemahlin, die
Juno, eine ganz etikettenwidrige Eifersuch

packt. Aber vielleicht auch nur,
weil sich ihr Jupy nicht ausschliesslich
an den offiziell dafür vorgesehenen
Maitressen abarbeitet. Seiner Majestät
geht das mit der Zeit gehörig auf die
Wanduhr. Denn einen Wecker brauchen

Monarchen bekanntlich nicht,
dafür haben sie extra Herzöge angestellt.

Le duc de Richelieu hiess der in
unserem Fall und war nicht nur der
Onkel der offiziellen Maitresse Ludwigs

zur Zeit, sondern darüberhinaus
überhaupt dafür verantwortlich, dass
Rameau zu seinem hoffestlichen Auftrag

kam. In der daraus resultierenden



Oper heisst dieser Schlüsselträger des

königlichen Schlafgemachs dann Merkur

und schlägt der Eifersucht der Juno
ein Schnippchen, indem er Jupiter zum
Schein mit der Sumpfnymphe Platäa
verkoppelt. Die Frau Königin platzt
schier vor Wut, als sie von dem Treiben
erfährt, bricht brachial in die
Verlobungszeremonie ein und reisst der
Braut den Schleier vom Gesicht...
wodurch sich alles in Minne auflöst.
Denn die Hässlichkeit der freigelegten
Jungfer ist Juno allemal das sicherste
Treuepfand, handfester jedenfalls als
alle Ergebenheitsschwüre des Herrn
Gemahl. In der darauf ausbrechenden
allgemeinden Festfreude bleibt nur die
vom Ganzen arg mitgenommene Platäa,

Rache schwörend, aussen vor.
Ehezoff als Staatsaffäre,
Beziehungstherapie als Hofkunst - das ist
wohl das, was man gemeinhin Absolutismus

nennt. Der Parnass wurde den
Privaträumen des Monarchen direkt
vorgelagert: Jupiter mimt Ludwig, Juno
gibt die Königin, Merkur ist dem Ver-
sailler Zeremoniemeister aus dem
Gesicht geschnitten und Platäa... - Ja,

richtig, wer in dieser ganzen Maskerade
ist Platäa? Die offizielle Maitresse vertritt

sie wohl kaum. Die Madame de
Châteauroux soll von einer makellosen
Schönheit gewesen sein. Bliebe die
Möglichkeit, dass diese hässliche
Mythenfigur, gerade weil sie in der
höfischen Wirklichkeit keine Entsprechung

fand, umso besser in die königliche

Strategie passte, die Frau Gemahlin
öffentlich blosszustellen. Aber so
stichhaltig eine derartige Deutung auch tönt,
sie zielt zu kurz. In Gestalt der Platäa
ist durchaus Reales chiffriert, bloss
keine Geliebte.
Als im Frühling des Jahres 1744 der
Auftrag zu einer Festoper an Jean-Phi-
lippe Rameau erging, war Ludwig XV.
drauf und dran, nach den Niederlanden
aufzubrechen, weniger angelockt durch
die Fama der holländischen Mädels, als
vielmehr mit Kanonen und Musketen
bestückt, um der kleinen Republik im
Norden gehörig eins auf den Deckel zu
geben. Das «Warum» ist hier (und
vermutlich auch grundsätzlich)
nebensächlich; wichtig nur, dass der scharfe
Louis seine Maitresse, eben die Madame

de Châteauroux, mit ins
Reisegepäck nehmen wollte und dies die
Königin zur Weissglut trieb.
Die Niederlande wurden damals fast
sprichwörtlich als Sumpf, und ihre
Bewohner als ungesittet und dreckig
beschimpft; und weil ihre Handelstreibenden

ebenso erfolgreich wie tolerant
waren, galten sie als Flittchen unter den
Nationen. - Sie merken schon: Platea
ante portas. Um die Kodierung der
Sumpfnymphe als republikanisches
Lustweib zu vervollständigen und
eindeutig zu machen, wird ihr in der Oper
die Herrschaft über die Frösche zuerteilt.

Und die titulierte man damals gern
als «holländische Nachtigallen». Der
Frosch, so Simon Shara in seinem Buch
über die Niederlande jener Jahre, The
Embarassment of Richness, war seit
dem 17. Jahrhundert «das Standard¬

symbol der hollandfeindlichen Karikaturen:

hässlich, glitschig, mit rauher
Stimme und komisch in seinen
Ansprüchen auf einen höheren Rang im
politischen Tierreich». Und Rameau
lässt es sich nicht nehmen, das aussen-
politische Kalkül, das da zusätzlich in
sein Libretto hineinrutscht, mit einem
fast kruden Naturalismus zu bedienen.
Gegen Ende des 17. Jahrhunderts war
es unter der jeunesse dorée des
niederländischen Patriziats Mode geworden,
sich einen vornehmen Stil zuzulegen,
mit anderen Worten: Die Frösche
bemühten sich in Französisch und quälten

sich ab, den bon ton à la Versailles
nachzuahmen. Ihr Radebrechen lieferte
dem gallischen Spott eine leichte
Zielscheibe, und so vergeht sich Platäa,
gerade weil sie sich um Gewähltes
dauernd so rührend bemüht, in einem fort
gegen sämtliche Regeln der französischen

Prosodie. Nicht nur hallt der
Quackklang der Frösche mittels Häufung

der Silbe «quoi» in ihren Repliken
nach, entschlüpfen ihr wegen ungenügender

Französischkenntnisse ungewollt

saftige Anzüglichkeiten und
vergreift sie sich immer wieder im Ton,
indem sie ihn zu hoch schraubt. Darüber

hinaus verwechselt sie, wie eine Art
Rudi Carrell à la française, dauernd die
richtige Akzentsetzung der Aussprache
der Wörter, betont «aimable» auf der
ersten statt auf der zweiten Silbe, dafür
aber «liberté» auf der zweiten statt auf
der dritten. Schon allein das kam im
Zeitalter der diktatorial herrschenden
Académie française einer Todsünde
gleich, und Rameau kann es sich denn
auch nicht verkneifen, jeden nur möglichen

Regelverstoss nach Herzenslust
auszubuchstabieren.

Antiholländische Keule
als Bumerang
Ludwig konnte zufrieden sein; mit
einer derartigen Oper schlug er mehrere
Fliegen aufs Mal: Er bekam ein dem
Anlass angemessenes Opernspektakel
zur Hochzeit des Kronprinzen,
inthronisierte zugleich nach langer Verbannung

den Humor wieder auf der königlichen

Bühne, wischte seinen ausländischen

Widersachern tüchtig eins aus
und wies darüber hinaus die aufdringlich

eifersüchtige Königin öffentlich
zurecht. Beeindruckend. Bloss... bloss,
dass das ganze Konzept, wie Raymond
Chandler sagen würde, eine Spur zu
clever ausgeheckt war. «Just too elaborate,

Louis. That sort always blows up
in your face.» Und so kam es denn
auch. Nicht nur dass die Maitresse, welche

die Frau Gemahlin ins Bockshorn
jagte, kurz vor der Premiere unerwartet
das Zeitliche segnete, sodass die ganze
Eifersuchtspointe ins Leere schlug oder
zumindest für den König einen unbeabsichtigt

bitteren Beigeschmack bekam;
das Schlimmste ereignete sich
vielmehr, als am Vorabend der
Hochzeitsfeierlichkeiten die Braut aus Spanien
eintraf. Nicht dass ihr Französisch sich
als abscheulich herausstellte, war dabei
das besonders Schockierende, sondern
dass das liebe Kind es puncto Hässlich¬

keit mühelos mit Platäa aufnehmen
konnte...! Und da sass nun der ganze
Hof, wie Eiszapfen erstarrt um das

junge Brautpaar geschart, während auf
der Bühne, wie in einem für einmal
nichts beschönigenden Spiegel, die
Verhöhnung des ganzen Hochzeitstheaters

durchexerziert wurde. Und als endlich,

endlich der Vorhang fiel, stammelte
die spanische Prinzessin, nichts

begreifend aber Böses ahnend, in ihrem
besten Französisch: «Quoi, quoi?»
«Bon, bon, bon» jauchzte Platäa, als
hätte sie ihre Rache am Ende doch noch
bekommen. «Gut, gut, gut!», riefen
auch die Aufklärer und Oppositionellen
in Paris, als sie vom Reinfall Wind
bekamen. Denn sie liebten Holland.
Immerhin wurden dort ihre in Frankreich

verbotenen Bücher gedruckt. Und
das höfische Kunstdiktat hatten sie
schon seit langem satt. Ihnen juckte die
Feder, endlich mal einen anständigen
Familienvater zu loben, statt immer nur
der Bettwäsche des Königs die
mythologische Bleiche verpassen zu müssen.
«Cette apparence terrible de Platée, cet
horrible phénomène nous a séduits!»,
schrie der radikale Philosoph d'Holbach

mit gespieltem Entsetzen (und
leicht deutschem Akzent, denn er war
ein gebürtiger Pfälzer). Und der sonst
so vorsichtige d'Alembert sinnierte
sogar öffentlich darüber, ob «wir denn
die Oper nur deshalb, so wie sie ist,
erhalten, weil wir das Königreich erhalten

wollen?» Anstatt diese Frage,
suggestiv wie sie eh ist, selbst zu
beantworten, fing er an, sich leidenschaftlich
für Rameau zu interessieren. «Grossartiger

Komponist», fand er bald,
«beeindruckender Theoretiker!»
Aber falls irgend jemand damals oder
heute meinen würde, Rameau hätte sich
mit Platée als eine Art politischer
Maulwurf zu erkennen gegeben, der auf
der Bühne von Versailles eine nette,
kleine Bombe deponiert hatte und sich
jetzt vor Vergnügen die konspirativen
Hände rieb, dann müssten wir ihn
enttäuschen. Rameau war vielmehr
erleichtert, als der König, nach einer
kurzen Verschnupfungspause, gute
Miene zum bösen Spiel machte und
unseren Tonsetzer zum Hofkomponisten

kürte.
Dennoch ist der Oppositionsgeist in
Platée allzu unüberhörbar, als dass er
Rameau nicht doch aus der Seele
gesprochen hätte; und wenn auch kein
unmittelbar politischer Impetus dahinter

steckt, so macht sich immerhin
lautstark ein gestärktes bürgerliches
Selbstbewusstsein bemerkbar. Das
allein schon brachte tüchtig den Wurm
ins feudale System. Und sei es auch
zunächst nur in dessen Ästhetik.

Entzauberung der
Herrschenden
Denn einen neuen Wind brauchte das
Theater des Absolutismus, das in
seinen eigenen Regelzwängen zu ersticken
drohte: die Tragödie diente streng - in
mythologischer Verkleidung - der
Selbstdarstellung der Aristokratie und
des Königshauses, und die Komödie

6



galt nicht nur als niedere Gattung,
sondern hatte sich auch grundsätzlich nur
der Verspottung der niederen Stände zu
widmen. Schon in dieser Hinsicht also
kam Rameaus Platée, in der Jupiter nun
nicht gerade die beste Figur macht, und
die einzige nicht verspottete Bühnenfigur

ein Sterblicher, sprich: ein Bürger
ist, einer kleinen Palastrevolution
gleich. In den Jahren bevor Platée in
Produktion ging, hatte nur der alte Fon-
tenelle, ein Aufklärer der ersten Stunde,
sich in einigen «heroischen Komödien»,

wie er sie nannte, der Entzauberung

der Herrschenden gewidmet, diese
aber nicht zu publizieren gewagt. Erst

gen untersagte, entrollten diese
Transparente, damit das Publikum die
Textpersiflagen auf die bekannten
Opernmelodien selber singen konnte.
Rameau - wir sagten es schon - war
sich nicht zu gut, bei diesen Possenspielen

gelegentlich mitzumischen.
Noch zur Zeit, als er an Platée schrieb,
ging ein Vaudeville mit Originalmusik
aus seiner Feder hier über die Bühne.
Er blieb mit einigen der Komödianten
sein Leben lang befreundet und immer
noch schlenderte er gern zwischen den
Marktständen, den improvisierten
Theaterchen und den Kuriositätenkabinetten

umher.

ttrsynn»

41rlt«a

Ou entend le charivari dns oiseaux à. l'aspect du hibou, qui après s'être perché quelque temps,
s'eurole sans que Platée s'en aperçoive.

Beispiel 1

1752 im biblischen Alter von 95 Jahren,

als er das weltliche Richtschwert
nicht mehr gross zu fürchten brauchte,
und zudem der Streit um ein anderes
Theater in Frankreich im sogenannten
«Bouffonenkrieg» zu regelrechten
Saal- und Presseschlachten führte, liess
er seine Fürstenpossen veröffentlichen.
Gespielt wurden sie dennoch nicht,
aber das vermutlich nur, weil nicht
genügend Schauspieler aufzutreiben
waren, die, wie Fontenelle, das
methusalemische Schutzalter vorweisen
konnten. So blieb die Komödie
Jahrzehnte lang eine Gattung, über die man
sich eher in den Salons die Köpfe heiss
reden konnte, als dass sie auf den Brettern,

die die Welt bedeuten, konkret
Gestalt annahm. Zudem war dem
König über Platée derart gründlich das
Lachen vergangen, dass er kurz nach
der Premiere die einzige regelmässig
spielende Komödientruppe im Lande,
die der Italiener, des Landes verwies.
Und man versteht den Kunsttheoretiker
Charles Batteux, der ein Jahr später,
1746, fast resignierend folgendes Fazit
zog: «Dass das Trauerspiel kein
Gelächter hervorruft, rührt daher, dass
die Torheiten der Grossen das Unglück
der Kleinen sind.» So blieben die Pariser

Theater zunächst fest in aristokratischer

Hand. Nur die lediglich zweimal
im Jahr spielenden Stegreifbuden des
Volksjahrmarkts unterstanden nicht
unmittelbar der Krone. Hier wurde der
hohe Ton der offiziellen Oper in derben
Possen parodiert, hier wurden die Arien
von Rameau und Kollegen mit neuen,
zotigen Texten versehen, und wenn der
König auch hier mit Verboten einfuhr
und etwa den Stegreifartisten das Sin-

Plebejisches in der Hofoper
Sogar in seiner königlichen Auftragsoper

öffnet Rameau den Derbheiten des
Volkstheaters Tür und Tor. So quaken
dort neben der Heldin und dem
Fröschechor auch die Oboen um die
Wette. Oder die Vögel veranstalten ein
wildes, von Rameau aber fast
mathematisch genau berechnetes Zwitscher-
charivari, das beinahe klingt, als sei es
erst in unserem Jahrhundert komponiert.

(Beispiel 1) Das Liebesseufzen,
das Platäa sowohl in der eigenen Brust
wie in der Jupiters zu entdecken
vermeint, wird mittels sprunghafter
Doppelgriffe in den Streichern zum
Geräusch einer mechanischen Lungenpumpe

degradiert, die zugleich das
Schreien eines Esels imitiert. Und einmal

entlockt Rameau seinem
Instrumentalensemble gar das asthmatische
Saitengejaule einer Drehleier und zaubert

so, dank der Macht seiner fabulö-
sen Instrumentationskunst, etwas vom
notgedrungen schäbigen Vergnügen
einer St-Germain-Kneipe auf die Ver-
sailler Hofbühne.
Derart plebejisch geriet ihm mitunter
das Possenreissen, dass das gehobene
Publikum seiner Zeit die eine oder
andere Zote dann doch als etwas zu
geschmacklos empfand, etwa, wenn
sich die Platäa beim Seufzen lauthals
verschluckt. Noch heute mokiert sich
jeder zweite Musikwissenschaftler, der
sich mit Platée abgibt, über die angeblichen

Geschmacksverirrungen in diesem
Werk. Woran man nur erkennen kann,
dass Humor auch heute noch, lange
nach 1789, so etwas wie eine Klassenfrage

geblieben ist.
Eine der sogenannten Geschmacklosig¬

keiten, die in Platée feilgeboten werden,

ist allerdings in letzter Zeit geradezu

en vogue gekommen und zu einem
der beliebtesten Kulturvergnügen
zumal des Kleinbürgertums avanciert:
die Travestie. Legt ein Mann sich für
seinen Bühnenauftritt ein Röckchen
um, können sich Herr und Frau Meier
an ihm kaum noch satt sehen. In Platée
steht sie nachgerade zentral, die Travestie,

denn Mademoiselle Platée wird
von einem Mann gesungen. Wenn auch
Rameaus musikalische Komödie sonst
nicht gerade auf eine Tradition zurückblicken

konnte, derartiges war nicht
ungewöhnlich auf Frankreichs Bühnen.
Allerdings weniger aus Pikanterie,
denn als indirekte Hommage an das
schöne Geschlecht. Die galanten Libertins

des 18. Jahrhunderts vertrugen derart

schlecht den Anblick hässlicher
Frauen, dass sie ihn, wo und wie immer
es nur ging, zu vermeiden trachteten.
Deshalb wurden die Xanthippen der
Bühne, inbegriffen Hexen und Matronen,

mit Vorliebe von verkleideten
Herren gegeben und das gemeinhin
ohne komische Absichten. So übertrug
Rameau etwa die drei weiblichen
Schicksalsdämonen in seiner lyrischen
Tragödie Hippolyte et Ariele, die dem
Helden eine fürchterliche Zukunft
voraussagen, drei Sängern in Travestie.
Und dieses berühmte Trio des Parques
geriet ihm in einer für die damalige Zeit
nicht mehr bewältigbaren enharmoni-
schen Kühnheit alles andere als
komisch. Was nicht heissen soll, dass
es nicht auch im komischen Rollenfach
die Travestie gab. In den ganz wenigen
musiktheatralischen Werken, die vor
Platée versucht hatten, in Frankreich
die Gattung der komischen Oper aus
der Taufe zu heben, war bei der
erfolgreichsten ebenfalls für die Hauptrolle
ein Travestiepart vorgesehen. In Les
amours de Ragonde, von einem gewissen

Monsieur Mouret im Jahre 1714
komponiert und in einer Neufassung
drei Jahre vor Platée wieder aufgeführt
- eine Inszenierung übrigens, die
Rameau nachweislich gesehen hat -,
kommt ebenfalls eine männertolle alte
Matrone vor. Nach dem Vorbild der
opera buffa, wo es die Tradition der
komischen Travestie schon des längeren

gab, war die Ragonde mit einem
Bass-Bariton besetzt. Platée dagegen
ist, völlig unüblicherweise, für einen
hohen Tenor geschrieben, und zwar für
den bedeutendsten Heldentenor seiner
Zeit, den damals zweiundreissigjähri-
gen Pierre Jelyotte. Obwohl den
Berichten nach keine grosse Begabung
als Schauspieler, soll Jelyotte in der
Gattung des Pastoralen durch eine
erstaunlich geschmeidige, fast
instrumental geführte Stimme sowie durch
eine fabelhafte Virtuosität brilliert
haben. Und was immer dieses Ballet
bouffon «Platée» sonst noch sein möge,
es ist nicht zuletzt eine grossangelegte
Parodie auf eben jene Schäferspiele, in
denen dieser Tenor sonst seine grössten
Triumphe feierte. Enttäuscht aber müssen

all jene werden, die jetzt erwarten,
Rameau hätte - wie Ludwig mit der

7



Charles Antoine Coypel: Porträt'Pierre
Jelyottes im Frauenkostüm

Königin - seinerseits mit seinem
Heldentenor ein Hühnchen zu rupfen
gehabt. Nein, ein privates Süppchen ist
des Kochens genug für eine Oper!
Immerhin schrieb unser Komponist für
Jelyotte seine schönsten Bühnenrollen.
Aber just da liegt der Hase im Pfeffer!
Wie gesagt, steckte Maître Jean-Philippe

in einer schon Jahre anhaltenden
Schaffenskrise, als ihm der königliche
Auftrag ins Haus flatterte. Mit der
Arbeit an Platée wurde diese nicht
einfach untertänigst ad acta gelegt,
sondern ganz im Gegenteil: Rameau hat
die Krise - die nicht nur seine private
war - in dieser Novität einer komischen
Oper bewusst thematisiert, sie
kompositorisch produktiv gemacht. Platée ist
die vor nichts halt machende Verhoh-
nepiepelung all dessen, was Rameau
musikdramaturgisch zur Operngeschichte

beigetragen hat. Und das ist
nicht wenig! Für Hörer des zwanzigsten
Jahrhunderts treten allerdings just
dadurch gewisse Verständnisprobleme
auf. Denn es kann nicht gerade behauptet

werden, dass die typische Opernform

des goldenen Zeitalters der
französischen Musik, die tragédie lyrique,
heute dem Publikum - und sei es ein
für Barockopern aufgeschlossenes -, in
ihren Konventionen und idiomatischen
Eigenarten derart geläufig wäre, dass
eine satirische Durchleuchtung ihrer
Mittel jene Lacher noch quittieren
könnte, die sie verdiente.

Ironisierung der
«tragédie lyrique»
Einen Teil der Anspielungen können
wir uns allerdings von vornherein
schenken; es sind dies die versteckten
Corneille- und Lully-Zitate, die -
obwohl sie den mit diesem Bildungsschatz

vertrauten Zeitgenossen
Vergnügen bereitet haben mögen - eine zu
untergeordnete Rolle im Ganzen spielen,

als dass, wer sie überhört, Wesentliches

verpassen würde. Auch eine
zweite Form der Ironisierung verträgt
es, dass man ihre zusätzliche Pointe
überhört, da ihre Mittel, auch ohne dass
der Hörer sie stilkritisch einordnen
kann, dramaturgisch funktionieren. Es
sind dies die Verstösse gegen die strenge

Etikettenhierarchie, die unter dem
Personal einer absolutistischen Kunst¬

form nunmal zu herrschen haben.
Überlassen wir darum getrost Spezialisten
das Schmunzeln, wenn ein niedrig
gestellter Gott wie Merkur eine weit
gewichtigere Auftrittsmusik erhält als
die höchste Göttin, Juno! Letztere
bekommt nämlich gar keine! Und so
platzt sie wütend in das Geschehen herein

- und erreicht dadurch, dass die
Szene auch so ihre Wirkung erhält.
Was schon empfindlicher dem
intendierten Spass im Wege steht, ist das
aktuelle Nichtwissen um die in Platée
fortwährend parodierten Gepflogenheiten

der tragédie lyrique als musikdramatische

Gattung. Da gab es, wie in
jeder Kunstform, bestimmte obligate
Versatzstücke, ohne die der
Schönheitskleister nicht richtig hält. Kein
lyrisches Trauerspiel etwa ohne ein
tüchtiges Gewitter. Also liefert
Rameau, wie auf Vorrat, gleich deren
drei. Kein Libretto der Zeit auch, das
nicht eine Hymne auf die Sonne vorsah.
Aber was tun, wenn die Bühne, wie in
diesem Fall, ein Sumpf ist und deren
Bewohner, die Frösche, unter einem
strahlenden Himmel auszutrocknen
drohen? Dann muss eben ein Bittgesang

an die Sonne her, nach Möglichkeit
nicht zu scheinen!

An sich ist schon die Verlegung der
Haupthandlung in einen Sumpf eine
einzige Veräppelung des damals so
beliebten Genres der Pastorale, wie

auch das unsinnige Liebeswerben Jupiters

um die hässliche Najade Platäa das
erotische Monopolthema der Zeit
gehörig auf die Schippe nimmt.
Keine Barockoper ohne Maschinenwerke.

Die Wunder der Himmelsmechanik
liessen auch den abgebrühtesten Höfling

vor Staunen schier aus der Privatloge

kippen. Also her mit dem Zauber!
Bloss dass in «Platée» die
Metamorphosekünste der Bühnentechnik dazu
herhalten müssen, den Gott aller Götter
zuerst in einen Esel, dann in eine Eule
und zuletzt bloss in ein Wölkchen zu
verwandeln. Platäa ist da wohl die Einzige

im Saal, die es vor Bewunderung
schier überschlägt.
Gewiss weit weniger spektakulär, dafür
aber umso mutiger und selbstironischer
ist Rameau, wenn er eine seiner grös-
sten Instrumentalleistungen der Lächerlichkeit

preisgibt. Es handelt sich dabei
um die grosse Chaconne, die jeder seiner

Opern als Finale die orchestrale
Krönung verlieh. Man kann sich die
Damen und Herren der haute volée gut
vorstellen, wie sie nach mehreren Stunden

gesellschaftlicher Pflichtausübung

im Opernhaus jetzt noch minutenlang
die gelehrte Instrumentalakrobatik des
Herrn Compositeur mitanhören mus-
sten. Mit sarkastischem Vergnügen hat
Rameau seiner Platée darum eine
Chaconne aufgebürdet, die an schierem
Klangfett, an Endlosigkeit und Langeweile

kaum noch zu übertreffen ist.
Aber da, einem uralten Gesetz der
Kunst zufolge, die Darstellung der
Langeweile selber nie langweilig werden
darf, hat unser Schalk für den guten
Hörer auch über dieser Parodie feierlichen

Leerlaufs einen Korb voller Pointen

ausgestreut. Passagen werden von
einer gross angekündigten Soloflöte
nackt ins Nichts gehängt (Beispiel 2);
ein vor lauter Gewichtigkeit ins Leere
stampfender Bass treibt Auftaktbewegungen

aus dem Orchester hervor, die
nirgendwohin führen; ein endloser
pastiche von dramatischen Klischees
pocht nur auf eines: auf die Hohlräume
der instrumentalen Resonanzkörper.
Kurz, da montiert einer einen Katalog
aus «'Was-hätten-wir-denn-da-so-alles»
zusammen, der - einzig und allein, weil
die formale Stringenz, das «Warum»
fehlt - sich selber um den Verstand
bringt.
In der schonungslosen Parodie auf ein
an sich beeindruckendes, aber dennoch
überlebtes Genre ähnelt Platée in mehr
als einer Hinsicht dem Don Quijote des
Cervantes. Auch mit diesem Werk gab

sein Autor einer überaus beliebten
Kunstgattung seiner Zeit den Todes-
stoss: den sogenannten Amadis- oder
Ritterromanen. Auch Don Quijote ist
eine Reflexion über eingeschliffene
Kunstregeln, ein Roman über das
Romanschreiben, sowie bei Platée die
Oper auf dem Prüfstand steht. Beide
Werke sind zugleich auch Röntgenbilder

ihres Zeitalters, Produkte einer
Krise, deren Humor sich gerade am
Wissen um diese Pattsituation entzündet.

So entständen zwei in ihren Mitteln
enzyklopädische Abgesänge auf eine
ganze ästhetische Epoche; Sterbeinven-
tare, die spottgeladen dem Neuen Platz
schafften.
Darüber hinaus frappieren die unmittelbaren

Parallelen. Auch in Don Quijote
schreitet der Humor das ganze Terrain
zwischen hochgelehrter Anspielung
und plumpem Kalauer aus. Da wird der
hehre Ton des pastoralen Schäferspiels
unsanft auf den Boden des realen
Landlebens heruntergeholt; hat der Held
beziehungsweise die Heldin jeden
Bezug zu ebendieser Wirklichkeit
verloren; wird Don Quijote für seine

Beispiel 2 (aus dem Erstdruck von 1749; mit freundlicher Genehmigung der
Zentralbibliothek Zürich)

8



Beispiel 3

Gesangskunst (wie Platée mit Frö-
schengequake) mit Katzengejaule
gedankt; es gibt sogar bei Cervantes eine
ähnliche Pseudohochzeit mit einer
Verschleierten, die in Wahrheit ein Mann
ist. Zudem wechseln in Platée wie in
Don Quijote fortwährend die
Erzählperspektiven. Dadurch erscheint bald
die ganze Oper konstruiert wie eine
russische Matrjoschka-Puppe: Der Prolog
stellt eine Figur vor, die eine andere
Figur vorstellt, die ihrerseits wieder
eine weitere introduziert, bis wir endlich

bei Platäas leidvoller Geschichte
anlangen. Aber auch Jupiters
Scheinwerbung um sie ist - so stellt sich in der
Mitte des zweiten Aktes heraus - nur
eine Schale innerhalb dieser satirischen
Zwiebel. Im Inneren, wie im leeren
Auge des ganzen Strudels, sitzt der
Wahnsinn und hält alle Fäden in der
Hand. Mit einem Mal bricht alle Handlung

ab und La Folie betritt die Bühne.
Und mit ihr der Meister selbst. Rameau
leistet sich hier seinerseits eine kleine
Travestie und präsentiert seine Muse in
ihrer ganzen allmächtigen Verrücktheit.
Sie hat absolut keine dramaturgische
Funktion im Ganzen; sie ist einzig und
allein da, um in einem fast heiligen
Delirium zu zeigen, was sie alles kann.
Zuerst gibt La Folie ein eindrückliches,
wenn auch völlig deplaziertes Musterehen

ihrer stupenden Kompositionstechnik

- eine kleine Rameausche
Harmonielehre in Taschenformat -, dann
aber legt sie sich richtig ins Zeug und
singt hintereinander zwei Arien, die die
Aussagen ihrer Textvorlagen musikalisch

ins genaue Gegenteil verkehren.
Ein leichtfüssiges Gedicht wird nur
durch die Macht der Klänge in einen

herzzerreissenden Trauergesang
verkehrt (Beispiel 3), und anderseits gerät
eine Liebesklage in dieser amoklaufenden

Gurgel zu einer kichernd hüpfenden

Jubelarie (Beispiel 4). Mit La Folie
zeigt Rameau kritisch und triumphierend

zugleich die Achillesferse aller
künstlichen Vollkommenheit. Auf dem

Wellenkamm ästhetischer Virtuosität
fallen Schönheit und Wahrheit auseinander.

Eine perfekte Metierbeherrschung

erlaubt es, alles und jedem
Glanz und Überzeugungskraft zu
verleihen, auch der Lüge. Der Witz des
Ganzen camoufliert nur wenig die Falltüre

ins Leere, das Vakuum im Inneren
seines artistischen Wirbels, die Kühle
im Herz dieses und jedes Meisterwerkes.

Schon die Antike kannte das orphische
Singen als eine Form göttlichen
Rasens, als furor divus, wo der Sänger
in einer Art delirierender WahrheitsVerkündigung

verfiel. «Dieser Rameau ist
ein grosser Musiker», fand schon
Voltaire, «man muss ihm darum erlauben,
verrückt zu sein». Nun war der grosse
Jean-Philippe natürlich alles andere als
hirnverbrannt; nicht zuletzt dank seiner
Harmonielehre ist er als einer der
brillantesten Köpfe, die die Musik je kannte,

in die Geschichte eingegangen. Und
dennoch holte ihn eines Tages - wenn
auch Jahre nach Platée - das Teufelchen

der künstlerischen Allmachtsfantasie
ein. In einem wahrlich grössen-

wahnsinnigen Akt hat er in seinen letzten

theoretischen Schriften versucht,
die Gesetzmässigkeiten des ganzen
Universums einzig und allein aus seiner
eigenen Harmonielehre abzuleiten. Ein
wirkliches Delirium der Vernunft
ergriff da am Ende unseren Komponisten,

der soviel konnte, dass er stolz
von sich behauptete, er würde, wenn es
sein muss, La Gazette de Hollande
vertonen (ausgerechnet die von allen
Zeitungen!), und der in Platée sogar den
Wahnsinn wie einen klugen Gesellen
singen zu lassen vermochte

Fred van der Kooij

9


	Platée - Rameaus Selbstporträt im Zerrspiegel = Platée : autoportrait de Rameau dans un miroir déformant

