
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1992)

Heft: 32

Artikel: Ein Streifzug durch Tante Cäcilias Kolonialwarenladen = Tournée dans
le comptoir de denrées coloniales de tante Cécile

Autor: Kooij, Fred van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c
<d

ö
rc

Ë
2
cS

5
75
m
C
o
Ô
*
(/)

.2

o

a
0)

H a>

ö
JZ
0

>0)

Ü
0)

3
M
c
ID
*»

"O
o"®

0) 4- </>

a a>

3 En
8gN
ÜÖ

0 « »
C M
id a>

4* "O -4)
im

</> 0) C
>4) o
E"°

c 3 0)
o-o

III

Zum Colombus-Jahr: Ein Streifzug durch
Tante Cäcilias Kolonialwarenladen

Dort, wo sich in der Geschichte der europäischen NeuzeitMusik und Kolonialismus aneinander gerieben haben, wird -wie ein Wundpflaster - gemeinhin das Etikett »Exotismus»
aufgeklebt. Ein bisschen Chinoiserie als musikalischer
Ertrag der Zerstörung ganzer Hochkulturen, ein TröpfchenPentatonik als Destillat blutiger Metzgereien - ist das wirklich

alles? Nein, gar so kaltschnäuzig sind wir denn auchwieder nicht. Wer genau zuhört, vernimmt inmitten der
exotisierenden Maskerade, zwischen all den Glöckchen,näselnden Oboen und dem »barbarischen» Getrommel hin
und wieder einen delikaten Trauerton, eine leise Erschütterung.

Gewiss, keine Richterskala würde diese registrieren;da brauchen wir schon feinere Messgeräte, um zu entdecken,dass der Kolonialismus Wesentlicheres in den Partituren
hinterlassen hat als ein Häufchen Exoten-Tinnef.

[TJrÄSSÄSW -a musique
L^où,^3srh.||J^gese°s<mt,ltoiH:hés^on^ol^
et le co'on,fVfJTsme», comme un sparadrap. iv}|jsations
l'étiquette 'de l'anéantissement de

boucheries
chinoiserie au de pentatonisme au b

sommes pas si
entières, une g bien tout? Non, nou attentivement
sanglantes, cela est-db«e iconque écouté attent^
cyniques, après toUerrjère ,a mascarads exotiq

g ^ ces
percevra ça et"fL ttes ces hautbois n®®. deuil, un

Älurlnades^
fe\'eÂÎe«; il déposons le» partirons

dâvaPnTageéqÛëVdé?a paco.iUe pour ind-genes.

Von Fred van der Kooij
Von berufener Seite ist Shakespeares
vom Winde der Utopie geschwängerter
«Tempest» als «das erste grosse Kolonialstück

der Weltdramatik» (André Müller)

apostrophiert worden, und da in ihm
der Musik eine alles entscheidende Rolle

zugewiesen ist, soll er die Anfangsstation

unserer Reise durch die
Klangkontinente des Kolonialismus bilden.
Das Stück handelt bekanntlich von
einem vertriebenen Herzog, den das
Schicksal auf eine Insel verschlug. Dort
machte er sich die Gesetze der Zauberei
zu eigen, mit denen er zum Auftakt
weiterer Geschehnisse einen Sturm
entfacht, der ihm seine politischen Gegner
schiffbrüchig und in corpore ans Gestade

spült.
Ein von Rache, Klugheit und Magie
gelenkter Aufklärungsakt kann beginnen,

in dessen Verlauf das gegnerische
Strandgut entlarvt, gefoppt, entmachtet
und damit schliesslich die Rückkehr des
Herzogs ermöglicht wird. «Glück auf!»
scheint zum Schluss Shakespeare
seinem fürstlichen alter ego zuzurufen,
wie einander die Bergleute, bevor sie
sich in die schwarzen Eingeweide der
Welt abseilen lassen; Glück auf! - denn
der zurückkehrende Herzog hat in seiner

insularen Einsamkeit den Nektar der
Utopie getrunken Mit der just damals
in Gang gekommenen Entdeckung und
Eroberung aussereuropäischer Konti¬

nente ist dieses Lehrstück auf vielfältigste
Weise verknüpft. Unser grosser Ta-

schentrickspieler hat gleich mehrere
Dokumente der zeitgenössischen
Kolonialpolitik eingeschmuggelt. Da ist zum
einen der Essay «Von den Kannibalen»
von Michel Montaigne, worin dieser,
die vorgefassten Meinungen eines
Brasilienfahrers skeptisch hinterfragend,
aus den Bräuchen der angeblich so
primitiven Indianer geradezu einen Idealstaat

herauspräpariert. Und zum anderen

ist da der Zeugenbericht eines
Schiffbruchs mitsamt wundersamer
Rettung auf einer der Bermuda-Inseln,
in den eine Fregatte involviert war, die
sich, zwecks Niederschlagung einer
Meuterei, auf dem Weg nach der englischen

Kolonie Virginia befand. Alle
weiteren Bezüge zum indianischen
Kontinent hat Shakespeare mit einer
Unbekümmertheit, die Schule machen
wird, keck hinzufabuliert. So wurde aus
dem Kannibalen von Montaigne durch
simple Buchstabenumstellung der
Inselbewohner Caliban, und als dessen
arabische Mutter figuriert eine gewisse
Setebos, deren Name dem Hauptgott
der nordamerikanischen Indianer
entwendet wurde. Bei soviel
Identitätsanagrammen verwundert es nicht, dass
Shakespeare die Neue Welt in kühner
geographischer Rochade wie eine
Fussmatte vor die eigene Haustüre schiebt.

4



Die paradiesische Insel Bermuda ist
kurzerhand im Mittelmeer neu
aufgeschüttet, ratzekahl entlaubt und
flächendeckend wieder aufgeforstet mit allen
nur erdenklichen europäischen Wunschträumen.

Und konsequenterweise heisst
es ironisch von einem, der das Prinzip
Hoffnung auf diesem portablen
Welttheater besonders wild treibt, «dass er
diese Insel noch in seiner Tasche mit
nach Hause tragen wird». Auf unserer
Modellbühne wird das Bekannte und
Vertraute, einer politischen Generalrevision

wegen, kurzerhand auf den Kopf
gestellt. Da werden Kronprinzen zu
Tagelöhnern und Handlanger zu Königen,
bis die Durchrüttelung der Verhältnisse
bessere freisetzt. Und vom wirklichen
Bermuda kommt, wie es einmal heisst,

Ergötzen dienen, wandeln sich in den
Händen des Exilfürsten zu mächtigen
Waffen kultureller Erneuerung. Er,
Prospéra, der schon im Namen die zukünftige

Blüte trägt, eignet sich die
Bodenschätze der Neuen Welt nur deshalb so
selbstverständlich an, weil er als einziger

konkret mit ihnen etwas anzufangen
weiss. Gegenüber diesem Kapellmeister

des Kolonialismus schrumpft der
blinde Geniesser des paradiesischen
Ohrenschmauses, Caliban, zu einem
zwiespältigen Gnom. Ebenso
leichtgläubig wie amoralisch muss der Kerl
einfach zum Bösen neigen. Ach, wie gut
tut unser ethisch weitaus gefestigterer
Zauberkönig doch daran, dem kindischen

Zwerg die Sklaverei angedeihen
zu lassen! Und wie klug bricht er -
damit die musikalischen Bodenschätze
nicht weiterhin sinnlos verklingen - die
Verträge mit ihm nach Belieben! Tja,
sagte nicht Walter Benjamin, dass jede
kulturelle Errungenschaft sich auf einen
Akt der Barbarei gründe? Nun denn,
worauf warten wir noch?!
Inmitten der sonst bloss orientalisch
eingefärbten Schäferspiele seiner
Ballettoper «Les Indes galantes» hievt
Jean-Philippe Rameau im Jahr 1735
aus heiterem Himmel den Kolonialismus

auf die königliche Hofbühne.
Rücksichtslos gegenüber den zarten
Gemütern in den Logen, behandelt der
zweite Auftritt eine konkrete Episode
des mit Columbus anhebenden
Völkermordes: den Holocaust an den Inkas
durch die spanischen Invasoren. Aber
wer im Libretto nach Empörung sucht,
bemüht sich vergebens. Denn das
Bedauern des Textdichters im Vorwort galt
nicht einem ausgerotteten Volk, sondern

- einzig und allein dem Bühnenbildner
des Abends. «Wie schade», unkt er dort
betroffen, «dass das zweite Entrée,
bevölkert mit den Inkas von Peru, nicht
länger mit der pompösen Dekoration
ihrer Sonnentempel ausgeschmückt
werden kann, da diese durch die glücklichen

Eroberer Amerikas zerstört wurde,

diese Sieger, die mit mehr vergoldeten
Lorbeerblättern bedeckt wurden, als

ihrer jemals in die Fussstapfen der
Kriegsgöttin gestreut ward».
Konsequenterweise zeigt das Libretto eine
Inkagesellschaft, die allein schon wegen
ihrer «fatalen Religion» kein besseres
Los verdient hat, als das, welches ihr
beschieden war.

Die Musik wechselt das
Lager
Und die Musik? Ah, die Musik Nun,
ihr muss man immerhin zugute halten,
dass sie auf diesen Ton der Henker nicht
ungebrochen einstimmt. Mehr noch:
Kaum schreitet der nach Strich und
Handlungsfaden als Bösewicht
ausgewiesene Oberpriester zur Sonnenfeier,
wechselt die Musik - als werde ihr die
Denunziation am Ende zu bunt - un-
überhörbar ins feindliche, ins indianische

Lager hinüber. Das Zentrum bildet
die Arie «Brillant soleil», wird von
jenem im Textbuch als bodenlos verdorben

gezeichneten Geistlichen Huascar
gesungen und müsste demnach wohl

eher negative Gefühle bei europäischen
Zuhörern freisetzen. Aber Rameau gerät
diese «Abgöttern» geweihte Barbarenode

derartig mitreissend, dass sie, zum
Te Deum umgedichtet, bald darauf in
den Pariser Kirchen zum Hochamt
erklang! Und obwohl nach damaliger
Ansicht die Wilden das Moll nicht kannten,
gestaltet er das Vorspiel zu dieser
Sonnenzeremonie im kleinterzigen Modus,
wodurch sich in die Feierlichkeiten ein
Trauerton mischt, der für einmal nicht
dem unterbeschäftigten Bühnendekorateur

gilt.
Die zeitgenössische Kritik, die an den
«Indes Galantes» die Reihung belangloser

Pastoralintrigen rügte, lobte die
dramatische Wucht, womit sich der Inka-
Auftritt von alledem absetzt. Rameau,
die Beanstandungen ernstnehmend,
legte schon ein Jahr später eine revidierte

Fassung vor, die nicht nur dem Gang
galanter Abstrusitäten eine Prise mehr
Vernunft beimischte, sondern zudem
einen ganzen Akt im Stile des Inka-Ent-
rées hinzufügte. In diesem neuen
Handlungskomplex, der den an sich nicht
gerade Solidarität versprechenden Titel
«Les Sauvages / Die Wilden» trägt, ist
die noch arg zwiespältige Haltung
gegenüber der Inka-Katastrophe durch
eine energische Ablehnung jedweder
kolonialer Eroberungspolitik ersetzt
worden; Rameau hat damit um fast zwei
Jahrzehnte die Kulturkritik Jean-Jac-
ques Rousseaus vorweggenommen.
Dass sie - nach einer noch heute nicht
überwundenen dramaturgischen Usance

- ins Polsterbettchen einer Liebesaffäre

zu schlüpfen hat, weicht ihre
Radikalität kaum auf. Wie in «Les Incas du
Pérou» muss sich der politische Diskurs
hier im Minnesang einer Brautwerbung
bewähren. Schon dort stand eine
einheimische Schönheit unschlüssig zwischen
den Avancen eines Landsmannes und
denen eines spanischen Kolonialisten;
letzterer hat den fescheren Schnurrbart
und die kreditwürdige Taufe, ersterer -
der Inka - die besseren Argumente. Und

bloss der Tau hinzu. Mit anderen Worten:

Schon zu Anfang seiner Begriffsgeschichte

wird der Exotismus auf das
reduziert, was ihn auch weiterhin
auszeichnen wird: das Kondenswasser auf
dem eigenen Spiegelbild zu sein. Für
die Kunst reiht sich der Kolonialismus
bloss demütig unter die Lieferanten von
Verfremdungseffekten ein. Und so
konnte Shakespeare in seinem «Sturm»
bereits ein Paradoxon prägen, das auch
uns hier, nachgeliefert, als Motto dienen
kann:
«Wir alle fanden uns, als niemand mehr
sich selber war.»

Der umstülpende Zauber
der Musik
Und dazu gibt's Musik! Denn bei
diesem doppelten Umbau des Vertrauten
ins Fremde und des Fremden ins
Vertraute macht sie mit ihrem Zauber das

ganze Umstülpungsprozedere erst möglich!

Durch ihre Klänge gebannt, können

die verschiedensten Protagonisten
auf der Insel herammanövriert werden
wie Kaninchen im Versuchslabor. Doch
damit nicht genug: Die Harmonie des
Eilands steht stellvertretend für die Be-
herrschbarkeit seiner und aller
Naturkräfte. Denn dessen «süsse Lieder», die
dem Wilden Caliban bloss zum naiven

5



so entlarvt er das Gerücht der kulturellen
Überlegenheit der Europäer als pure

Ideologie: «Es ist das Gold, das diese
Barbaren, ohne ihre eifrige Begierde je
stillen zu können, verschlingen. Das
Gold, das unsere Altare nur als Ornament

ziert, ist der einzige Gott, den
unsere Tyrannen verehren.» - Doch ach,
die Liebe hört auf Klugheit nicht, und so
ergattert der gewichste Schnauz im Urteil

des Mädchens die höhere Punktzahl.

Doppelt besiegt, wirft sie sich dem
spanischen Penetrator in die Arme.
Auch im neuen «Sauvages»-Entrée ist
eine Indianerin der begehrte Mittelpunkt.

Diesmal aber buhlen gleich drei
Liebhaber um sie - ein untrügliches
Zeichen, dass sich der Fernhandel belebt
hat. Zum schon bewährten Kandidatenpaar

gesellt sich ein Franzose. Doch
etwas in der Lenkung der ach-so-freien
Wirtschaft muss da hinter den Kulissen

schiefgelaufen sein, denn die junge Frau
lehnt jetzt gleich beide Europäer ab und
bevorzugt ihren Landsmann. Ihre Gründe?

Der Spanier ist der Umworbenen zu
gewalttätig und herrschsüchtig, der
Franzose hinwiederum zu kühl und
unberechenbar. «Wir in unseren Gegenden»,

sagt sie, «folgen der unschuldigen
Natur. In unseren Wäldern ist man
aufrichtig. Wir weisen sowohl die gewalttätige

wie die kühle Haltung ab.» - Die
beiden Europäer sind sprachlos. So war
das mit der Regie nicht verabredet! Auf
einmal steht man da wie ein
angeschmierter Sünder an der Himmelspforte:

«Ist es unseren Herzen dann
verwehrt», stammeln sie, «die Milde zu
geniessen, die überall hier die Launigkeit

vertreibt?» - Nicht unbedingt. So
wenigstens verheisst es die Schlussapotheose,

mit der die Disharmonien der
Kulturdebatte sich versöhnlich in einen
Tanz der grossen Friedenspfeife auflösen.

Die Europäer sollten nicht wie
Krieger, sondern als friedfertige
Handelsleute die neue Welt bereisen; das
Paradies stünde dann auch ihnen allemal

offen. Wie schon bei Shakespeare
scheint die Utopie mit Händen greifbar,
und erst spätere Generationen werden
unsanft zu spüren bekommen, wie blutig

sich auch der Händedruck des Han¬

delskapitals im Fleisch der davon
Befriedeten eingräbt.
Merkwürdig, aber sogar in diesem weitaus

radikaleren Zusatzauftritt entsteht
der Eindruck, als wäre die Musik nach
wie vor hellsichtiger als das, was ihr
ideologisch abverlangt wird. Ein
Beispiel: In einem Rezitativ mit nachfolgender

Arie befiehlt der Indianerfürst
seinen Kämpfern, um weiteres Blutver-
giessen zu vermeiden, mit den europäischen

Aggressoren Frieden zu schlies-
sen. Sein Gesang wird dabei mehrmals
von Fanfaren aus dem Lager der
Kolonialarmeen unterbrochen. Obwohl in
der Partitur mit «gai», also «fröhlich»,
überschrieben, wirken die Blecheinschübe

alles andere als sanftmütig. Die
formal höchst ungewöhnliche Art, das
Rezitativ mit Militärsignalen zu
durchkreuzen, gibt dieser Musik eine Aggressivität,

die die objektive Gewalttätigkeit
der französischen Invasionsarmee
ohrenfällig macht. - Aber damit nicht
genug: Unmittelbar anschliessend erklingen

einige Instrumentaltakte, die den
Auftritt neuer Protagonisten ankündigen.

Semantisch lässt sich diese
klingende Visitenkarte zweifelsfrei deuten:
Ahnliches begleitet bei Rameau immer
nur Schurken und Dämonen. Umso
überraschender, dass hier jetzt die
angehenden Kolonialherren auftreten!
Noch bevor sie im Kulturvergleich der
kommenden Szenen gegenüber den
sogenannten «Wilden» den kürzeren ziehen

werden, weist also die Musik - und
sie allein - die Europäer als die wirklichen

Barbaren aus!
Ähnlich aufschlussreich ist die
kompositorische Faktur des abschliessenden
«Tanzes der grossen Friedenspfeife»
(Beispiel 1 mit dem die Indianer ihren
Vorstellungen einer repressionsfreien
Völkerverständigung Nachdruck
verleihen. Grundlage ist das mit ein paar
unüblichen Sprüngen ausreichend als
indianisch ausgewiesene Cembalostück
«Les Sauvages», das Rameau einige
Jahre vorher unter dem Eindruck von
zwei in einer Pariser Jahrmarktsbude
ausgestellten veritablen Rothäutern
geschrieben hatte. Um zu verstehen, was
Rameau mit dieser Vorlage, der die zir-
zensiche Sensationslust hörbar
innewohnt, anfängt, muss noch einmal
vergegenwärtigt werden, welche Absicht er
verfolgt. Der Tanz soll den europäischen

Hörern ja die moralische Überlegenheit

einer ihnen sonst bloss kurios,
um nicht zu sagen absurd erscheinenden
Fremdkultur sinnfällig vor Ohren führen.

Rameau entscheidet sich zu diesem
Zweck für eine Bearbeitung, die diesen
Bewusstseinswandel direkt in den
kompositorischen Verlauf einschreibt: In
kunstvollem Kontrapunkt schiebt er
nach und nach majestätische Chöre und
lyrische Duette über die ursprüngliche
Instrumentalgroteske. Statt also bei
seinem Publikum den Respekt für das
Naturvolk mittels einer auch heutigen
Musikethnologen noch genehmen Nachahmung

ihrer Musik zu heben, geht unser
Komponist genau den entgegengesetzten

Weg: Er adelt die indianische Kultur
als eine der eigenen ebenbürtige mit

6



Danse dn Orand Calnmet de la Paix, executëe par Les sauvages

Rondeau

is Duo
W Zima éÉ F cr éf |jt

Forête pai_si _ bles, Forêts pai _ si _ bles, Ja_

P
Adario

Forêts pai - si _ bles, Ja.

_ mais un vain dé - sir ne trouble i _ ci rigs coeurs

Choeur des sauvages
Snprapoa f

Beispiel 1 : Drei Ausschnitte aus dem «Tanz der grossen Friedenspfeife» aus Jean-
Philippe Rameaus «Les Sauvages»

jener Sublimierangstechnik, die wie
keine andere europäisch ist: mit der
Kunst der Polyphonie.
Denn nur ein Jäger imitiert das Wild.
Wem am Unbekannten wirklich gelegen
ist, der lobt es mit Bekanntem. So wird
gerade in der kompromisslos antikolonialen

Oper «Montezuma», zu der Carl
Heinrich Graun die Musik und
pikanterweise Friedrich II. das Libretto
schrieb, die abendfüllende Klage um die
Vernichtung des aztekischen Reiches
nicht ein einziges Mal von der bei ähnlicher

Stoffwahl sonst obligaten exotischen

Streuwürze geschmacksveredelt.
Aber gerade das im Rampenlicht
Besungene hat nicht selten von der Gasse
her die Zugluft der Verachtung im Rük-
ken. Die Attribute der Zigeunerkultur
etwa, womit sich die andalusischen
Bürger noch heute bis hin zur
Sonntagstracht schmücken, haben die
Fahrenden selbst noch vor keinem Pogrom
geschützt. Im Gegenteil. Hatte noch
Robespierre den Sklavenaufstand in
San Domingo energisch unterstützt, so
setzte Napoelon mit seinem Ägyptenfeldzug

wenige Jahre später ganz andere
Zeichen. Von diesem Sinneswandel im
Ausklang der Revolution zeugt ein
erstaunliches musikalisches Dokument.
Im Jahre 1809 wurde unter riesigem
Kostenaufwand und in Gegenwart von
Napoleon und den Königen von Sachsen

und Westfalen in Paris eine grosse
Oper über die Anfänge des Kolonialismus

uraufgeführt. Das aus der Feder des
kaiserlichen Hofkomponisten Gasparo
Spontini stammende Werk trug den
Namen des ersten Conquistadors Fernando
Cortez und stellte die im Untertitel
angekündigte «Eroberung Mexicos» auf
die Bretter. Cortez und seine Männer,
Helden samt und sonders, stossen in der
Neuen Welt erstmals auf Einheimische.
Ein grosses Tableau. Dass dabei weniger

die Indianer als vielmehr deren
portugiesische Invasoren bedroht sind,
wundert bald nur noch die Unbelehrbaren.

In einem den ganzen Orff
vorwegnehmenden, tollkühn lärmenden Auftritt

malt Spontini die furchterregende
Barbarei der Exoten. Davon hebt sich -
ein stilistischer Bruch, der sich gewaschen

hat — der Zivilisationsschall der
Europäer ab. Der aber nun ist wirklich
von besonderem Blute, lehnt er sich
doch unüberhörbar- an die Marseillaise
an! Gewiss doch! Auf dem Höhepunkt
der Kulturkonfrontation entblödet
Spontini sich nicht, dem von ihm
verklärten Schwein Cortez die Schlussphrase

jener Revolutionshymne in den
Mund zu schieben, und das notengetreu.
Fürwahr ein starkes Stück! Dieser wohl
grösste aller Befreiungsgesänge der
Völker, den zu singen pikanterweise
dem französischen Volk von Napoleon
untersagt ward, wird wenige Jahre nach
seiner Entstehung zum Knechtungsarioso

eines kantilierenden Kolonialisten

pervertiert.
Das Exotische ist das per se
Nicht-Authentische. Das zeigt sich am
schlagendsten bei jenen Komponisten, die
besser wussten als sie taten: Der
mütterlicherseits von Indios abstammende

7



Andantino. (J^x so.)
Vial. I.

.25 rail, un poco a (empo

Beispiel 2: Anfang und Mittelteil aus der Arie «Pays merveilleux» aus Giacomo
Meyerbeers «l!Africaine»

Brasilianer Carlos Comes lässt in seiner
abermals die Kolonialisierung
Lateinamerikas nachstellenden Oper «Il
Guarani» den Auftrittsgesang einer
Indianerprinzessin ausgerechnet im Tonfall
einer - Mazurka erklingen. Welch
unfreiwillige Offenbachiade! Da kann
man nur sagen: Das Fremde ist nur
fremd, weil es dort auftritt, wo es nicht
hingehört. Ein Rabbiner erzählte mir
einmal, wie ein israelischer Kollege, der
erstmals in Europa weilte, von der
Synagoge aufgefordert wurde, doch bitte
zum Ritus einen Gesang beizutragen, -
worauf dieser in hebräischer Kontrafaktur

die Eurovisionshymne anstimmte.
Scheinbar ist das Exotische nur als
Kopf- und Querstand definierbar, es ist
der strahlende Auftritt des Unzuständigen.

Wie das Öffnen irgendwann
vertauschter Reisekoffer.

Die gespaltene Zunge
An keinem Werk hat der Wahlpariser
Giacomo Meyerbeer länger gearbeitet
als an seiner Oper «Die Afrikanerin».
Über nicht weniger als 26 Jahre
erstreckt sich die Komposition an diesem
œuvre ultime. Es drängt sich darum die

Vermutung auf, dass das Schicksal einer
in Europa gefangengehaltenen
indischen Fürstin, die erst nach langem
Exodus zu ihrer Insel voller Milch und
Honig zurückkehren darf, nur schwer
bewältigbare Gefühle in dem streng
nach mosaischem Glauben lebenden
Komponisten hervorrief. Unüberhörbar
verklärt sich in einer zentralen Arie des
Werks (Beispiel 2) das «pays merveilleux»

der Afrikanerin zum Gelobten
Land. Trotz ausladender Bühnenpräsenz

legt sich ein Schleier visionärer
Entrückung über die Szene, gesponnen
aus filigransten Instrumentationseffekten.

So wird die exotisierte Sehnsucht
verwoben mit dem jüdischen Heimweh
eines sich in der Diaspora unaufhebbar
fremd fühlenden Komponisten. Ist
vielleicht deshalb die Geographie dieser
Oper, die eine indische Prinzessin zur
Afrikanerin deklariert, so verworren,
weil dadurch auf ihrer Landkarte auch
das Privatpalästina ihres Schöpfers
Platz hatte? - Ausgelöst wird das
lyrische Entzücken durch eine zum Ballett
chiffrierte Gesellschafts totale, in der die
ganze Kultur der fernen Insel vorbeidefiliert.

So konkret und detailfreudig war

8



bis dahin noch kein aussereuropäisches
Volk präsentiert worden. Aber mag das
darin spürbare Verwandtschaftsgefühl
Meyerbeers sich auch aus intimsten
Quellen nähren, seine politökonomi-
schen Gründe legen weitaus prosaischere

Ursachen der Aneignung und der
Privatisierung frei. Die koloniale Ausbeutung

war veredelt worden, sie erweiterte
sich im 19. Jahrhundert von der primitiven

Plünderung zu marktwirtschaftlicheren

Strategien. Die Kolonie als
Absatzgebiet des sich rasch industrialisierenden

Europa trat ins Blickfeld. Und
um nicht überflüssigerweise Lockenwickler

für Afrikaner oder Hausklingeln

für Nomaden herzustellen, musste
die Infrastruktur der okkupierten Völker
halt etwas genauer untersucht werden.
Im geschärften Blick, der da auf fremde
Kulturen geworfen wird, vermischen
sich auf eigenartige Weise Sehnsucht
und Zersetzung. Auch davon kündet
unsere ariose Entzückung angesichts
eines tropischer Utopia. Denn das Staunen

ist dem nicht gerade zimperlichen
Indienbezwinger Vasco da Gama in den
Mund gelegt. Kaum verwunderlich,
dass er die Insel im gleichen Atemzug
als auferstandenes Paradies preist und
sie seinem Staat zu schenken be-
schliesst. «Uns gehört dieses wiedergefundene

Eden!», ruft er aus. Und der
Musik Meyerbeers scheint sich ob dieses

Janusblicks die Zunge zu spalten,
und in die betont ätherische Instrumentation

dieser Arie mischt sich behende
der kriegerische Klang von Trompeten
und Militärtrommeln. Er zeigt an, dass
gerade im stärksten Verlangen die
kommende Zerstörung sich kundtut. Ja, das

war vielleicht das Verheerendste: dass
auf ferne Horizonte ein europäischer
Traum projiziert wurde. Nicht die Tatsache,

dass diese Völker jenen überspannten

Erwartungen nicht standhielten, war
das Fatale, sondern dass diese Kulturen
von vornherein zu Eldorados verfälscht
wurden. Einem tödlichen Virus gleich
befiel das Ideal das Reale.

Hohlräume zur Projektion
von Sehnsüchten
Im Jahr 1833 transportiert ein Kamel ein
kleines Klavier durch die Wüste,
wohltemperiert in dieser Hitzegegend
der Mikrointervalle. Das Instrument
gehört einem jungen Franzosen (er ist das

Gepäckstück eines weiteren Kamels),
der, nachdem er das Proletariat von Paris

mit seinen Kampfliedern nicht aufs
Pflaster locken konnte, jetzt Trost in
sandigen Oasen sucht. Bald werden ihm
auch die Beduinen seinen Klimperkasten

zerhauen, aber das wird Félicien
David nicht davon abhalten, ihre Musik
weiter zu erforschen. Elf Jahre danach
ist er zurück in der Pariser Metropole
und mit Notizbüchern bestückt, die für
den Rest seines Lebens ausreichen werden.

Dennoch wird die erste Ausbeute
die ergiebigste sein, denn unser
enttäuschter Revolutionär setzt die Wüste
in Musik (Beispiel 3)\ Der radikale
Gestalter der Leere entpuppt sich dabei als
Meister einer romantischen minimal
art. Davids schier endlos perpetuierte
Klangflächen fangen in ihrer scheinbaren

Ungestaltetheit Naturereignisse ein
mit einer Abstraktheit, die heute noch
verblüffen kann, und die - Qualitätsfragen

einmal hintangestellt—wohl nur mit

den Gemälden seines Zeitgenossen
William Turner verglichen werden können.
Hatte das Exotische, bevor es in
reaktionäres Fahrwasser geriet, immer wieder

als Tarnkappe für eine durchaus an
die heimische Adresse gerichtete
Kulturkritik fungiert, - hier, in Davids «Le
Désert», wird es zur eigentümlichen
Fähre zwischen revolutionärer Enttäuschung

und auch salonmässig goutier-
barem Fernweh. Das Sehnsuchtsvakuum

genannt Utopie ist die Schleuse,
durch die mehrere politische
Umsturzbewegungen der Zeit in die Travestien
einer Weltflucht hinüberpurzeln. Und
was der resignierte Rebell da vormacht,
treibt bald den Bürger zur Nachahmung.
Im Laufe des jetzt einsetzenden
Nahosttourismus nimmt das bis dahin so fahrig
geschusterte Simulacrum exoticum in
Form von Reisesouvenirs handgreiflichere

(wenn auch nicht unbedingt sinn-
erfülltere) Gestalt an. Man kleidet sich
wie Muselmanen, wandelt den Salon in
ein Beduinenzelt um und sehnt sich
nach Haremsdamen und tunesischen
Knaben. David belässt seine orientalische

Projektionsfläche der Sehnsüchte
so, wie sie am besten funktioniert, nämlich

leer - so leer, wie es nur irgend
geht. In Davids «Wüste» wächst es

PUKO §01.0.

LE DFSERT
t?MJUrZE.

ENTREE AU DESERT. rXLlCZlM DAVID.

A l'aspect du désert l'infini se révélé

Et l'esprit exalte devant tant de grandir
Comme l'Aigle fixant la lumière nouvelle
De l'infini sonde la profondeur

An désert tout se tait et pourtant ô mystère,
Dans ce calme silencieux
L'àme pensive et solitaire
Entend des sons mélodieux

+ r '

Beispiel 3: Anfang von Félicien Davids «Le Désert» (Klavierauszug)

9



nicht, das ornamentale Gestrüpp, das in
anderen babylonischen Gärten der Zeit
so üppig ins Kraut schiesst. Die wahre
Exotik -Félicien David, dieser Weltverbesserer

auf der Flucht, demonstriert es

schlagend - ist die Kunst des presque
rien, die klangvolle Errichtung von
Hohlräumen.
Das Ohr hat seine eigenen Ansprüche,
in der Ferne heimisch zu werden. Es
ladet dem Kamel gern vertraute Klaviaturen

auf den Buckel. Denn, offen
gesagt, dem Ohr ist es schnuppe, wo es
landet, es möchte nur, wenn auch für
einen Moment, das Gefühl des Abhebens

spüren. Und um richtig abzuheben,
braucht es nunmal den vertrauten
Ohrensessel, potzteufelnochmal! Tunlichst
bringen die Komponisten ihre Fernreisen

darum schon auf der Startrampe hinter

sich, geflissentlich stecken sie dem
Klangtouristen noch ein Pölsterchen
untern Westpopo. Ein winziges Abheben

und schon gerät die
Gleichgewichtskammer hinter den Trommelfellen

voll ins Rotieren. Den komponierenden
Reiseleitern hat Grétry bereits zu

Ende des 18. Jahrhunderts das jeden
weiteren travel service obsolet machende

Rezept klangtouristischer Heimbegleitung

ins Logbuch geschrieben: «Ein
vom Komponisten erfundener origineller

Rhythmus sollte mehrmals im Verlauf

des Werkes wiederholt werden;
dann werden die Zuschauer die Illusion
haben, dass die Chinesen, Türken oder
Bewohner Japans so sprächen, und —

werden zufrieden sein ...» In seiner
opéra comique «La caravane du Caire»
aber macht Grétry selbst, der schlaue
Fuchs, die Gegenprobe aufs Exempel.
Einen witzigen Auftritt lang stellt er den

ganzen Exotismuskram kurzerhand auf
den Kopf. Im zweiten Akt werden
einem Pascha die mitunter bizarren Bräuche

sämtlicher europäischer Musikstile
vorgeführt. Deutsche, italienische und
französische Sklaven flechten dem
Potentaten ein Potpourri aus Klängen ihrer
Heimat. Und damit das Ganze auch
wirklich zum Spiegelbild abendländischer

Kulturarroganz gerät, wird die
Schatzkammer der europäischen Musik
bezeichnenderweise dort aufgebrochen,

wo sie per se zu einem exotischen
Warenangebot degenerieren muss, auf dem
Bazar von Kairo nämlich.

Das Eigene als Fremdes -
Fremdes als das Eigene
Exakt in jenem Augenblick, da im Jahr
1492 das europäische Haus endlich
bestellt schien, da das Fremde, wie der
Dreck beim Frühjahrsputz, vertrieben
war, brach einer auf, das Fremde anderswo

wieder einzuholen. Zielstrebig wagte
Columbus das Verlorengehen, besteht

doch die Essenz seiner Leistung gerade
darin, weiter weggesegelt zu sein, als
dass ihm heimzukehren noch möglich
gewesen wäre. Diesen point ofno return
zu überschreiten, das scheint für die
europäische Selbstfindung überhaupt der
archimedische Punkt zu sein: Das Eigene

muss sich immer wieder von sich
selbst abnabeln, muss das Verlustiggehen,

das Sichverlieren ins Unbekannte
geradezu forcieren. Die westliche Identität

braucht die fortwährende Gefährdung

durch das Andersartige. Wohl nur
so lässt sich erklären, warum die
europäische Musik nirgendwo europäischer
klingt als gerade dort, wo sie fremdgeht.
Denn der musikalische Exotismus hatte
immer nur vor, über seinen eigenen
Schatten zu springen, das heisst: er mus-
ste und muss, als integraler Bestandteil
der Selbstbestätigung, wie sein Ziehvater,

der Kolonialismus, unabwendbar in
die Massakrierung alles Fremden münden.

Nur weil sich die akademischen
Klangbotaniker mit einer schon an
Verblödung grenzenden Beharrlichkeit die
polit-ökonomischen Rahmenbedingungen,

unter denen ihr Forschungsgegenstand

überhaupt erst zu einem wurde,
übersahen, blieben sie blind für diese
gewiss etwas illusionslose Einsicht. So
mussten die Damen und Herren der
analytischen Zunft sich auf das Benoten
von Noten beschränken, und da nun mal
falsche Fragestellungen auch richtige
Antworten um ihren Sinn bringen,
entkam kaum einer der auf Authentizität
abgeklopften Komponisten der Bewertung

«ungenügend».

Auslöschung durch
Aneignung
Wenn Karlheinz Stockhausen im Jahr
1966 mit «Telemusik» das Stethoskop
erneut an das Fremde anlegt, löscht er
die Ferne aus, indem er sie aufzeichnet.
Die Aufnahmeköpfe, sie sind mit den
Löschköpfen identisch. Welch wohl-
meindende Löschaktion des kolonialen
Feuers! Die Wasserschäden der späten,
allzu späten Anteilnahme zersetzen den
Tempel des Unbekannten ein weiteres
Mal. Das Gerettete versumpft in der
allumfassenden Aneignung, verwischt
in seiner universalen Verfügbarkeit. Die
Architektur dieser Weltmusik ist auf
Treibsand gebaut. In dieser elektroaku-
stischen Komposition klingt die Musik
der Nichteuropäer wie mit extrem langer

Brennweite herangeholt. «Telemusik»

eben. Wie von einem Kurzwellenempfänger

herausgefischt aus dem
weltumfassenden Frequenzmeer. Zugänglich

gemacht, aber zugleich im Àther-

10



schwirren untergehend, ungreifbar sich
entziehend, zu Phantomtänzen auffordernd.

Jetzt fangen die Rekonstruktionen

an. Die Musik der anderen Kontinente

ist Teil einer musikalischen
Archäologie geworden. Die nicht-europäische

Musik dringt durch eine Schleuse
des Verstummens zu uns, geht durch
einen Ozean der Stille. Bis sie, ach,
«gereinigt» wieder auftaucht. Es ist, als
ob die Klänge desinfiziert würden, als
müssten ihnen das Blut und die Schreie
abgewaschen werden. Was an unseren
Stränden anspült, ist ein merkwürdig
entwurzelter Klang. Wie das Flackern
jener Sterne, die, obwohl seit langem
verlöscht, noch leuchten, weil sie
einmal Lichtjahre entfernt von uns sich
befanden.
Die späte Adoration des Fremden gebärdet

sich als Leichenschmaus. Tot muss
es sein, bis wir in seiner Erstarrung das

eigene Antlitz erkennen. Nanu, ihr
Herrscher der Welt, sind wir denn Zombies,
dass uns nur das Gestorbene ähnelt? Ist
nur die nature morte unser zuverlässiger
Spiegel?
Und war das wirklich alles? Ein Scherflein

Chinoiserie, aus den Ruinen ganzer

Hochkulturen gebrochen, ein Tröpfchen

Pentatonik als Destillat blutiger
Metzgereien, ein Büschelchen Stilblüten

auf den Massengräbern unzähliger
Völker? Muss wirklich so genau hingehört

werden, bis inmitten der exotisie-
renden Maskerade, zwischen all den
Glöckchen, näselnden Oboen und dem
«barbarischen» Getrommel hin und
wieder jener delikate Trauerton
vernehmbar wird, diese leise Erschütterung,

die keine Richterskala registriert?

den in westlichem Auftrag ermordeten
kongolesischen Marxisten Patrice
Lumumba um; bediente sich Hans Werner
Henze in «El Cimmarön» des Stils der
US-amerikanischen comic strips, um
einer Episode aus dem kubanischen
Freiheitskampf Schlagkraft zu verleihen;

und verfiel Iannis Xenakis
ausgerechnet auf das zartbesaitete Cembalo,
um in seinem «A l'île de Gorée» den in
Ketten sich dahinschleppenden
Negersklaven ein Klangdenkmal zu setzen.
Auch der geschickteste musikalische
Maskenbildner der Gegenwart, Mau-
ricio Kagel, hat einige Kopfstände am
Fusse der kolonialen Schutthalden
ausgeführt. So das Hörspiel «Die Umkehrung

Amerikas», oder «Mare nostrum»,
letzteres ein Stück instrumentalen Theaters,

das die Parodierung der europäischen

Eroberungssucht vielleicht etwas
zu wohlfeil mit den Praktiken der
Umweltverschmutzung verbindet. In «Exotica»

jedoch, einem rein instrumentalen
Stück für fünf Spieler, das ohne Zitat
oder aussermusikalischen Hinweis
auskommt, gelingt die zersetzende
Unterwanderung uneingeschränkt hinterhältig,

nimmt Kagel dort doch das Phänomen

des «Exotismus» selbst auf die
Schippe, diesen Schuhcreme- und
synthetischen Baströckchenklang, diese
musikalischen Wundpflaster, dort
aufgeklebt, wo unsere Kultur sich bald
eiternd an der aussereuropäischen rieb.
Eine weisse Musik ist dabei herausgekommen,

die sich schwärzer gibt als die
der Schwarzen. Ein Übertrumpfen des
Fremden mit gezinkten Karten setzt ein,
eine Teufelsaustreibung nach streng
homöopathischer Rezeptur, eine wahre
Apotheose des falschen Tons.

Rekonstruktion des
Fremden in der Imagination
Nach der erfolgreichen Ausrottung des
Fremden in der realen Welt fängt seine
Rekonstruktion im Lande der Imagination

an. Und das beginnt früh genug:
1855, im Schatten jener ersten Musterschau

des Imperialismus, genannt
«Weltausstellung», komponiert
Jacques Offenbach eine Kolonialismusparodie,

in der die damals schon absehbare
restlose Vertilgung fremder Kulturen
die Europäer dazu zwingt, in die exotische

Lücke zu springen, sich Schlitzaugen

zu ziehen und den Entenschritt zu
üben. Und diese genüsslich durch den
grünen Tee gezogene «chinoiserie
musicale» in einem Akt nennt Offenbach in
angemessenem Bistrochinenisch «Ba-
ta-clan.» Die Intrige, erwartungsgerecht
finster dank jener angeblich so typisch
asiatischen Folklore der Grausamkeit,
in der sich Despotenwillkür mit Hofintrigen

und Palastrevolten potenziert,
entgeht ihrem grimmigen Finale nur,
weil alle Chinesen sich zu guter Letzt
als - Franzosen entpuppen! Jawohl,
samt und sonders, vom Kaiser Fé-ni-
han bis hinab zum Bandenchef Ko-ko-
ri-ko. Und auf einmal versteht der an der
Nase herumgeführte Hörer, warum diese

exotische Kraftmeierei die ganze Zeit
so verdächtig nach Donizetti und Grand
Opéra klang.

Es stimmt eben nicht, dass Völker sich
friedlich kennenlernen, entdeckt wird
das Fremde nur in der Zerstörung, und
dank der Zerstörung. Die Juden haben
wir auch erst dank Auschwitz schätzen
gelernt. Unsere Juden, unsere Neger,
unsere Indianer, ach, wie lieben wir sie
mittlerweile! Nur die Asylanten noch
nicht, aber das liegt einzig daran, dass
die meisten von ihnen noch leben. Der
Genozid, er ist unser bevorzugtes
Vorspiel zum Liebesakt; das Kennenlernen,
für uns ist es immer ein Nebenprodukt
des Siegens. Wie ein Kind Einsicht
gewinnt in das Unbekannte, indem es
neugierig zerstört, gelangen auch wir erst
mittels Vernichtung zum Verständnis.
Was wir wissen, ist immer Rekonstruktion;

Exotismus, somit ein Franken-
steinscher Akt, zusammengeflickt aus
Leichenteilen zu einem künstlichen Du.
Und was spricht das Monster?
«Amahoulé.» - Na, sieh mal einer an,
welch eine Überraschung: Auf einmal
regt sich Mitgefühl in Gegenwart des

selbstgebastelten Kauderwelschs dieser
Retortenexoten. «Amahoulé», singen
die Sklavinnen in Berlioz' «Trojaner»,
und was immer das heissen mag, es
rührt uns eigentümlich an.

Das innere Kolonialreich
Nur das Nichtverstehen macht auf die
Dauer wirklich betroffen. Stellen Sie
sich bloss vor, die Japanerinnen in
Puccinis «Butterfly» würden ihr Elend,
statt es anrührend in den Kulissen vor
sich herzusummen, verständlich verba-
lisieren - der ganze Abend wäre doch im
Eimer! Nein, dann lieber: «Amahoulé
midonaé», will sagen: gar nichts! Die
Sprache des Nonsens ist die beredteste
Anwältin der kolonial Geknechteten.
Denn auf Kauderwelsch, darauf verstehen

wir uns, wir Europäer! Bramarbasiert

es doch fortwährend in uns selber,
schwätzt es doch geradezu exotisch
empor aus diesem «dark continent», das

jener Columbus der Seele mit Namen
Sigmund Freud freundlicherweise für
und in uns entdeckte. Und seitdem wissen

wir: Je unverständlicher, desto
ureigener spricht es aus einem heraus. Und
ein ganzes Heer von Psychoanalytikern

Das Inadaquate
als Stilmittel des Protests
«Méfiez-vous des Blancs, habitants du
rivage!» In diesem Warnruf gipfeln die
«Chansons madécasses» von Maurice
Ravel, die er im Jahr 1926 auf Gedichte
eines, dem Vernehmen nach, ehemaligen

Negersklaven fertigstellte. In
Wirklichkeit dürfte es sich dabei - welch
sinnige Ironie! - um eine geschickte
Fälschung aus den Reihen der französischen

antikolonialistischen Opposition
handeln. Aber sage ich das nicht die
ganze Zeit: dass unser Thema eines der
kulturellen Travestie ist, des fortwährenden

Rollentausches? Da treten müde
Salonlöwen als edle Wilde auf, werben
Indianer in Perücke und Jabot um
Anerkennung und werden die Unterdrücker
dauernd zu Glücksbringern uminstrumentiert.

Also, warum soll da
ausgerechnet der Protest gegen das alles nicht
inszeniert sein? Nur so kann doch der
Coup gelingen und Ravels jedes Detail
delikat ausziselierendes Musizieren
bissige Lieder der Anklage freisetzen. Erst
der Zusammenbruch der Kolonialreiche
nach dem Zweiten Weltkrieg hat Werke
von ähnlich unmissverständlichem
Engagement hervorgebracht wie das dieses

surrogatsüchtigen Maskenspielers.
Das Inadäquate wurde zum Stilmittel
auch des Protests.
So modelte Paul Dessau christliche
Passionsgesten zu einem Trauerakt für

11



0
</>

0)
G
G
£
0

5
:3

O

15

u3
m

O
£
'S

0
3
</>

<5

>
1

£
"35

%
</>

3
<

0)
(A
(A
m
O
£

i .2
o>±

*0) >(B

S d>

« S*
U (0

PE
E
o

>0) JC

E=b
«=« SU

0) (A
CU1

H

a»

und Therapeuten steht seither neben den
Couches bereit, um, wie einst die Eroberer

an fernen Gestaden, unser Gold
gegen Spiegelchen und Glasperlen
einzutauschen. - Nein, der Vergleich ist nicht
zu weit hergeholt. Freud selber sah sich
gern als Conquistador, als Kolonisator
des innerpsychischen Kontinents, und
schon Jean Paul sprach in einem der
ersten Texte, welche die Existenz jenes
Weltteils des Unbewussten in Betracht
zogen, von «diesem wahren inneren
Afrika». So betrachtet steckt in Offenbachs

«Ba-ta-clan», wo die Unverständliches

orakelnden Barbaren am Ende,
wie aus der Hypnose, als Pariser aufwachen,

ein zweiter, man kann schon
sagen : tiefenpsychologischerWitz-wenn
dieser auch dem Macher unbewusst
unterlaufen sein mag (aber das dürfte in
diesem Zusammenhang eh die
angemessene Gemütsverfassung sein).
Absichtlich janusgesichtig, oder - um
im Jargon des Zeitgeistes zu reden -
zutiefst ambivalent ist das exotische
Glasperlenspiel des Italieners Giacinto
Scelsi, dessen höchst eigentümlichen
Klangkontinent die Welt erst so spät
entdeckte. Auch seine «Canti del Capri-
corno» (Beispiel 4) sind in einer jeder
Verständlichkeit entzogenen Pseu-

«wahren inneren Afrika».
Aber es gibt ein Werk, in dem die hier
beschworene Verschwisterung von
Psychoanalyse und Exotik sogar explizit
auskomponiert ist: das Ballett «L'Homme et
son désir», das Darius Milhaud 1921

schrieb, und in dem der Mensch von
seinen Wünschen direkt ins Gebüsch
zurückkatapultiert wird, das Unterbe-
wusstsein als schlagzeugbestückter
Regenwald erscheint und das Verlangen -
wie konnte es auch anders - sich in
beredter Sprachlosigkeit artikuliert.

Das ehemals Eigene
als Folklore
Klopfzeichen aus dem Herz der Finsternis,

sie führten schon bei Joseph Conrad
in seiner gleichnamigen Erzählung nur
an die geographische Oberfläche im
afrikanischen Dschungel, in Wahrheit
aber in die inneren Abgründe der
europäischen Psyche, dorthin, wo die Kolo-
nialisierung der Kolonialisten ihren
Anfang nahm. Antonin Artaud war eines
ihrer prominentesten Opfer. Auch ihm
sollte der innere Exot durch die Conquistadores

der Psychiatrie mittels Elektroschocks

ausgetrieben werden. Für einmal

vergeblich. Der gebrochene Mann,
der am 25. Mai 1946 endgültig aus der

Beispiel 4: Aus dem «Canto del Capricorno XVI» von Giacinto Scelsi

dosprache notiert, deren Phonetik bloss
zum Schein fernöstlich eingefärbt ist. In
Wirklichkeit klingt diese Musik aus
einem doppelsinnigen Asien zum Okzident

herüber. Das im Titel beschworene
Sternzeichen des Steinbocks ist
zweideutig: Als astronomisches Phänomen
deckt es auf der äusseren Himmelskarte
ein Gebiet ab, das, von Indien nach
Zentralamerika verlaufend, ziemlich genau
die Territorien des Kolonialismus um-
schliesst; aber zugleich grenzt es als
astrologisches auf der inneren
Sternmappe die Herrschaftsdomäne, das
psychische Bleigebiet des Saturns ein. Und
so berichtet das Stück von zwei
Kolonialreichen auf einmal, von einem
äusseren und einem inneren.
Die Gespenster, die den Urwald unserer
Seele bevölkern, jene Nachtvölker, die
der romantische Psychologe Carl
Gustav Carus schon als die «Neger» des
Unterbewussten ansprach (als hätten
die sogenannten Primitiven ein
Zwillingsvolk in uns), tanzen, seit Freud das
Bordbuch seiner Entdeckungsreisen
eröffnete, zu ganz neuen, fremdartigen
Klängen auf. Wie Signale aus einer
Neuen Welt gerät der gestammelte
Befund in Arnold Schönbergs Psychodra-
ma «Erwartung», wo eine ausser sich
geratene Protagonistin immer wieder
feststellen muss, dass die schwarzen
Gestalten ringsum bloss eigene
Schattenwürfe sind. Projektionen aus dem

Klinik des Doktor Ferdière entlassen
wurde, exorzierte stattdessen in einem
gegentherapeutischen Gewaltakt den
Normalbürger aus sich heraus, bis der
Urwald seines Kopfes einen Medizinmann

freisetzte, dessen Sprache nicht
viel mehr als den Wortschatz für Fäkalien

mit einer europäisch-zivilisierten
gemein hatte. Die Exoten siedeln nach
Europa um, und wenn sie nicht unter uns
wären, in uns stecken sie schon lange.
Schaut uns doch an, wie lauter fremdes
Volk hängen wir an den Theken der
Imbissstuben und zapfen zerstreut unsere

Fernsehtankstellen an. Die Koloniali-
sierung der Kolonialisten, sie hat längst
begonnen, und nur Optimisten meinen,
sie stehe kurz vor ihrer Vollendung. Das
ehemals Eigene ist zu einer neu
einzuübenden Folklore geworden. Die
sogenannte Regionalkultur, die sozusagen
im eigenen Vorgärtchen emporspriesst,
dünkt einen bizarrer als ein Cheeseburger

mit Coca-Cola. In unseren Köpfen
legen die Multinationalen ihre
Monokulturen an und erschöpfen dort, wie
einst in den Kolonien, unsere
Ressourcen und Bodenschätze. Welch
heimtückische Rache! Der Rückschlag
der Gewehre hat zuletzt auch die Schultern

der Schiessenden zertrümmert.
Witzig, wirklich: Wir sind die Indianer
unserer eigenen Ausbeutungslust
geworden.

Fred van der Kooij

12


	Ein Streifzug durch Tante Cäcilias Kolonialwarenladen = Tournée dans le comptoir de denrées coloniales de tante Cécile

