
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1992)

Heft: 31

Buchbesprechung: Livres = Bücher

Autor: Deiss, Erika / Schubert, Giselher / Brotbeck, Roman

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sique de l'Etat de Norvège qui, après le
Conservatoire de musique, dispensait
pour la première fois des cours de
composition. Ce qui, épaulé d'autres
associations, comme Ny Musikk, favorise
l'essor d'une musique qui semble vouloir

- et pouvoir - se dépêtrer de la glu
griegienne. En témoignent notamment
Rolf Wallin (né en 1957), dont fut créé
Ning pour hautbois, violon, alto et
violoncelle; Rolf Gupta (né en 1967), avec
la création d'un quatuor pour voix,
Corona II; Henrik Hellstenius (né en
1963), celle de Tre bevegelser (Trois
moments); Rolf Inge Godpy, également
pianiste et musicologue (né en 1952),
dont Fem (Cinq) montre, comme
plusieurs autres de ses pièces, la volonté
d'intégrer le son électronique dans la
musique instrumentale. Enfin, deux
intéressantes compositrices, Ase Hed-
strpm (née en 1950), avec Bewegt, et
Cecilie Ore (née en 1954), avec Ex Ocu-
lis, Cantus Aequatoris et la création de
Erat Erit Est. Il ne faudrait pas oublier
John Persen (né en 1941) qui, en tant
que directeur du festival, ne voulut
programmer aucune de ses œuvres: on le
connaît cependant comme guide spirituel

du Mouvement artistique '74, dont
l'une des visées était de promouvoir une
nouvelle politique culturelle en Norvège,

tout comme auteur d'œuvres
électroniques (Fuglan Veit! 1988-1989),
d'un opéra (Amarxia, 1985) ainsi que de

musique de chambre (Et Cetera! 1986—

1987).
Tous les jeunes défricheurs, certes,
n'étaient pas représentés cette année.
D'autres éléments de la pépinière sont
d'ores et déjà programmés pour l'année
prochaine4: ainsj Asbjprn Schaathun,
Hâkon Berger, Ase Hedstrpm ou Nils
Henrik Asheim. La prochaine édition de
cette manifestation emportera sans doute

une adhésion plus complète de la
grande presse, cette année encore
rébarbative5. Et il y a fort à parier que se

dissipera plus encore cette idée de trouble

spécifique que, mieux que toutes
autres, suscitaient les œuvres d'un
Munch: cette sensation d'être porté dans

un domaine inconnu, mystérieux - ce
qu'écrivait déjà le critique Marcel Réjà
en 1900 et que ne rejetteraient pas les

Norvégiens d'aujourd'hui: «Nous
n'arrivons pas à l'expression lucide d'idée
qui nous satisfasse, l'œuvre demeure
irréductible et notre cerveau impuissant:

mais cependant nos entrailles sont
saisies. Quelque chose du rythme intime,

du rythme ineffable de la vie
sanglote ici, et nous n'avons autre chose à

faire que de sangloter à l'unisson. Les
brumes Scandinaves pèsent sur notre
esprit avec la volupté d'un mystère, et
nous devons nous rappeler qu'il est des
heures où notre pensée s'effondre et
s'éparpille, où notre âme cesse d'avoir
conscience d'elle-même6 sans que pour
cela toute vie soit supprimée en nous.»

Jean-Noël von der Weid

1 24 concerts, parmi lesquels 12 créations, consacrés à la
tradition vocale de notre siècle, du futurisme et du
dadaïsme à la voix synthétisée (19-26 octobre). Outre
les compositeurs norvégiens cités, furent jouées Murail,
Spalinger, Fénelon, Ligeti, Berio ou Holliger - avec des

solistes et ensembles comme Frances Marie Uitti, Jane
Manning, Michiko Hirayama (une des plus fascinantes
interprétations des Canti del Capricorno, due aux
percussionnistes Bjpm Rabben et Rob Waring), Nicola
Walker Smith (brillante dans Elias et Dillon), le Trio Le
Cercle ou l'Ensemble Ex Voco. Remarquablement
organisé (et avec de judicieuses idées: aucune note de
programme, mais l'indication précise de la durée des
œuvres), il comportait également un concours international

de composition parrainé par la Norvegian
Broadcasting Company et doté de 100 000 couronnes
de prix (25 000 FS environ). Enfin des conférences de

presse permettaient de mieux pénétrer l'esthétique des
artistes présents. (Pour tout renseignement: Ny Musikk,
Centre d'information de la musique norvégienne, c/o
Helge Skansen, Toftesgate 69, N-0552 Oslo 5.)

2 Cinq œuvres furent données de cet archétype du
musicien national, d'une grande honnêteté
intellectuelle, prolifique et parfois prolixe (né en 1931

qui dessinèrent sa trajectoire musicale.
3 II faut signaler que la Norvège est le premier pays non

socialiste à avoir adopté une législation qui fasse des
compositeurs des salariés de l'Etat. Un salaire minimal
est attribué au compositeur eu égard à son «mérite
artistique», déterminé, suivant le budget de l'année, par
un comité de compositeurs qui donne son avis au
ministre de la Culture.

4 Du 2 au 10 octobre 1992.
5 L'un des deux grands quotidiens d'Oslo, le Dagbladet,

ne titrait-il pas le lendemain du festival: Mye shrik og
lite ull (beaucoup de cris, et peu de laine), dicton
norvégien qui équivaut à «beaucoup de bruit pour rien»

6 C'est nous qui soulignons.

$w*cS
Bücher

Spiel mit
tauben Nüssen

Eva Rieger: Nannerl Mozart - Leben
einer Künstlerin im 18. Jahrhundert
Insel Verlag, Frankurt/Main 1990,405 S.

«Du bist beneidenswert, Bruder», lässt
Rolf Schott in seiner szenischen Revue
die dreissigjährige Nannerl konstatieren,

nachdem W. «das Arbeiten, das
Schaffen» als «das Glück» gepriesen
hatte:
Wolfgang «Ja, das bin ich wirklich, und wenns mir noch
so elendig geht und wenn mich der Mufti tausendmal
behandelt wie einen Lakai. Zum Schaffen sind wir
Menschen da. Das ist unser Sein und unsere Rechtfertigung.»
Nannerl «Es kann doch nicht ein jeder Opern komponieren.»

Wolfgang «Nein, gewiss und Gottseidank nicht. Aber es
kann jeder ein guter Mensch sein ...»

Dieser fiktive Dialog, den Eva Rieger
wohl als typisch männliche Erfindung
angeprangert hätte, kennte sie das
Stück,1 markiert in seiner unbedarften
Einfalt allerdings ganz unverstellt das

Ärgernis der Biografin: ihre Heldin,
bloss als - reichlich blasser - guter
Mensch in die Musikgeschichte
eingegangen, wäre, so die Uberzeugung
Riegers, allemal begabt genug gewesen,
durchaus Eigenständiges zu hinterlassen,

wäre sie als Frau nicht durch die
Fesseln ihrer Zeit daran gehindert worden:

«Die These dieser Studie lautet, dass Nannerl durch ihre
gesellschaftliche Situation als Frau bedingt es nicht
annähernd so weit gebracht hätte wie Wolfgang, selbst wenn
sie ein ähnliches Begabungspotential wie ihr Bruder
besessen hätte. Ja, es ist zu vermuten, dass sie eher ihrem
historisch verbürgten Vorbild geähnelt hätte als dem
rastlos schaffenden Bruder.» (S. 15)

Dass sich diese Hypothese durch den
Irrealis jener gänzlich unbeweisbaren

Prämisse (eine Argumentation, die
unsere Umgangssprache schlicht als
Spiegelfechterei bezeichnet) eher als
Bekenntnis des erklärten biographischen
Beweisziels denn als offene Frage zu
erkennen gibt, umreisst denn auch die
Problematik dieses Buchs: So unbestritten

Nannerl Mozart eine eigene Würdigung

verdient, so wenig ist mit seinem
umgedrehten Vor-Urteil, das Mozarts
Schwester posthum zur verhinderten
eher «gediegenen» als genialen
Komponistin zu erklären sich bemüht,
gewonnen. Macht nicht Nannerls Leben,
als Rechtfertigungsgeschichte (re-)kon-
struiert, sie, die dieses Leben doch
zumindest mitbestimmt und mitgestaltet
hat, entgegen allen Mühen ihrer Biografin,

insgeheim zur Angeklagten? Nämlich

im präzisen Sinn des Vorwurfs, den,
wenn ich mich recht erinnere, Bertrand
Russell gegen Albert Einstein (sie!)
erhoben hatte: «Angesichts seiner Fähigkeiten

war er ein Versager»? Aber das
Erkennen dialektischer Prozesse wie
das Theoretisieren überhaupt sind, trotz

des vehementen Anspruchs, Riegers
Sache nicht; entsprechend zwiespältig
sind die Gefühle, die die Lektüre dieses
Buches hinterlässt. Und es ist einmal
mehr nicht die Parteilichkeit der Eva
Rieger, die mein Missbehagen auslöst,
es ist ihre Spielart fröhlicher (fraulicher?)

Wissenschaft, die mich befremdet.

Dabei wäre, dass sie der zu Unrecht
ins Abseits Gedrängten eine engagierte
Arbeit widmet, ein Verdienst, auch ohne
solchen Ehrgeiz - der prompt den Bu-
merangeffekt erzeugt, dass die Autorin
anspricht, wo sie anspruchslos das
Leben ihrer Heldin schildert, ihren Alltag,
ihre Interessen, Schwierigkeiten, Freuden

und Versagungen erzählt. Wo sie

dagegen so forciert wie findig ihre
Ambitionen von den mutmasslich bereits
im Keim der Sicherung der maximalen
Chancen Wolfgangs aufgeopferten
Talenten der weil eben nicht geförderten,
so auch aus der Musikgeschichte apriori
exmittierten Komponistin Nannerl
Mozart galoppieren lässt, wird die
Geschichte angesichts der Dürftigkeit der
Quellenlage - von Nannerl sind kaum
Dokumente überkommen, und nicht
eines, das auch nur den Wunsch erkennen
liesse, sich im Komponieren zu versuchen

- einfach unseriös.2 Und so be-

33



rechtigt die Frage ist: «Warum ist aus
dem einstigen Wunderkind nichts als
eine Salzburger Klavierlehrerin geworden?»,

so suggeriert der Nachsatz:
«Warum formte der Meisterpädagoge
Leopold aus ihr nicht eine achtbare
Künstlerin?» (S. 68) bereits jene
Wunschvorstellung von der
(fremdbestimmten!) Machbarkeit des produktiven

Menschen, die für R.s Glauben an
die Macht der rechten Lehre symptomatisch

ist. So überzeugend ihre meist aus
Briefen kompilierten Skizzen sind, so
zweifelhaft sind die Versuche,
«die ästhetischen und sozialen Beziehungen miteinander
zu verschränken [..., via] Erarbeitung und Interpretation
von Einzelphänomenen den strukturellen Zusammenhang

aufzudecken, in dem Nannerl - und mit ihr die
bürgerliche Künstlerin im 18. Jahrhundert-lebte. »(S. 15/
17)

Dabei erweckt das Buch (es ist in
Einführung, Nannerls Lehen und Nannerls
Umwelt unterteilt) nicht wenig Sympathie;

trotzdem es über die bekannten
Kinderjahre der Geschwister eigentlich
nichts Neues zu berichten hat, stellt seine

ungewohnt verschobene Perspektive
einfühlsam heraus, dass sich das Mädchen,

unerachtet seiner Virtuosität
(«Nannerl wird hoch gelobt, fällt aber
dennoch gegenüber ihrem jüngeren
Bruder ab» S. 59) «als zurückgesetzt
empfinden musste» (S. 55):
«Mit sieben Jahren erhielt Nannerl ihren ersten
Klavierunterricht. Es war Leopolds Ziel, sie zu einer tüchtigen
Spielerin auszubilden. In die Öffentlichkeit drängte er sie
nicht: Er liess sie erst öffentlich konzertieren, als Wolfgang

alt genug war, um sich ebenfalls zu zeigen. <Er fing
mit dem Unterricht (bei Nannerl) nicht schon an, als sie
noch sehr klein war, vielleicht dachte er, er würde noch
Söhne bekommen, die zu unterrichten lohnender wäre>,
schreibt Levey lapidar [ ] Als Wolfgang [ ] seine
ersten Melodien zusammenstümperte, reagierte Leopold
lobend. Ein Mädchen musste aufdie künftige Tätigkeit als
Hausherrin eingestellt werden, und Leopold wird sie oft in
die Küche zu der Mutter und dem Hauspersonal geschickt
haben, um dort Eindrücke zu sammeln (S. 49)

Der Vater also? Aber Riegers Leopold-
Portrait ist fair: Er hatte seine Kinder
fortschrittlich erzogen, auch wenn er die
Tochter nur zur Pianistin auszubilden
sucht, wogegen er dem Sohn all das,
was ein Kapellmeister zur Sicherung
des Lebensunterhaltes können musste,
beibringt, wozu auch das Komponistenhandwerk

zählt. Verständlich mithin,
dass Erziehung zu den Schwerpunktthemen

R.s gehört; sie referiert ausführlich
die pädagogische Literatur der Zeit, die
für Knaben eine andere Bildung als für
Mädchen vorsah, also die bekannten
Muster und notorischen Verhaltensschemata,

die als die Grenzen seiner
Einsicht auch den aufgeklärten Leopold
zeitlebens prägten. Gleichwohl beginnt
mit dieser Aufbereitung der
«Entfaltungschancen», die aus den
«sozialhistorischen, kulturellen und
ideengeschichtlichen» Prozessen jener «Zeit
grosser Umbrüche» einzig die
«Ausgrenzung der Frauen aus der
Öffentlichkeit» (S. 16) resultieren sieht, die
unerfreuliche Tendenz des Buchs, aus
tristen Fakten traurige Halbwahrheiten
abzuleiten, gipfelnd im Verdikt:
«Während die Emanzipationsbewegungen des Bürgertums

aufgeklärtes Gedankengut und neue
Lebensentwürfe für den Mann eröffnen, wird die Frau kulturell
<ausgebürgert>.» (vgl. Klappentext)

Wovon exemplarisch das beklagenswerte

Schicksal Nannerl Mozarts (1751

- 1829) zeuge:

«Für sich selbst genommen, galt eine Frau im 18. Jahrhundert

kaum etwas - dies traf auch auf Nannerl zu. Die
Wandlung von äusserlichen Kontrollen in
Selbstkontrollen, die das 18. Jahrhundert so perfekt der Frau
beizubringen verstand, tat ein übriges, um ihr beizubringen,

das Leben fusse auf einem naturgemässen
Unterschied der Geschlechter.»

Woraus wiederum die künstlerische
Selbstbescheidung folge, die Nannerl
nicht einmal als Opfer ansah, sondern
als unabänderliches Schicksal
hingenommen habe:

«Der Prozess der Selbstfindung, den Wolfgang gegen den
väterlichen Willen durchfocht, war ihr allerdings
versperrt. Es gab für sie keine Möglichkeit, ihre Erlebnisse
produktiv in Kunst umzusetzen und ihnen dadurch eine
überpersönliche Bedeutung zu geben, wie es ihr Bruder
tat. [ ...] Doch sie rieb sich nicht auf, weil sie Konflikte
nicht als solche erlebte. Es entstand kein Spannungsfeld,
weil sie die Zustände als <gottgegeben> akzeptierte.
Nichts deutet darauf hin, dass sie Leiden nach innen
wendete oder zu sublimieren trachtete.» (S. 369 / 374)

Sollte die Leserin ob solcher Ungerechtigkeit

der Menschheit ganzer Jammer
beuteln, sei ihr allerdings empfohlen,
auf das Schlüsselargument -
«Das Gehorsamkeitsprinzip sollte gewahrt, ja möglichst
verstärkt werden, jedoch moralisch so verbrämt, dass die
Frau ihre untergeordnete Position als naturgegeben
ansah.» (S. 294)

- mit einem Anfall produktiver Wut,
d.h. der distanzierten Uberprüfung jener
wenig kritisch in sich selber kreisenden
und somit vordergründig schlüssigen
Geschichtsbeschau zu reagieren -
indem die Auslassungen dieser negativ
geschönten Darstellung das Buch aus
schierem Überengagement zunehmend
mit traktätchenhaftem Geist durchsäuern,

da sein apodiktisches Gehabe gar
nicht erst versucht, der Wirklichkeit, die
nur die Instant-Theorie der schmählich
unterdrückten Weiblichkeit bebildern
darf, gerecht zu werden. Nämlich dergestalt,

dass hier «das 18. Jahrhundert»
(das ein anderes in Salzburg war als in
Paris, in Jena, London, Moskau oder
Rom), gleich einer Einheitsuniform aus
Normen (die nicht allesamt der vielbemühte

Reaktionär Rousseau geschneidert
hatte: einige mag auch der klug

geschnittene, mit einer femme savante
zusammenlebende Voltaire geliefert
haben; item die Enzyklopädisten, Herder,
Humboldt, Hume, Helvétius, Lichtenberg,

Fourier & Fichte,3 Schleiermacher,

Goethe, Kant & Cie.) mit grosser
Geste um «die Frau», «die (bürgerliche)
Künstlerin» drapiert wird — die im
selben Säculum, da sie die adelig pariserischen

längst beherrscht, bekanntermas-
sen auch die bürgerlichen literarischen
Salons erobert bzw. eröffnet hatte.4 Davon

indes erfährt die Leserin der
«Nannerl», die «auch gerne las», kein
Wort; dafür doziert Kap. Das Frauenbild

in Literatur und Theater über den
Konnex von Literatur und Leben:

«Diese Bestrebungen [erzieherisch auf den Menschen
einzuwirken, ebd.] hängen mit der frühbürgerlichen
Lebenspraxis zusammen. Durch eine starre
Ständeordnung bedingt war dem Bürgertum eine
Identitätsfindung auf politischer Ebene verwehrt, so dass
sich das Interesse auf das individuelle Verhalten verlagerte.

Das Bürgertum beansprucht auf kultureller Ebene für
sich auch die tiefen und edlen Empfindungen, die bisher
in der Literatur alleiniges Vorrecht der Fürsten und [?] des
Adels gewesen waren. Dieser Geist dringt nun in die
Literatur, es ist ein bürgerliches Lebensgefühl ...» (S.
291)

Solch gnadenlose Kolportage ist kein
Einzelfall; zwar mag man die nieder¬

schmetternde Essenz, die R., im Geiste
Friederike Kempners, aus der «als
Nannerls Vorbild interessante(n)» Ga-
lettiade5 keltert -
Lessings Stück Emilia Galotti, das Nannerl kannte [:]
eine Adlige ohne Vermögen und Rang, und kann somit
dem bürgerlichen Mädchen gleichgestellt werden. Ihr
Vater Odoardo repräsentiert das bürgerliche Selbstbe-
wusstsein, dass [?] sich mit dem korrupten Adel anlegt.
[... ] In Emilia gibt es einen auffälligen Bruch. Obwohl sie
als schön, tugendhaft und religiös dargestellt wurde, hält
sie es für möglich, den Verführungskünsten des Prinzen
zu erliegen. Sie fürchtet die Verführung mehr als die
Gewaltanwendung und will deshalb, dass der Vater sie
ersticht, was er auch tut ...» (S. 297)

- noch als quasi kollisionsbedingten
hauptfachfremden Humbug durchgehen

lassen; der verquaste Interpretations-Salat

auf eignem Beet, dem noch
der Biss des unfreiwilligen Humors
gebricht, bleibt ungeniessbar:
«Dass der Bürger sich zum aktiven Gestalter der Musikkultur

macht, hat somit entscheidende Auswirkungen auf
die Musik selber. Wolfgang war dies nicht bewusst, doch
trug er dadurch, dass er den Durchbruch zu einer
individuellen Gefühlskunst schaffte, zu einer Ausklammerung
der weiblich-subjektiven Anteile bei.» (S. 368) «Es sei
erinnert an die kontrapunktischen Verwebungen mit dem
sinfonischen Prinzip Die Verarbeitung
kontrapunktischer und fugierter Elemente bedeutet auch
die Übertragung des alten Stils, der fast durchgehend dem
Lobe Gottes diente, auf das männlich-bürgerliche
Subjekt. Männlich deshalb, weil der Komponist sich
selbst in den Mittelpunkt des Geschehens setzte.» (S. 367)

Dabei ist R.s Dilemma weniger die
Sprachnot, Folge allzu überquerer
Sprünge des zu weit- und tiefausgreifenden

Gedankenfluges (dessen
Syntaxschnitzer Sache des Lektorats gewesen
wären), noch das liberale Stilgefühl mit
seinen Wechselbädern von Betulichem
(vom «weilenden» Wolfgang, dessen
«Darbietungen» es «zu lauschen» gilt,
es sei denn «er musste in die weite Welt
hinaus», so dass N. sich an die «Freundinnen

Catherl Gilowsky, die Jungfrauen
Rosalie Joly» u.a. zu halten hat) und

Flottem («In einer Stadt voll brausender
Autos, glitzerndem Warenangebot und
Touristen in Synthetik-Shorts würde
Nannerl heute»); vielmehr, wie es der
kleistische Gerichtsrat Walther über
Richter Adam auf den Punkt bringt -
«In Eurem Kopf liegt Wissenschaft und Irrtum/Geknetet,
innig, wie ein Teig zusammen; / Mit jedem Schnitte gebt
ihr mir von beidem.»

- liegt ihre Tragik darin, entweder was
sie kann: berichten, durch die Analyse,
die sie will, zu schwächen -
«Da das Komponieren im 18. Jahrhundert mit dem Beruf
des Kapellmeisters verwoben war, entfaltete sich die
künstlerische Produktivität unter handfesten materiellen
Bedingungen. Der Komponist, der ohne höfische An-
bindung von seiner Musik leben musste, wandelte sich
vom dienenden Hofmusikus zum selbstverantwortlichen
und selbstbewussten Künstler. Da sein beruflicher
Aufstieg vom künstlerischen Erfolg abhing, musste er seine
Kräfte mobilisieren und verfeinern, um immer wieder
erneut die Zuhörerschaft zu fesseln. Es entsteht ein
komplexes Feld, in dem sich die Errichtung einer bürgerlichen

Kultur dialektisch mit dem Ausbau der Persönlichkeit

des jeweiligen Komponisten, so auch mit der
Mozarts, vermengt.» (S. 356)

- oder schlagend zirkelschlüssig
Wissenschaft und Wunschvorstellung durch
die self-fulfilling prophecies der subjektiven

Überzeugung, wie es wohl gewesen,

zu verschleifen -
«Auf der andern Seite machte sich der Bürger auf, Musik
umzugestalten. Die Musik bekam neben ihrer repräsentativen

und unterhaltenden Funktion in zunehmendem
Masse die Aufgabe zugewiesen, Ausdruck kultureller
und subjektiver - und damit männlicher - Identität zu
sein. Frauen waren eingeladen, sie nachzuspielen, sie
verloren aber den Anschluss an den Vorgang des
Herstellens,des Komponierens ...» (S. 374f.) «Einesteils

34



als Tochter eines Musikers hochqualifiziert und dadurch
befähigt, sich ihren Lebensunterhalt zu verdienen, stand
die neue bürgerliche Ideologie im Raum, die Frauen auf
den Haushalt festlegte6 und das Musizieren zum Zeitvertreib

und zur Unterhaltung vorsah. Diese
Rahmenbedingungen waren nicht nur äusserlicher Art: Die gefesselte

Phantasie der Frau blieb für die Aufrechterhaltung
des alltäglichen Lebens und somit für die bürgerliche
Gesellschaft als Ganzes die unabdingbare Voraussetzung.

Erst wenn man diesen theoretischen Unterbau
erfasst, werden die vielen warnenden Stimmen gegen eine
Ausweitung der musikalischen Tätigkeit der Frau
verständlich - es schwingt immer auch die Angst mit, in der
eigenen Kreativität gestört zu werden. Die Kreativität des
Mannes konnte sich nur auf Kosten der Frau ungestört
entwickeln ...» (S. 324)7

- sie durch das Allzweckargument der
allbeherrschend weiblich autosuggestiven

Identifikation mit dem Aggressor -
«Nannerl - nur die Schwester eines Genies? Nie war sie
mehr, nie wollte sie mehr sein.» (S. 374)
«Wahrscheinlich schien ihr die brüderliche Konkurrenz
zu drückend, so dass sie es von vornherein unterliess.»
(S. 369)

- abzusegnen, statt dem wirklichen
Problem, der so komplexen wie zentralen
und beunruhigenden Frage auf den
Grund zu gehen: Warum gelang der
Frau seinerzeit zwar ein beachtlich breiter

Zugang zur Literatur, doch zur Musik

nicht einmal ein ganz schmaler?
Wohl wahr, dass sie den Anschluss
irgendwie verpasste - bloss:

«Die Tatsachen gehören alle nur zur Aufgabe, nicht zur
Lösung.» (Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-
philosophicus, 6.421)

So liegt das ganze Elend dieser unglückseligen

Melange von überzogenem
Anspruch und eklektischem Ergebnis letztlich

darin, dass die Selbstgewissheit als
Methode ihre eigne Leserschaft beschämend

unterschätzt - als rührte die
Propaganda vom verschenkten Œuvre vierten

Ranges mehr als die verbürgte
Wirklichkeit:

«Während für Wolfgang das Leben erst begann, hatte sie
den aufregendsten und farbigsten Abschnitt ihres Daseins
hinter sich.» (S. 81) «Das Bild ihrer Persönlichkeit im
hohen Alter zeigt mitnichten eine verbitterte, enttäuschte
Greisin, sondern eine liebenswürdige alte Dame, die das
treue Gedenken an den Bruder in Ehren hielt.» (S. 374)

Zu deren Richtigstellung Riegers Buch
durchaus sein Scherflein beiträgt, in
Erhellung der Beziehungen von Nannerl
und Constanze Mozart, der Aufdeckung
der Fälschung jenes «Nannerl»-Textes,
auf den die Sottise von der lebenslangen
Kindlichkeit des Bruders sich beruft,
der Hintergründe ihrer späten Ehe nach
dem «Tauschprinzip», nachdem wohl
Leopold, aus Gründen materieller
Sicherheit, den einzigen Bewerber
abgewiesen hatte, den Nannerl je geliebt hat.
Und so fraglos gelten darf: «Wolfgang
schätzte das musikalische Urteil seiner
Schwester» (S. 243), so sicher dürfte:
«Nannerls Leben floss ebenmässig und
ohne selbstbestimmte Anteile dahin»
(S. 372) eine Mythe sein, die das Kon-
strukt gebietet. Bloss, bei aller Liebesmüh:

die retrograde Rangerhöhung um
den Preis der völligen Entmündigung
der Heldin ist in summa ein Verlustgeschäft.

Ist eine Panne jener Projektion
(nicht Theorie!), die sich in ihrer
Sympathie - denn Nannerl hat nicht komponiert,

und über das Warum zu spekulieren,

ist ein Spiel mit tauben Nüssen um
taube Nüsse - einfach verirren musste.
Dressur mag ja vielleicht noch Virtuosen

schaffen, aber Produktivität? Da
kommen einem schon Bedenken. Die

ein gewisser Hans Krailsheimer in den
leider allzu unbekannten Rat gekleidet
hat: «Leute, die nicht gelernt haben,
philosophisch zu denken, sollten das
Philosophieren lassen; und die anderen erst
recht.»

Erika Deiss
1 Rolf Schott: Mozart. Szenen aus seinem Leben; Karlsruhe

(Rolf Schott Archiv) 1978, S. 56. - Der Autor
(1891 - 1977) gehörte zu den «verbrannten Dichtern».

2 Woran auch ein erhaltenes Notenblatt («Sie hatte zwei
Bass-Stimmen zu einer gegebenen Melodie zu erfinden,

und eine Variation zu einem gegebenen Bass zu
schreiben», S. 69) und eine Briefnotiz des Bruders («Ich
habe mich recht verwundert, dass du so schön komponieren

kannst, mit einem Wort, das Lied ist schön, und
probiere öfter etwas», 7.7.1770, S. 89) nichts ändern.
Denn: «Ihr Vater erwähnt ihre Kompositionsversuche
kein einziges Mal in seinen Briefen», S. 324

3 Einige von ihnen hat Annegret Stopczyk in ihre
Textsammlung: Was Philosophen über Frauen denken,
München 1980, aufgenommen, so auch (s.u.!) einen
Passus jenes Fichte, über den Friedrich Schlegel 1798
im «Athenäum» schrieb: «Die Französische Revolution,

Fichte's Wissenschaftslehre, und Goethe's Meister
sind die grössten Tendenzen des Zeitalters» - und es
befremdet ungemein, welch marginale Rolle erstere in
dieser Studie spielt. Sie wird genau einmal erwähnt - als
im Dezember 1800 «die Kämpfe während der Französischen

Revolution sich bis ins Salzburger Land
erstreckten» und bei der inzwischen mit dem Pfleger von
St. Gilgen, Berchtold zu Sonnenburg verheirateten N.
«einige französische Offiziere logierten» (S. 250), d.h.
auch Familie B. von Einquartierungen betroffen war;
als welthistorische Tendenz jedoch ist sie bei R.
inexistent. Dass etwa der dto. einmal firmierende
Napoleon die Rechtsprechung erneuert habe («Code
Civil»), ist hier sowenig zu erfahren wie dass schon
1789 eine gewisse Olympe de Gourges eine
«Déclaration des droits de la Femme» vorgeschlagen
hatte. - Zwar dürfte diese Fichte unbekannt gewesen
sein, doch fragt er, ganz in ihrem Sinne, in seiner
Grundlage des Naturrechts nach Principien der
Wissenschaftslehre von 1796, § 32: «Hat das Weib die
gleichen Rechte im Staate, welche der Mann hat? Diese
Frage könnte schon als Frage lächerlich scheinen. Ist
der einzige Grund aller Rechtsfähigkeit Vernunft und
Freiheit: wie könnte zwischen zwei Geschlechtern, die
beide dieselbe Vernunft und dieselbe Freiheit besitzen,
ein Unterschied der Rechte stattfinden ...?»

4 Dass die Damen etwas jünger sind als N. [*1763
Caroline Michaelis, *1763 Dorothea Mendelssohn
verh. & gesch. Veit, verh. Fr. Schlegel; * 1764 Henriette
Herz, * 1766 Germaine de Staël, * 1770 Sophie Mereau,
verh. Brentano; *1771 Rahel Levin, verh. Varnhagen;
* 1780 Caroline v. Günderrode, * 1785 Bettina Brentano
verh. v. Arnim usf.], spricht sowenig gegen die Erwähnung

ihrer massgeblichen Rolle in den bürgerlichen
Salons wie die adlige Herkunft gegen die Erwähnung
der frz. Saloninhaberinnen [*1682 Mme. de Tencin,
Romanautorin & Mutter d'Alemberts; * 1697 Marquise
du Deffand, Freundin Voltaires; *1705 Emilie du
Chätelet, Voltaires Geliebte, Literatin, Mathematikerin
& Physikerin; *1732 Julie de Lespinasse, Geliebte
d'Alemberts; *1739 Suzanne Necker, Mutter G. de

Staëls] gesprochen hätte. Und höchst betrüblich, dass
selbst Mme. d'Epinay, *1725, Autorin der von der
Académie Française preisgekrönten Conversations
d'Emilie, einer Schrift über Erziehungsfragen mit dem
bemerkenswerten Ziel, die eignen Kinder zu besseren
und glücklicheren Menschen als sich selber zu erziehen,

nur in jenem knappen Briefzitat, das N. und den
Vater vom Tod der Mutter unterrichtet («ich schreibe
dieses im Hause der Madame d'Epinay, und des M.
Grimm, wo ich nun logiere» durch R.s Text huscht

- eine Bildungslücke? Die Unterstellung wäre
unverschämt. Die Kenntnis der Zusammenhänge aber

5 Galettiana reinsten Wassers glücken R. zumal im Kap
Religion, wo die «bauliche Entwicklung» Salzburgs
«das Lob Gottes üppig-festlich umrahmte» (S. 104).
Allein: «Wie es in Nannerls Seele aussah, wird nie
verbindlich zu erfahren sein.» (S. 105) Doch könnte
man zu jenem humanistischen Erzieher, Prof. J.G.A.
Galetti (1750 - 1828), Sohn eines toscanischen
Baritons und Autor unsterblicher «Kathederblüten»,
durchaus eine sachliche Verbindung ziehen - war er
doch befreundet mit dem Göttinger Kollegen Schlözer,
dessen Tochter Dorothea wiederum der Göttinger
Professor Michaelis, Caroline Michaelis-Böhmer-Schle-
gel-Schellings Vater, siebzehnjährig, als erste Studentin

promovierte. -
6 Vielleicht sollte Verf. gelegentlich die eine oder andere

ermutigende Arbeit lesen, etwa Gisela Dischnes:
Caroline und der Jenaer Kreis (Berlin 1979; Wagenbachs

Taschenbücherei 61) oder Lieber Freund, Ich
komme weit her schon an diesem Morgen. Caroline
Schlegel-Schelling in ihren Briefen, hrsg. v. Sigrid
Damm (Darmstadt und Neuwied 1980; Slg.
Luchterhand 303) oder Herbert Scurlas: Rahel
Varnhagen (Berlin DDR "1962; Düsseldorf 1 1978
Fischer TB 2245) oderGeorges Solovieffs Kein Herz, das
mehr geliebt hat. Madame de Staël. Eine Biographie in
Briefen Paris 11970, Frankfurt/Main 11971; Fischer TB
5653) oder...?

7 Warum hat die arme Fanny Hensel ihre alte Tante,
Dorothea Schlegel, nie um Rat gefragt!?

Ives auf
der Spur

Felix Meyer: «The Art of Speaking
Extravagantly». Eine vergleichende Studie

der Concord Sonata und der Essays
before a Sonata von Charles Ives
Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart
1991,256 S.

Die nachdrückliche Geschichte der
Werke, bestimmte Paul Dukas, ende mit
ihrer Aufnahme ins Repertoire. Die
«Concord Sonata» von Charles Ives,
eine der bedeutendsten, in der Weite und
Tiefe der Konzeption grossartigsten
Klaviersonaten aus der ersten Hälfte
dieses Jahrhunderts, ist mittlerweile ins
Repertoire aufgenommen worden. Galt
diese Sonate als nahezu unspielbar,
schien kaum eine Aufführung dem
emphatisch «Bedeutungsvollen» dieser
Komposition standhalten zu können, so
haben sich die spieltechnischen Probleme

inzwischen als gut beherrschbar
erwiesen, und zudem zeigte sich, dass
etwa die vielberufene «Offenheit» der
Konzeption, die stets nur besondere,
individuelle Interpretationen zuzulassen
scheint, kaum die Substanz oder Identität

des Werkes in der Situation der
Werkaufführung berührt. Ives hat dieses
Werk eben doch ganz aus dem - findig
erweiterten - Vorgang des Klavierspielens

heraus gestaltet, der zugleich der
Musik als Musik zu einer Präsenz
verhilft, hinter der das «Bedeutungsvolle»
als aufwendiges «Programm» verblasst.
Die Geschichte des Werkes lässt sich,
mit einiger Vereinfachung, im nachhinein

mit den Versuchen beschreiben, es
entweder in den Kontext der «klassischen»

Sonatenkomposition (Form,
Gehalt, Anspruch) oder in den der
«Neuen Musik» (technische Innovationen)

einzugliedern. Solche Versuche, so
scheint es, sind nun obsolet geworden.
Felix Meyer nähert sich dem Werk denn
auch gleichsam «geschichtslos» und
setzt sich mit ihm völlig immanent
auseinander: Er rekonstruiert gewissermas-
sen eine «eigentliche» Bedeutung, in
der viele der Momente, die ursprünglich
an diesem Werk einmal interessierten,
nur noch nebengeordnete Rollen spielen,

sei es etwa der seltsame Werkcharakter,

das schwer zu bestimmende
Problem des Werkkontextes, die fragliche
Identität des Werkes, oder, noch
grundsätzlicher gewendet, was mit diesem
Werk «Komponieren» oder «Interpretieren»

überhaupt bedeuten könne.
Felix Meyer bleibt dennoch keinesfalls
hinter der Ives-Literatur zurück - im
Gegenteil; der Sachverhalt verweist
vielmehr auf eine Verlagerung der
Interessen. Meyer fasst die Musik der «Concord

Sonata» und die «Essays before a

Sonata», die unmittelbar zur Sonate
gehören, als «eng verbundene künstlerische

Äusserungen» in verschiedenen
Medien auf, über die er einen Zugang zu
einem grundsätzlichen «Denkstil» von
Ives finden will. Diese Absicht prägt die
Anlage derArbeit: Stets stellt er Parallelen

oder Analogien zwischen der Musik
und den «Essays» heraus, sei es im Be-

35



reich der Werkgenese («1. Ives' Schaf-
fensprozess und seine ästhetischen
Voraussetzungen»), der Gattung («2. Zur
Gattungsbestimmung der Concord
Sonata und der Essays in ihrer parallelen
Gesamtanlage»), der motivisch-thematischen

Ereignisse («3. Die
motivischthematische Substanz der Concord
Sonata und der Essays»), der Zitierungen
(«4. Ives' Zitierpraxis»), der Form («5.
Die Concord Sonata und die Essays als
Prozess: Formale und syntaktische
Aspekte») und der Programmatik («6.
Die Concord Sonata und die Essays als
<Botschaft>: Semantische und rhetorische

Aspekte»). Freilich bleiben diese
Parallelen, wie Meyer selbst betont,
immer «abstrakt» oder «formal» und besitzen

zudem in den verschiedenen
Medien von Musik und Literatur
unterschiedliche ästhetische Bedeutungen,
die zu beobachten vielleicht noch
interessanter wäre. Es ist auch nicht recht
einsehbar, warum sich solch ein «Denkstil»

einerseits in Musik und Literatur
zugleich äussert, andererseits aber viele
unmittelbar programmatische Momente
in der Musik nur in Texten benannt werden,

die nicht mehr zum unmittelbaren
Kontext der Komposition gehören. Bietet

Meyer immerhin die erste eindringliche
und gründliche Auseinandersetzung

mit den «Essays», so war aber doch zu
erwarten, dass in Musik und «Essays»
ein analoger «Denkstil» herrscht, der in
dieser Detailfülle bislang unbekannt,
wohl auch nicht vorstellbar war, der
jedoch nur eine Musik von epochaler
Bedeutung hervortrieb.
In den Analysen schliesst Meyer in der
Regel an die Literatur über dieses Werk
an, die er freilich durchweg präzisiert,
häufig genug auch erst richtigstellt.
Stets analysiert er mit der gebotenen
Vorsicht. Gerade seine intimen und
umfassenden Kenntnisse der Literatur,
des Werkes und des kulturellen
Zusammenhangs lassen ihn auch dort zu in-
terpretatorischer Zurückhaltung tendieren,

wo sich mit spekulativer Phantasie
vielleicht weitere Aufschlüsse über
Sinn und Gehalt der Ivesschen
Kompositionstechnik gewinnen Hessen. Ein
Beispiel bilden etwa Meyers Hinweise
zur «motivisch-thematischen
Substanz» der Sonate. Tatsächlich
beschreibt Meyer immer nur eine
«motivisch-thematische Substanz»; er spürt
nicht weiter dem Verhältnis von
Thematik und Form nach, an dem in der
traditionellen Sonatenkomposition das
Gestaltungsniveau eines Komponisten
erkennbar wird. Für die «atonale» Sona-
tenhauptsatzform, wie sie Schönberg
entwickelt hat, haben sich zum Beispiel
zwei Deutungen durchgesetzt: Entweder

werden die motivisch-thematischen
Ereignisse akzentuiert, welche die
traditionelle Formdisposition neuartig
fundieren (Adorno), öderes wird auf die
traditionelle Formdisposition abgehoben,

die dem ausufernden thematischen
«Diskurs» einen festen, «kennbaren»
Halt oder eine identifizierbare Richtung
gibt (Dahlhaus). Im Kopfsatz der Concord

Sonata gibt es wohl Motive und
Themen, aber dieser Satz ist weder mo¬

tivisch-thematisch durchkomponiert,
noch besitzt er eine unmittelbar zu
identifizierende Formgestalt. Nun käme
es darauf an, diesen Zusammenhang -
oder mangelnden Zusammenhang - von
Thematik und Form genauer zu
bestimmen und auf eine «Logik» — oder
«Unlogik» - des Formverlaufs zu
beziehen. In der «atonalen» Sonaten-
hauptsatzform Schönbergs wird mit der
Substituierung der harmonisch-tonalen
«Logik» durch eine thematische «Logik»

der Bereich der Harmonik gleichsam

«anonymisiert». Im Kopfsatz der
Concord Sonata hingegen, so Hesse sich
etwa spekulieren, wird musikalische
«Logik» primär in der Kontinuität des
musikalischen Vortrags, die eng an den
Spieler gebunden bleibt und sich in der
Situation der Werkaufführung stets aufs
neue zu erweisen hat, erfahrbar, während

der Tonsatz «anonyme» Züge
gewinnt und nur in Fassungen, aber nicht
in einer definitiven Fassung vorliegt.
Der labyrinthische Werkcharakter der
Concord Sonata lässt sich demnach auf
ein grundsätzliches Problem traditionellen

formalen Gestaltens zurückbeziehen

und auf dieser Folie differenzieren,

so sehr er auch in erster Instanz
«programmatisch» motiviert sein mag
oder einem «Denkstil» von Ives
entspricht. Es Hesse sich vielleicht auch
besser verstehen, warum vor allem die
Musik dieses Werkes, weniger die
«Essays» oder das Ineinander von Literatur
und Musik faszinieren, deren
ursprüngliche Bedeutung Meyer so
eindrucksvoll rekonstruiert.
Allerdings besagt dies Beispiel keinesfalls,

dass Meyer in seiner Arbeit zu
kurz greift oder ein mangelndes Pro-
blembewusstsein besitzt. Vielmehr
bewältigt er sein schwieriges Thema
ebenso souverän wie konsequent. Hinzu
kommt noch sein Vermögen, selbst die
unüberschaubarsten Sachverhalte klar
und deutlich darzustellen. Meyer
verfügt über ansprechende sprachlich-stilistische

Ausdrucksmittel, durch welche
die Lektüre seiner hervorragenden
Arbeit, der man ihren Ursprung als
Dissertation kaum anmerkt, ausgesprochen
kurzweilig, ja geradezu spannend gerät.

Giselher Schubert

Die Aufhebung von Unord¬
nung im Computer

Kolleritsch, Otto (Hrsg.): «Musikalische

Gestaltung im Spannungsfeld von
Chaos und Ordnung», Studien zur
Wertungsforschung Bd. 23
Universal Edition, Wien/Graz 1991,
213 S.

Mitte der dreissiger Jahre arbeitete Walter

Benjamin an seinem wahrscheinlich
einflussreichsten Text Das Kunstwerk
im Zeitalter seiner technischen
Reproduzierbarkeit. Er betrachtet darin das

Kunstwerk als produktions-, werk- und
rezeptionsästhetische Gesamtheit und
unterscheidet dabei zwischen dem Kult-
und dem Ausstellungswert eines Kunstwerks.

In dem Masse, in dem das Kunstwerk

technisch reproduziert werden
kann, tritt der Ausstellungswert in den
Vordergrund und geht die Bedeutung
des Kultwertes zurück. In den Extremen
von (Stein-)Skulptur und Film sieht
Benjamin quasi den Inbegriff dieses
Gegensatzes verankert. Der Wert der
Skulptur Hegt in der Aura ihrer Einmaligkeit

- sie ist bedroht nur von der sie
reproduzierenden Fälschung. Der Wert
des Films zeigt sich in der Anzahl seiner
entauratisierten Kopien und in der Höhe
der verkauften Kinokarten. Von dieser
materialistischen Position aus leitete
Benjamin seine ästhetischen Kategorien

ab. Er verdächtigte die technischen
Reproduktionsmöglichkeiten also nicht
gleich der Verflachung und Vermassung,

sondern erkannte darin die Forderung

an die zeitgenössische Kunst, aus
ihrem kreatürlichen Elfenbeinturm
herauszutreten und abbildende bzw.
Abbildungen technisch reproduzierende
Verfahrensweisen auch in die Produktion
von Kunstwerken zu übernehmen: Auf
der produktionsästhetischen Seite ist
nicht mehr Schauspielkunst gefragt,
sondern Kamera- und Montagetechnik;
auf der rezeptionsästhetischen Seite
nicht mehr Geheimnis und Verrätse-
lung, sondern sachliche Nachprüfbarkeit.

Benjamin wusste nicht, dass seine
von Eisensteins Filmen abgeleitete
Vision einer die Realität nur noch
technisch abbildenden und montierenden
Kunst durch die Entdeckungen eines
Zeitgenossen später einmal unerwartete
Aktualität erfahren würde. Es war der
Mathematiker und Literat Felix Hausdorff

(1868-1942). Er führte ähnlich
wie Benjamin ein Leben am Rande und
«rettete» sich später wie er durch Selbstmord

vor der Verhaftung durch die Nazis.

Hausdorff publizierte 1919 (in den
Mathematischen Annalen 79) den Aufsatz

Dimension und äusseres Mass, der
neben der vom französischen Mathematiker

Gaston Julia 1918 im Kriegslazarett
entwickelten Theorie der Selbstähn-

lichkeit (Sur l'itération des fonctions
rationnelles, in: Journal de Math. Pure
etAppl. 8,1918) die wichtigsten Grundlagen

zu dem bildet, was heute
populärwissenschaftlich Chaostheorie genannt
wird. Die Chaos- und Fraktaltheorie ist
eine der publikumswirksamsten Wis-
senschaftsdisziplinen geworden, ja sie
entwickelt sich zunehmend zu einer
neuen Universaltheorie, die alle
Disziplinen von der Medizin bis zur Theologie

zu beschäftigen beginnt. Ihr Haupt-
faszinosum Hegt sicher darin, dass
einerseits die Fraktalsprache nur auf dem
Computer gesprochen werden kann, auf
jener Maschine also, die man gemeinhin
für die zunehmende Formalisierung
aller Lebensprozesse verantwortlich
macht, dass andererseits aber «Realitäten»

mit relativ wenigen Algorithmen
simuliert werden können, deren
Formalisierung bisher ausgeschlossen schien:
z. B. das Wachstum einer Pflanze, die

36



Faltung eines Gebirges oder das nicht zu
durchschauende Geflecht auf der
menschlichen Hirnrinde. Da jede
Wissenschaftsdisziplin sich an einem relativ

grossen Anteil von Unordnung, von
Chaos reibt, knüpfen sich deshalb an
eine Wissenschaft, die diesem Chaos
beizukommen vorgibt, verständlicherweise

Hoffnungen verschiedenster Art.
Dabei macht der universale Anspruch
der Chaosforschung in gewisser
Hinsicht jeden, der sich damit beschäftigt,
auch wieder zu einem Dilettanten, den
Mathematiker, der sich mit Kunst
beschäftigt ebenso wie den Musiker, der
sich bei der fraktalen Geometrie Rezepte

ausleiht. Und natürlich betrifft dies
auch den Rezensenten einer Publikation
über ein Symposion mit dem Titel
«Musikalische Gestaltung im Spannungsfeld

zwischen Chaos und Ordnung», das
1989 in Graz stattgefunden hat.
Die Mehrzahl der Referenten dieses
Symposions beurteilten die Resultate
der Chaosforschung - sofern sie diese
überhaupt kannten - eher kritisch. Indirekt

erinnerten sie dabei immer wieder
an das Benjamin-Projekt, indem sie auf
die experimentelle Musik verwiesen,
die auf einer rationalen Durchdringung
des musikalischen Materials bestand.
Helga de la Motte-Haber etwa sprach
abschätzig von den «bunt eingefärbten
<Apfelmännchen>, mit denen ein Computer

die ad infinitum ausrechenbaren
mathematischen Formeln optisch
umsetzt» (S.20). Die Redundanz
allerdings, mit der auch anderswo (etwa im
Symposion Paradoxien, Dissonanzen,
Zusammenbrüche, das im Herbst 1989 —

als müsste die Zukunft herausgefordert
werden! - ausgerechnet in Dubrovnik
stattfand) darauf hingewiesen wird,
dass die Resultate der Chaosforschung
für die aktuellen ästhetischen Fragen
nicht brauchbar seien, erinnerte mich
etwas an die Hochnäsigkeit, welche
grosse Theatermacher zu Beginn des
Jahrhunderts dem Film gegenüber an
den Tag legten. Und genau besehen ent¬

kommt auch Helga de la Motte-Haber
der Chaosforschung nicht. Sie hielt in
Graz sicher eines der gewichtigeren
Referate, allein schon deswegen, weil
sie nicht gleich auf alle Trittbrette
aufgesprungen ist, die einem das Wort
Chaos in seiner per definitionem chaotischen

Unbestimmtheit bereitstellt. Für
Helga de la Motte-Haber weisen die
Resultate der Chaosforschung «nur auf
restriktive Bedingungen von Ordnung
hin, die nicht zu durchbrechen sind. Sie
zeigen allenfalls, dass Ordnungen so
kompliziert sein können, dass sie nicht
mehr überschaubar, sondern chaotisch
wirken. Anschein und tatsächlich Gegebenes

klaffen auseinander.» (S. 20)
Kurz darauf bestätigt sie - in ihrem be-
wusst auf Störung von Ordnung (S. 23)
angelegten Referat - mit ihrer Definition

von Chaos indirekt den Ausgangspunkt

der Chaosforscher. An verschiedenen

Beispielen zeigt sie bündig, dass
Chaos nicht jenes Unbestimmte, Vage,
das Noch-nicht-Gegliederte ist, von
dem andere Musikforscher in Graz
etwas kurzschlüssig ausgingen. Entsprechend

einfach und naheliegend wurden
deren Netze dann auch geknüpft und
ausgeworfen, etwa von Karin Marso-
ner, die nachweist, dass der Akt des

Komponierens oft von einer chaotischen

Vorstellung ausgeht, die dann in
der Konkretisierung der Komposition
zunehmend geordnet wird. Die Spezifik
dieser Aussage ist allerdings relativ
gering, denn erstens geht fast jeder kreative

Akt - und sei es auch nur das
Einschlagen eines Nagels - von einer vagen
Idee aus, die dann im Sinne irgendeiner
Ordnung konkretisiert wird, zweitens
unterschlägt Karin Marsoner die latente
Dialektik ihres Modells, denn so wie
eine einigermassen klare Idee von
einem in der Wand vorgestellten Nagel
zuweilen auch mit krummem Eisen-
und blauem Fingernagel konkretisiert
wird, so könnte der Kompositionspro-
zess auch gerade das Umgekehrte
bedeuten: nämlich die zunehmende Zer¬

störung einer vorgestellten Ordnung.
Genau hier setzt nun Helga de la Motte
mit ihrem Chaosbegriff an: nicht das
Ungeordnete ist Chaos, sondern das
Totalgeordnete. Sie definiert kurz und
bündig: «Chaos basiert auf einer Totalität

von Ordnung» (S. 21).
Ich denke allerdings, dass kein
Chaosforscher ihr hier widersprechen würde.
Chaosforschung ist tatsächlich die
Aufhebung von Unordnung - aber nur im
Computer! Dies scheint mir viel wichtiger

zu sein als die Frage, wie weit die
Ornamente, die mittels der Rückkoppe-
lungsschleifen der Mehrfach-Verklei-
nerungs-Kopiermaschine erzeugt werden,

einmal künstlerisch fruchtbar
gemacht werden können oder nicht. Denn
es kommt hier fast zu einer Art Selbstkopie

und zugleich auch zu einer
Umkehrung von Benjamins Projekt, indem
der Computer den Ausstellungswert
nicht bloss einseitig bevorzugt, sondern
die Realität überhaupt nur als
Ausstellungswert zur Kenntnis nimmt. Die Ge-
birgsfaltung simuliert er ohne Wissen
der Faltungskräfte, die Pflanzen ohne
Kenntnis der Photosynthese. Aber die
Simulation ist so perfekt, dass sie
zuweilen die Realität übertrifft. Wichtig
ist dabei, dass diese Simulation der Natur

nicht jene Rationalität der Verhältnisse

fördert, die Benjamin mit seinem
Projekt anstrebte. Vielmehr werden
gerade jene Bereiche technisch simuliert,
die Benjamin mit dem Auratischen, mit
dem Wunder der Natur, in Verbindung
brachte, und deren dialektische
Brechung er im avancierten, seiner Technizität

bewussten und sie vermittelnden
Kunstwerk erwartete. Die Chaosforschung

gibt nämlich den Naturwissenschaftlern

ein Instrument in die Hand,
mit dem sie «zukünftig solche Formen
qualitativ streng untersuchen können,
die sie bisher faltig, gewunden, kömig,
picklig, pockennarbig, polypenförmig,
schlängelnd, seltsam, tangartig,
verzweigt, wirr, wuschelig genannt haben.
Die Mathematiker werden (hoffentlich)
überrascht und erfreut sein, dass Mengen,

die bisher als Ausnahmemengen
galten, in gewissem Sinne die Regel
sind» (B.B. Mandelbrot, The Fractal
Geometry of Nature, New York 1982,
zitiert nach: Chaos und Fraktale, dt.
Ausgabe von Scientific American S.

118). Da wird das sogenannte Wunder
der Natur algorithmisch berechenbar,
und Rationalität und abstrahierende
Ordnungssysteme, z. B. die euklidische
Geometrie, werden als Ausnahmefälle
ausgegliedert. In gewisserWeise wird in
der Chaostheorie die Natur mit ihrer
Betrachtung und Analyse identisch
oder, besser: selbstähnlich.
Was allerdings bleibt, sind wir mit unseren

fünf nicht-identischen und nicht-
selbstähnlichen Sinnen und deren Grenzen

und vor allem mit unserem Him, das

- obgleich seine Nervenenden, wie die
Chaosforscher vermuten, völlig chaotisch

und selbstähnlich verknüpft sind -
immer und überall partout nach einer
Ordnung sucht, und dort wo es nicht
weiterkommt, sich das Unverständliche
als Chaos - im eigentlichen Wortsinn -

37



einordnet. Gegen diese Grenzen
menschlicher Perzeption und Rationalität

ist mit allen Computersimulationen
nicht anzukommen; aber diese können
immerhin dazu verführen, jenseits dieser

eingeordneten Grenzen das Glück zu
suchen. Das geschah in Graz dem von
mir sonst sehr geschätzten Musiksemio-
tiker Vladimir Karbusicky, dem die
Sicherungen ob der neuen Rückkoppe-
lungsmöglichkeiten förmlich
durchbrannten, indem er wie gewisse neuere
religiöse Heilssysteme das Universum
zu einer fabulösen Supersemiose visio-
nalisierte, deren Zentrum natürlich einmal

mehr wir selber sind:

«Die Entdeckungen der modernen Kosmogonie kommen
dem Bedürfnis des Menschen nach dem gedanklichen
Überschreiten seiner Existenzparameter entgegen, der
TRANSZENDENZ. Was bis jetzt eine Domäne der
Religion, Philosophie und Kunst war, wird zum Gegenstand
der wissenschaftlichen Anthropologie. Die unendlich

heisse Urwolke aus Licht und subatomaren Teilchen,
der Urknall, die Dehnung, bei der die Existenzformen der
gegenseitigen Auflösung der Materie und Antimaterie
entkommen sind, die ersten galaktischen Kraftfelder, in
denen Sterne geboren werden, die in ihrem Inneren immer
schwerere Elemente <kochen>, die sie, wenn sie als
Supernovae explodieren, in riesigen Gas- und
Staubwolken herausschleudern, aus denen neue Sonnen mit
ihren Planeten als mögliche Nester für das organische
Leben kondensieren - das ist phantastischer als jeder
Mythos der alten Epen, ein faszinierendes Geschehen.
Dieses in Äonen sich abspielende, im Grunde auch
dröhnende und <klingende> Geschehen (wie sausen, pfeifen
und donnem die unvorstellbar kräftigen Winde auf dem
Jupiter?) drängen wir, wenn wir es denken wollen, zeitlich

in einem Modellraum zusammen: einem Modellraum,

den wir mit kreisender Handbewegung umfassen,
aber die Gedanken springen unruhig von dem JETZT und
HIER, die Lichtgeschwindigkeit annullierend, zu den
entferntesten Regionen des Seienden und zurück. In dieser

Unruhe äussert sich die Tatsache, dass das Universum
erst in dem menschlichen Gehirn seine eigene Existenz
reflektiert. Anders gesagt: Der Mensch ist der Träger der
Selbsterkenntnisapparatur des Weltalls.» (30f.)

Da macht sich die Semiose selber zum
Zweck und zu ihrem Objekt, und sie
entzieht sich deshalb auch der Falsifi-
zierbarkeit. Alles ist in chaotischer
Gleichgültigkeit miteinander verbunden;

wenig später kann deshalb in diesen

galaktischen Fertilisationsprozess
auch noch die Parapsychologie
hineingeworfen werden. Wenn es ans Konkrete

geht, wird diese rückverschlaufte
Chaos-Weltanschauung allerdings sehr
rasch banal. Dies zeigt sich im Beitrag
von Karbusicky vor allem dann, wenn
er aus einer seiner Spezialitäten - nämlich

Kompositionsexperimenten mit
Studenten - Aussagen über musikalische

Gestaltungskräfte abzuleiten
versucht. Mit unzähligen Beispielen, deren
kompositorische Qualität indiskutabel
ist, «belegt» er, dass das Reagieren auf
Bilder von Gustave Doré (mit
Transzendenztendenz) zu musikalisch bildhafteren

Resultaten führt als beispielsweise
die schlaufenähnlichen Verwirrzeichnungen

von Escher, die eher zu
konstruktiven Kompositionslösungen führen.

Ja, natürlich stimmt das: wenn man
Salz ins Wasser tut, wird es tendenziell
salziger
Da wird dann verständlich, weshalb
Helga de la Motte die rationalisierten
Strukturen in der Musik des 20.
Jahrhunderts dem «unproduktiven Chaos»
vorzieht und vor einem zunehmenden
Stillstand warnt. «Die rationalisierten,
vernetzten, vielfach verzweigten
ökonomischen und gesellschaftlichen
Strukturen machen am Ende des 20.
Jahrhunderts einen Stillstand nicht un¬

denkbar. Die im Widerspruch zu
diesen Strukturen stehende Kunst
scheint noch immer eine Vorbildfunktion

für das Leben zu haben.» (S. 28)
Dieser Vorbildfunktion ist Hans Rudolf
Zeller in einem sehr aufschlussreichen
Referat «Zum Aspekt der Transformation

in der experimentellen Musik»
nachgegangen. Zeller weist nachdrücklich
auf die vielen unvollendeten Projekte
der experimentellen Musik hin und
stellt die zahlreichen direkten Verknüpfungen

von «chaotischen» indeterminierten

und streng determinierten Strukturen

innerhalb der experimentellen
Musik speziell der 50er Jahre dar. Dabei
bleibt er nicht bei voreiligen Schlussfolgerungen

hängen, etwa bei der modisch
gewordenen Bemerkung vom Scheitern
der Moderne: «Wenn es scheiterte
(nämlich das Projekt der seriellen Mu-

deuten muss. Eine frühe Vörform dieses
Denkens, das Redundanz in einem
Parameter nach Möglichkeit vermeidet,
zeigte Georg Friedrich Haas bei einer
sehr spannenden und einsichtigen Analyse

von Häbas frühen Klavierkompositionen,
die noch vor dessen Begegnung

mit der Anthroposophie entstanden sind
und deshalb noch nicht den diatonischen

Dreh späterer Kompositionen
aufweisen. Mit der Zeit von 1900-1930
und dem damals stattfindenden
Paradigmenwechsel, um den auch die
eingangs erwähnte Studie Benjamins
kreist, beschäftigten sich verschiedene
Mitwirkende dieses Symposions, auch
hier mit unterschiedlichem Differenzierungsgrad.

Sehr häufig werden dabei
produktions- und rezeptionsästhetische
Kategorien relativ konfus vermischt.
Der Ausbmch aus der tonalen Syntax

sik), dann nicht an seiner Ubergrossen,
sondern an seiner allzu geringen
Komplexität, verglichen mit der Komplexität
und der unabsehbaren Vielfalt der
musikalisch relevant gewordenen (Klang-)
Phänomene.»
Auf diese Vielfalt vor allem im intervallischen

Bereich gingen Manfred Stahn-
ke und Georg Friedrich Haas ein. Manfred

Stahnke, der sich via Ben Johnston
als Enkelschüler von Harry Partch
bezeichnet, schildert seine Erfahrungen
mit komplexen Stimmsystemen und
einer tendenziell unendlich grossen
Anzahl von neuen - bei Stahnke meist
reinen - Intervallen. Hier wiederum ergeben

sich sehr viele Parallelen zur
Fraktalgrammatik, die mit einer unendlichen

Anzahl von «Buchstaben» arbeitet;

und man kann bei Stahnkes Vorgehen,

das den in der Just-Intonation-Be-
wegung verbreiteten naiv-unreflektier-
ten Umgang mit der sogenannten Natur
der Musik vermeidet, auch beobachten,
dass eine Anlehnung an solche
Chaostheorien nicht unbedingt die platte
Aufhebung musikalischer Hierarchien be¬

wird dann fast zu voreilig mit einem
Weg ins Chaotische verglichen,
obgleich er auf produktions- und
werkästhetischer Seite gerade im Schönberg-
Kreis von einer beispiellosen Rationalität

bestimmt war. Chaotisch wirkte diese

Musik allenfalls auf rezeptionsästhetischer

Seite, weil - wie bereits
angedeutet - auf den Hörer das chaotisch
wirkt, was er selber nicht einordnen
kann. Heinz-Klaus Metzger betont bei
seiner Betrachtung von Cage - dem
anderen latenten Leitmotiv dieses Symposions

- die produktionsästhetische Seite.

Er analysiert Cages quasi chaotische,
d.h. sämtliche koordinierenden
Ordnungen bewusst ausser Kraft setzenden
Verfahrensweisen beim Concerto for
Piano and Orchestra, wo etwa auch der
Dirigent quasi wie ein Musiker seine
eigene Stimme hat: «Eine Herrschaft
irgendwelchen Schlages indessen übt
hier der Dirigent nimmermehr aus»
(S.17). Dass auf rezeptionsästhetischer
Seite bei solchem Komponieren das
Chaotische zum Teil gerade vermieden
wird, ist die Gegenseite dieses Vorge-

38



hens, denn man kann sich beim Hören
eine Unordnung viel leichter zu einer
einfachen Ordnung zurechtlegen als
eine Überordnung auflösen. Dies erklärt
vielleicht auch so manche musikalische
Harmlosigkeit im Schaffen von Cage.
Von der rezeptionsästhetischen Seite
her gesehen, muss sich ein solcher Dirigent

übrigens auch die Frage gefallen
lassen, ob er mit seinen Schlägen ohne
Wirkung und Ursache nicht eigentlich
eine illegitime Herrschaft eines eher
bedenklichen Schlages ausübt.
Ich denke, dass diese Art von komponiertem

Chaos im Zeitalter der
Chaosforschung eher an Bedeutung verlieren
denn gewinnen wird. Unordnung zu
produzieren und das freie Chaos des
Lebens zu mimikrieren scheint in nächster

Zukunft für die Naturwissenschaften
kein Problem mehr zu sein. Und

wenn man komponierte Unordnungen
mit ein paar Algorithmen erzeugen und
beschreiben kann, scheint es mir immer
noch ein Projekt zu sein, sich in der
Kunst davon nicht völlig vereinnahmen
und Ordnung nicht zu einem zu
vernachlässigenden Spezialfall von Unordnung

verkommen zu lassen. Rationale
Ordnungen können, gerade wegen ihrer
Beschränktheit, Unnatürlichkeit und
ihrer Unfähigkeit, wesentliche Dinge des
Lebens - wie z. B. Glaube, Existenz,
Tod etc. - zu erklären, brauchbares
Antidot gegen den Kult der Selbstähnlichkeit

sein, wo alles - so wie es ist -
auch richtig ist, wo jeder recht hat und
wo man sich die Götter nach eigenem
Wunsch und Ebenbilde zurechtfanta-
siert. Das betrifft ganz besonders die
Kunst und speziell die Musik: Grosse
Musik war bis zu einem hohen Grade
immer schon das andere; und gerade
wenn sich nun die Wissenschaft daran
macht, Schein und Enigma auf dem
Bildschirm zu rekonstruieren, könnte
Benjamins Projekt einer scheinlosen
Kunst, wo der Produktionsprozess dem
Rezipienten gegenüber nicht verhüllt
wird, sondern wo es mit zum Prinzip des
Kunstwerks gehört, ihn offenzulegen,
durchaus neue Aktualität bekommen.
Möglicherweise hat dem ZEIT-Kritiker
Heinz-Joseph Herbort eine solche
grundsätzlichere Kritik am Selbstverständnis

der Neuen Musik
vorgeschwebt, als er den Titel seines noch
nicht verfassten Referates nach Graz
abschickte: Zum Problem der Kontrollierbarkeit

der Avantgarde. Aber ein
martialischer Brief, den Wolfgang Rihm
verfasste, als er nur schon diesen Titel
las, scheint Herbort dann so
eingeschüchtert zu haben, dass er den in
deutschen Landen üblichen Hausfrieden
zwischen critiques-en-chef und compo-
siteurs-en-chef nicht bedrohen wollte.
Er wagte nur noch zu wünschen, man
möchte dem armen Kritiker mal eine
Partitur schon zum voraus zum Studium
überlassen, und besser noch gleich
einen kleinen analytischen Kommentar
dazu verfassen, damit dann die Avantgarde

noch kontrolliert werden könne

- ein Hausfriedensbruch wäre mir
hier für einmal lieber gewesen!

Roman Brotbeck

eues
von Hans Erdmann

Ulrich Eberhard Siebert: «Filmmusik in
Theorie und Praxis. Eine Untersuchung
der 20er und frühen 30er Jahre anhand
des Werkes von Hans Erdmann»
Verlag Peter Lang GmbH, Frankfurt
a.M. 1990,232 S. mit 40 S. Anhang

Wer sich mit Stummfilmmusik auch nur
am Rande beschäftigt hat, kennt Hans
Erdmann schon seit langem. In erster
Linie als Verfasser des theoretischen
Teils des 1927 publizierten «Allgemeinen

Handbuchs der Filmmusik», und
damit als einen, der die damals gängige
musikalische Begleitpraxis systematisch

zu erfassen, historisch zu fundieren

und kritisch zu durchdringen
versuchte. Dass Erdmann sich auch als
Komponist im Milieu des deutschen
Stummfilms nicht zu verstecken
brauchte, wissen wir, seit Bemdt Heller
bei den Berliner Filmfestspielen 1984
auf der Basis der «Fantastisch-romantischen

Suite» die Begleitmusik zu Mur-
naus «Nosferatu» entwickelte (und
damit die einzelnen Nummern der Suite in
den Zusammenhang zurückversetzte,
aus dem sie hervorgegangen waren).
Bloss: über Erdmanns Herkunft, seinen
Hintergrund und seine Laufbahn, war
noch vor kurzem nichts Gesichertes zu
erfahren. Die Daten, die gelegentlich
genannt wurden, widersprachen sich;
das nach wie vor brauchbarste
Nachschlagewerk zur Filmmusik, «Film +
Music + Lexicon» von Ermanno Comu-
zio, erwähnt noch nicht einmal den
Namen.

Des Rätsels Lösung präsentiert nun
Ulrich Eberhard Siebert in seiner 1989
eingereichten, 1990 vom Verlag Peter
Lang in der Reihe der Europäischen
Hochschulschriften veröffentlichten
Dissertation. Ich referiere:
Hans Erdmann hiess mit vollem Namen
Hans Erdmann Timotheos Guckel, ist
1882 in Breslau geboren, studierte in
Breslau Violine, Musiktheorie und
Komposition, war 1907/08 vorübergehend

als Konzertmeister am dortigen
Schauspielhaus und als Korrepetitor am
Stadttheater tätig, und promovierte
1911/12 mit einer Arbeit über «Die
Geschichte der katholischen Kirchenmusik

in Schlesien» zum Dr. phil. 1913
richtete er Text und Musik von Monte-
verdis «Orfeo» neu ein und betreute am
Stadttheater von Breslau die deutsche
Erstaufführung. Nach vier Jahren
Kriegsdienst kam er 1918/19 ans
Stadttheater von Riga, war 1919/20 Ko-
Direktor und erster Kapellmeister der
(kurzlebigen) Jenaer Kammerspiele,
wurde 1921 zum künstlerischen Leiter
der Berliner «Prana-Film GmbH» berufen,

die sich an ihrer ersten Produktion,
Mumaus bereits genannten «Nosferatu»,

auch gleich die Finger verbrannte
und 1922 fallierte. Nach zwei Jahren an
den Bühnen von Potsdam und Brandenburg

ging Guckel 1924, nun als Hans
Erdmann, zum Berliner «Reichsfilmblatt»,

übernahm 1926 die Redaktion
von «Film-Ton-Kunst», der von Giu¬

seppe Becce begründeten «Zeitschrift
für die künstlerische Musikillustration
des Lichtbildes», widmete sich,
gemeinsam mit Becce und Ludwig Brav,
dem «Handbuch», engagierte sich in der
«Gesellschaft der Film-Musik-Auto-
ren», betreute 1928/29 eine Klasse für
Filmmusik am Klindworth-Scharwen-
ka-Konservatorium - dann reisst die
Überlieferung ab: «Ab Mitte der 30er
Jahre», so Siebert, «lassen sich kaum
noch biographische Anhaltspunkte [...]
finden». Ein paar Tonfilmmusiken
noch, darunter für Fritz Langs «Das
Testament des Dr. Mabuse»; nach 1936
vermutlich nichts mehr: Guckel alias
Erdmann starb 1942 in Berlin.
Gerne hätte ich noch etwas mehr erfahren,

über die Art und Weise etwa, wie
Erdmann (wenn überhaupt) unter den
Nazis zurechtkam. Dass Siebert da
abbrach, wo die schriftlichen Quellen
versiegten, und nicht noch nach Zeugen
Ausschau hielt oder sonstwie sich in
Unkosten stürzte, kann ich indessen
verstehen. Schliesslich war er nicht auf
eine Biographie aus. «In der vorliegenden

Arbeit soll es um die Theoriediskussion
der 20er und frühen 30er Jahre

gehen, eine Diskussion, die von dem
Theoretiker und Praktiker der Filmmusik,

Hans Erdmann, wesentlich mitgeprägt

wurde, der reichhaltiges Material
in Form von Zeitschriftenartikeln und
dem < Allgemeinen Handbuch der
Filmmusik) hinterlassen hat, Material, das
bisher nicht aufgearbeitet wurde.» Um
die Auswertung dieses Materials war es
ihm primär zu tun; was er darüber hinaus

zu Erdmanns Werdegang und Leben
nachtrug, ist Beiwerk. So willkommenes

freilich wie die zwei Seiten über den
(bislang unbeachtet gebliebenen) Dritten

im Bunde der «Handbuch»-Autoren,

Ludwig Brav.
Reichlich dreihundert Aufsätze,
Rezensionen, Kritiken und Glossen hat der
Verfasser gesichtet und mit Haupttext
und Marginalien des «Handbuchs»
verglichen. Dabei beschränkte er sich nicht
auf eine immanente Textanalyse,
sondern las die Texte auf dem Hintergrund
der gesellschaftlichen Entwicklung und
deren Reflex in Filminhalten und
Kinostrategien, setzte sie insbesondere in
Beziehung zu den zeitgenössischen
Filmtheorien, die definitiv die Ablösung
der Filmästhetik von der traditionellen
Bühnenästhetik vollzogen: «Das Lichtspiel

als Kunstform» des fast vergessenen

Georg Otto Stindt (1924 erschienen),

«Der sichtbare Mensch oder die
Kultur des Films» von Béla Balazs
(ebenfalls 1924), «Philosophie des
Films» von Rudolf Harms (1926).
«<Rhythmus> und <Stilisierung) als <in-
nere Musikalität) des Films (Stindt) und
die Transzendierung des Filmbildes qua
Musik <ins Absolute) (vgl. Harms)» -
dergleichen Gedankengänge hätten
wesentlich Erdmanns Bemühungen
geprägt, (Stumm-)Filmmusik als Phänomen

zu legitimieren, was daraufhinauslaufen

musste, zwischen den beiden
Zeitkünsten Film und Musik verbindende

Elemente dingfest zu machen. Die
Abschnitte, in denen Siebert nachweist,

39



dass es auch Erdmann bei allen
differenzierenden Verrenkungen nicht gelingt,
die metaphorische Kategorie des filmischen

Rhythmus mit der begrifflichen
des musikalischen Rhythmus
zusammenzubringen, gehören zu den
spannendsten seiner Arbeit.
Wie denn insgesamt Ulrich Eberhard
Siebert vor den Widersprüchen und
Ungereimtheiten in Erdmanns Argumentationen

keineswegs die Augen zukneift.
Nur gibt er zu bedenken, wie
unterschiedlich zuweilen der Kontext ist,
dem diese Argumentationen zugehörten:

«Hans Erdmanns Versuch einer
Theorie der Filmmusik ist entstanden
aus einer chronologischen Berichterstattung

und Kritik der Stummfilmmusik.»

Als Nebenprodukt (oder Summe)
gleichsam «einer aktuellen, dem Tagesbzw.

Wochengeschehen verhafteten
Journalistik, in der sich normative
ästhetische Vorgaben mit einer deskriptiven

Berichterstattung des status quo
verbanden». Das erklärt, über die
Widersprüche hinaus, das Fragmentarische

von Erdmanns theoretischem
Entwurf ebenso wie die gelegentlich fast
visionär anmutenden Einsichten, die
dann doch folgenlos blieben, nicht
weitergedacht oder gar zurückgenommen
wurden - erinnert sei an die Warnung
vor permanent-mechanischer Verdoppelung

alles dessen, was in den Bildern
sich tut, den Rat, mit musikalischen
Mitteln filmische Abläufe zu gliedern in
übergeordnete Einheiten, «Musik-Szenen»:

das hätte doch in gerader Linie zur
Thematisierung der Dialektik von Vertikaler

und Horizontaler, von Illustration
und Dramaturgie im audio-visuellen
Konstrukt, führen müssen; doch nichts
dergleichen, von ein paar Gemeinplätzen

abgesehen, und mit dem Aufkommen

des Tonfilms dann gar die Faszination

vor den Synchronorgien Walt
Disneys.

«Filmmusik in Theorie und Praxis» - in
der Tat: der Titel, der mir aufAnhieb ein
bisschen arg umfassend vorkam,
angesichts der Tatsache, dass hier ja vorwiegend

eine (ihrerseits begrenzte) Periode
der Stummfilmgeschichte zur Debatte
steht, hat schon seine Berechtigung.
Und falls das aus dem bisher Gesagten
noch nicht hinreichend deutlich geworden

sein sollte, sei's hier noch schwarz
auf weiss nachgetragen: er steht über
einem Buch, das zum Besten gehört,
was bisher über Filmmusik (nicht nur
der Stummfilmzeit) erschien.

Hansjörg Pauli

FrohbotschaftPrügelfuge

Ulrich Holbein: «Der belauschte Lärm»
edition suhrkamp, Neue Folge 643,
Frankfurt/Main 1991, 209 S.

«Im Anfang war», nach einer einst recht
populären Mythe, die wir gemeinhin als
das Evangelium des Johannes zu
bezeichnen pflegen, erstes Kapitel, erster
Vers: «das Wort und das Wort war
bei Gott, und Gott war das Wort»), Und

dieses Wort soll, dritter Vers, ein derart
einflussreiches Ding gewesen sein, dass
dieser Mann nicht zögert, es zum
Anfangsgrund schlechthin des Universums,

bzw. in der Sprache des Berichtenden,

der Schöpfung, zu erklären:
«Alle Dinge sind durch dasselbe
gemacht, und ohne dasselbe ist nichts
gemacht, was gemacht ist.» - Es war da
aber auch ein Autor, Ulrich Holbein, der
die Mythe von der Uranfänglichkeit des
Worts bestritt:
«Der Lärm war lange einsam. In seiner ersten Grosstat,
dem Urknall, hatte er sich von seiner lautesten Seite
gezeigt, aber kein Gehör gefunden. Frustrierter Nachhall
drang durch die Öde des jungen Kosmos. Knisternd um
sich selber kreisende Feedbacklosigkeit zog sich im
Hintergrundsrauschen in die Länge. Schliesslich, nach
etlichen Jahrsmilliarden, hielt es der Lärm nicht länger
aus. Er brauchte Applaus, und vorher wollte er gehört
werden. Es war, als ahne er, dass gehörter Lärm sich
anders anhören würde als ungehörter Lärm, ganz anders,
absolut anders!» (S.9)

Oder doch nicht? Denn was anderes
sollte jenes Wort gewesen sein, das, laut
Johannes, Fleisch ward um zu wohnen
unter uns in seiner Herrlichkeit, als eitel
Lärm? Obwohl es, wie gesagt, beileibe
nicht der erste Streich der Schöpfung,
nicht das Start-Geräuschsignal des
Universums war, von seinem Anfangsgrund
zu schweigen. Sondern der, wie der
Prophet versichert, ist, war und wird vorbehalten

sein in seinem unerforschlich-
unfassbaren Wesen, seiner Allmacht,
seiner Göttlichkeit!, nur einer wortlos
absoluten Urgewalt; dem kosmisch
kategorisch insistenten Lärm
Falls den geneigten Leser grade mein
absonderlicherTon befremdet hat («Das
soll 'ne Rezension sein? Schwachsinn!
hat'n Knall, die Alte!») darf ich Sie, bei
Ihrer prompten Aversion, sogleich
versichern: Holbeins neues Buch ist nichts
für Sie! Womit ich zwar nicht sagen
will, ich hätte irgendwie versucht, den
Stil des Autors zu kopieren; aber ähnlich,

jedenfalls ein bisschen, kommt
sein Belauschter Lärm schon daher.
Den ich nun meinerseits, aus einem
egoistischen und einem sozusagen
schwingungsübertragend rezeptionsinternen

Grund, belauschte. Was natürlich
insgeheim zusammenhängt: indem ich
Ihnen nämlich gleich zum Auftakt den
bizarren Gestus dieses Buches periphra-
stisch um die Ohren haue, Ihnen ergo
null Distanz zu diesen aberwitzig furiosen

Reflexionen gönne, könnte ich mir
den ganzen Aufwand, es zu kategorisie-
ren, schenken. Aber vielleicht hat das ja
schon irgendwer von der verehrten
Konkurrenz, ein Systematiker der FAZ
bzw. taz bzw. «Musica» besorgt? Nein,
letzteres wohl kaum. Dazu hängt dieses
schmale suhrkamp-Bändchen interes-
senmässig doch zu haarig zwischen
allen Seilen:

«Der belauschte Lärm: Ein poetisch-philosophisches
Buch über die vier Grossbereiche Lärm, Musik, Sprache
und Stille. Die durchkomponierten Kapitel, die auseinander

hervorwachsen, präsentieren sich in bunter Reihe als
essayistischer Klagegesang, philosophische Satire
(Typologie der Lärmenden) und dramatische Szene
(Wortstreite zwischen sieben und mehr Teilnehmern);
erzählende Partien wechseln sich ab mit lyrischen
(Hymnos an Vater Lärm). Anhand einerZitatenkette wird
eine Geschichte der Geräuschempfindlichkeit skizziert

Der belauschte Lärm: nichts weniger als Ulrich Holbeins
Beitrag zu einer Ästhetik der Musik.»

Also, nicht minder proteushaft, der

Klappentext. Der sich beliebig variieren
liesse: Ein lyrisch-dialektischer Essay
über den Lärm an sich und seine
Dekadenz/Musik. Ein kalkuliert spontanes
Dramolett über gewisse und gewissenlose

Lärmerzeuger/Innen. Ein morali-
stisch-fiktionaler Halb-Traktat über die
klassischen vier Elemente (laut
Grosskapitel-Überschriften): «Den beliebten
Lärm», «Die angebliche Musik», «Das
unverständliche Wort», «Die unver-
lässliche Stille». Eine sphärenharmonisch

Donnerwetter, halt da
kann sich ja inzwischen keine Sau mehr
konzentrieren:

«... es ist jederzeit entschieden zu laut, um über das
Thema Lärm zu schreiben. Nur bei Musik kann ich
abschalten, bei Lärm nie, und ich hoffe halt, dass ich beim
wahrnehmungspsychologischen Ausblenden der Musik
den Lärm, der durch die Ritardandos durchguckt, irgendwie

mitausblende. Gestern erwischte ich mich, wie ich bei
opus 131 weghörte
Einst schrieb ich wenig und wohnte unangefochten
zwischen Stimmen, Fernsehstimmen und Wohnmaschinen -
so könnte mein Märchen beginnen. Ich vermochte im
Dunkeln das Rauschen einer Hainbuche vom Rauschen
einer Blutbuche zu unterscheiden - wann checkt der Typ
endlich, dass bei Familie Maul keiner abnimmt! Erst ab 17

Uhr wieder, bitteschön! Gemütlich dudelt die
Hirtenwonne ihres melodischen Weges fürbass - wo
bleibt das Donnerwetter? Meine Ruh ist hin -
Lärm blieb, wo immer ich auftauchte, nicht aus. Wohin
immer ich floh, eins war mindestens schon da, Lärm. Ich
trank saure Milch, um nicht den Kühlschrank brummen zu
hören. Ich zog meinen Gastgebern die Verlängerungskabel

aus den Sechsfachsteckdosen, der Lärm ging weiter.
Ich überdeckte ihn mit Radiomusik - viel zu allgemein,
viel zu summarisch! was für Lärm, was für Gastgeber,
was für Musik?» (S. 12 ff.)

Elementare Fragen! Denen Der
Unempfindliche im «Schlagabtausch zu siebt»
die rüde Abfuhr: «das wird erst als Lärm
gedeutet» erteilt. Was Der Lärmfetischist

- «Du leidest nicht am Lärm, du
leidest an deiner Einstellung dazu» -
bestätigt. Kontert Der Lärmbekämpfer
eingeschnappt: «Der Lärm ist demzufolge

also nicht das Produkt des
Lärmenden, sondern bloss das Produkt
meiner gottverdammten Sensibilität.
Der wahre Verursacher bin also ich - ich
müsste mich, statt über euch, über mich
selbst beschweren, ach so ist das.» Worauf

promt die Hörsüchtige dem
Geräuschempfindlichen den Marsch bläst:
«Du verfasst in aller Stille ein Manuskript

und empfängst hinterher ein stilles

Buch. Was dazwischenliegt,
technisch gesehen, das vollzieht sich weitab
deiner Hörweite. Andere müssen sich
deinen Lärm anhören, Drucker,
Papierfabrikangestellte, Hausmeister,
Hilfskräfte ...» Welchen Disput der
Unempfindliche / Gastgeber? endlich so phonstark

wie pragmatisch löst: «Merkt ihr
nicht, ihr habt längst zu Ende diskutiert.
Nun spricht der Staubsauger!» (S. 48
bzw. 59 bzw. 75)
Und die Musik Je nun, avant toute
chose kommt sie wahrlich nicht bei
Holbein, auch wird er den Rest wohl kaum,
à la Verlaine, als littérature gleich Prosa
denunzieren. Trotzdem er anderseits mit
einer reichlich wahlverwandten
Unterscheidung, nämlich in Kapitel «Rock &
Classic intim» zu überraschen/überzeugen?

antritt. Nachdem seine
«Zwitschermaschine im Frühstadium», Zitate
von Ernst Bloch über Urania Tierreich
bis - doch wirklich! Arno Schmidt &
Wilhelm Busch & Robert Gernhardt,
Über Ruhe - Bäume - Biologen - Musiker,

Tiervater Brehms Beobachtungen

40



Über Geigen/Grillen, collagierend,
über Hegel-Kant-Adorno-Eimert-Be-
rendt-Fromms ästhetisch-theoretisch
meist nicht grade luzide Auslassungen -
aber was zum Teufel heisst hier Frühstadium??!

da Sie ja keine Ahnung haben,
dass der Mann, Herr Holbein, sich mit
seinem herzlich unbekannten Eigennamen

dreist in seine späteren Diskurse
einmischt, auch wenn Udo und Frau Dr.
Umbach-Holle, seine Mit-small-talker,
Caput «Meditativer Wiederholungslärm»

-
Verdammt hab ich mich jetzt, wen wun-
derts? in diesem Stimmen-Labyrinth
verfranzt! Wollt' ich nichtRoc£ & Classic

-? Eben! Ein Kapitel, das in
angenehmer Arroganz die durchaus
bildungsbürgerliche Position vertritt (be-
haupt' ich mal, indem ich selbst von
Popmusik sowenig wie der Dritte Mann
von Mahlers Harfensolo aus der 2., falls
da eines vorgesehen ist, verstehe),
wonach die sog. E-Musik der sog. U-Musik
die ganze weite variantenreiche Skala
der Erotik voraushat. Während Pop: ein
trostlos penetranter, weil entwicklungsloser

Klangbrei, seine Freaks «in
subjektiver Einsamkeit», Hitlisten-Einsamkeit

versumpfen lässt - daher die
Gruppen allesamt «Die toten Hosen»
heissen sollten. Bzw. «Animais», die
armen Schweine; denn:

«Die sexuelle Aufmache täuscht. Nach drei Minuten
weiss kein Rocktitel weiter. A und B kommen nicht
zueinander. Männchen und Weibchen müssen getrennt
pofen. Das Strophenschema ABBABBBB lässt nichts zu,
keine Durchführung, nichts. Nie kommt's innerhalb des
Stücks zum Orgasmus. Statt dessen: fade out. Ätsch: Wer
nicht ausflippen kann, muss ausgeblendet werden, recht
so! - so kommt das zutiefst Höhepunktlose doch
noch zu einem Höhepunkt.» (S. 95 f.)

Dagegen:
«In Beethovens später Kammermusik geht die
Identifizierung mit einverleibten U-Elementen derart
weit, dass hinterher gar nicht mehr gesagt werden kann,
da sei etwas einverleibt worden. Körpereigen erwächst
aus Beethovens raffinierter Landschaft zukünftige Ii-
Musik, aus dem dritten Satz von opus 106 reifer Chopin,
aus dem letzten Satz von 111 optimaler Jazz, aber dies so,
dass das Antizipierte sogleich überboten und sodann
spielerisch zurückgebettet wird in den Ablaufklassischer
Musik... »(S. 97 f.)

Die man insofern wohl zum «Unschädlichen

Lärm» zu rechnen hätte. Wie ja
«Aspekte der Poly-Kakophonie» (beides
Kapitelüberschriften) von Wagners
Prügelfuge bis zum «idealen Rugby-Compo-
ser Charles Ives», wie das Kapitel «U-
Lärm und E-Lärm» auseinandersetzt,
sich von ersterem (dem U-Lärm, nicht
dem unschädlichen!) dadurch unterscheiden,

dass der polykakophone E-Lärm
weniger aufSaft Power als vielmehr auf
jene Seelenkräfte setzt, die- «Aggressive
Wollust contra süsse und von vornherein
gelöste Scheinprobleme»! - «zwischen
Sachen, die sich hart im Räume stossen»
unter Einbeziehung kakophonischer
Naturrechte eine Ordnung ohne Unterordnung

stiften. Die der Popfreak, der bei
Kirchenarien «echt dazwischenballern
könnt», als «irgendetwas Vergangenes
und Totes» ablehnt; «Turkey in the straw
ist stärker». Worauf der Musikverneiner
& Ex-Lärmbekämpfer: «Beide Lärme
sind mir zu laut.» Harry Haller aber, weise:

«Sehr gut, Pablo. Aber es gibt nicht
bloss sinnliche Musik, es gibt auch geistige.»

Vergleiche wie gesagt Kapitel
«Meditativer Wiederholungslärm». Folgen:

Kap. «Taub», «Der Lärm der Sphären»,
«Sirenengesang und Sirenengejaul»
(«Der Sirenengesang erschlaffte historisch

zur Berieselungsindustrie ...» -
Apropos, bei aller Liebe, der sich mein
selbstlos stimmungstransferierender
Regress befleissigt - à la longue
gewinnt des Autors Klage (auch wenn er
dergleichen ja vielleicht, als Mimesis an
seinen Gegenstand, mit Absicht treibt)
doch unvermeidlich Züge einer Plage:
Da sein allzu ungebrochener, ja uniformer

Ton in einem platterdings
berieselnden Effekt verendet, wie die zu
beflissenen Spielchen mit dem allerdings
immensen Bildungsgut, das der begabte
junge Mann in manchmal doch miss-
glückter Grandseigneurs-, soll heissen
Parodistengeste zusammenhubert, sich
durch ihre Maximierung einfach ner-
vensägerisch vernutzen: Möge also der
Herr Holbein der solch hyperpostmo-
dernen Stilgrimassen skeptisch vis-à-
vis verirrten Rezensentin nachsehn,
dass das opus sie am Ende eine Spur zu
flott, zu keck, zu selbstverliebt bedünkte.

Was nicht heissen soll, ich riete ir-
gendwem - schon gar nicht in der «dis-
sonanz!» - von seiner eigenen Lektüre
des Belauschten Lärmes ab. Allein,
geniale Persiflagen klingen anders. Simpler.

Weniger forciert als diese zu bemühten

209 leger bedruckten Seiten. Deren
überdrehte Attitüde des Belauschers
nächstes Werklein hoffentlich gebricht.
Dann dürfte man sich glatt darauf
freuen

Erika Deiss

Schallplatten

antre le sacré
et le tragique

Mauricio Kagel: «Vox humana?» /
«Finale» / «Fürst Igor, Strawinsky»
Ensemble 2E2M, dir. Paul Méfano,
Chœur de l'Orchestre national de Lyon,
dir. Bernard Têtu
Accord 201262

Les trois œuvres qui composent ce disque
compact para en 1991 et entièrement dédié

à la musique de Mauricio Kagel - Vox
Humana? (1978-1979), Finale (1980-
1981) et Fürst Igor, Strawinsky (1978-
1979) - abandonnent pour un temps les
clichés généralement attribués au
pionnier du théâtre musical. Ici, pas de

cynisme sonore, pas de dérision ni de
second degré, pas de pastiche au service
de l'absurde, mais une musique d'une
grande gravité intérieure, où le clin d'œil
fait place à une sorte de rituel oscillant
entre le sacré et le tragique.
Avec ses oppositions répétées entre des

passages où le traitement musical du
chœur accentue le caractère religieux de

l'œuvre, et d'autres où l'écriture instru¬

mentale se trouve, à travers la création
de véritables poches de silence, comme
attirée par le vide, Vox Humana?
contient une très grande charge émotionnelle

et dramatique. Le rôle des percussions

y est aussi important que celui des
voix: il donne à l'œuvre une perspective,

une profondeur quasi magique. Cet
aspect, à la fois profondément humain et
pourtant appartenant déjà à un autre
monde, est encore accentué par la
récitation litanique des quatres premières
strophes d'un chant judéo-espagnol
d'Isaac Lévy, «Le désert du Néguev».
Le fait que, sur ce disque, le compositeur

assume lui-même la place du récitant

provoque une résonance presque
inquiétante à la question posée: Vox
Humana? L'écriture musicale ne donne
pas l'impression de se développer
linéairement, elle semble plutôt procéder

par succession ou par superposition
d'images sonores. Et il est intéressant
d'entendre que les timbres complexes
résultent de la mise en présence de sonorités

qui gardent leur individualité propre,

sans se fondre en une seule image
sonore globale.
Ce travail par image est peut-être plus
frappant encore dans Finale, où la
vision cinématographique du compositeur

argentin assure une unité formelle à

une œuvre principalement basée sur une
juxtaposition de plans fragmentés. Kagel

nous mène à travers l'œuvre, variant
les points de vue, changeant les cadrages,

nous donnant à entendre les zooms
avant ou arrière sur tel instrument ou sur
tel groupe d'instruments. Dans cette
pièce comme dans Vox Humana?, il existe

un équilibre qui ici fonctionne quasi
miraculeusement entre l'aspect presque
traditionnel et fondamentalement très
classique du contenu musical, de ce que
raconte Mauricio Kagel, et la manière
beaucoup plus «contemporaine» de le
mettre en scène dans le processus même
de l'audition.
Si Finale est l'œuvre la plus
cinématographique de ce disque et Vox Humana?
celle qui, tout en étant très «imagée»,
possède une profonde capacité rituelle,
Fürst Igor, Strawinsky, hommage comme

son nom l'indique au célèbre
compositeur russe, est assurément l'œuvre
qui exprime le plus pleinement son
caractère religieux. Sorte de requiem pour
voix de basse et ensemble instrumental

- Boris Carmeli, basse, est éblouissant
de retenue et de musicalité - cette
pièce est d'autant plus impressionante
et forte que la mise en œuvre de ses

moyens instrumentaux est sobre et
parfaitement dosée. Comme dans Vox
Humana? la voix et les percussions sont les
véritables maîtres de cérémonie, les
deux pôles autour desquels s'articule le
discours musical: «...point de sommeil,
point de repos pour mon âme
tourmentée, la nuit elle-même ne m'apporte
ni l'oubli, ni la consolation...» (Alexandre

Borodine, Prince Igor, acte II).
A souligner le remarquable travail de
l'Ensemble 2E2M, dirigé par Paul
Méfano, et du Chœur de l'Orchestre National

de Lyon, dirigé par Bernard Têtu.
Jacques Demierre

41


	Livres = Bücher

