
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1991)

Heft: 29

Buchbesprechung: Livres = Bücher

Autor: Hirsbrunner, Theo / Weid, Jean-Noël von der / Fiebig, Paul

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bar, entschärft ihn; die Laszivität der
Episode hätte auch ein altgedienter Zensor

nicht wirksamer auslöschen können
-Prädikat: «jugendfrei». Es triumphiert
Eigentlichkeit und Identität; überall
waltet Redundanz (schon der Titel -
«Joyce-Fantasie» — ist ein Pleonasmus).
Es ist (einfache) Musik über (komplexe)
Musik - jenes postmoderne Verfahren,
das Delz immer wieder wählt (siehe z.B.
seine Arbeitslieder und sein
Streichquartett), was die Bemerkung im
Programmheft: «(...) wurde mir bald klar,
dass ein einheitlicher Personalstil für
diesen Text nicht in Frage kommt»,
ziemlich blauäugig erscheinen lässt!
Sein Verhältnis zu Joyce bleibt mir
unklar, und es stellt sich die Frage, ob diese
reduzierende szenische Lesung aus
innerer Notwendigkeit oder bloss aus
äusserem Anlass enstanden ist. Dass der
an sich schöne Muschelchor am Ende
des Werkes, der aber allzu vorherseh-
bar-illustrierend ist und auch an Berlioz'

«L'Enfance du Christ» erinnert,
gar noch Cage gewidmet ist, scheint auf
das Letztere zu deuten
Die Interpretation war beachtlich bis
hinreissend. Blieben metrisch-rhythmisch

noch einige Wünsche offen, v.a.
auch beim Umsetzen der differenzierten
Tempomodifikationen (befremdend,
dass der Komponist am Harmonium
den «con-acribîa»-Teil auf S. 14 der
Partitur selbst weder mit Genauigkeit
noch mit den vorgeschriebenen Ji 138,
sondern viel langsamer spielte), die den
erwähnten rhythmisch einfachen Strukturen

etwas an Komplexität zurückgeben

könnten; wurden die wenigen zu
singenden Takte peinlich dilettantisch
ausgeführt, so erstaunte insgesamt
doch, mit welcher Agilität der
Kammersprechchor Zürich (Sprachregie:
Richard Merz; Gesamtleitung: Bernhard

Erne) die vertrackten Wechsel und
Überlagerungen bewältigte und mit
welchem dramatischen Instinkt viele
Mitglieder Einzelrollen Glaubwürdigkeit

und Lebensechtheit verliehen.
Sprachlich sehr undeutlich, sängerisch
aber mit unerhörter selbstverständlicher
Kunstfertigkeit meisterte Maria Wyns-
ton ihre Doppelrolle und verstärkte
paradoxerweise mit ihrer Virtuosität und
Genauigkeit die oben monierte semantische

Eindimensionalität und Konkretheit.

Die sparsam eingesetzten, zeitweise
aber anforderungsreichen Klaviertupfer

(besonders fesselnd im «In-
Modo-subversivo»-Teil eingesetzt) waren

bei Gertrud Schneider und Tomas
Bächli im doppelten Wortsinn in guten
Händen.
Zusammengefasst: Delz hat die Sirenen-
Episode weniger vertont als szenisch
umgesetzt. Das wäre - als Hilfestellung -
legitim, aber dann müsste die Episode
integral vorgefühlt werden. Durch
Reduktion und letztlich traditionelle Mittel
wird man dem Joyceschen Text nie
gerecht. Noch die tödliche Monotonie von
Cages «Muoyce» lässt mehr von Joyces
Komplexität und Inkommensurabilität
ahnen als das handwerklich saubere,
glatte und konsumierbare Delzsche
Unterfangen. Toni Haefeli

Vom Anarchisten
zum Guru

Zürich: Junifestwochen mit John Cage

Vorweg: Der Mut der Festwochen-Verantwortlichen

verdient Anerkennung:
Sie sind das Wagnis eingegangen, zwei
herausragende Vertreter der alternden
Moderne - den vor 50 Jahren in Zürich
verstorbenen James Joyce und den bald
80jährigen John Cage - exemplarisch
zu verbinden und einem breiteren Publikum

zu präsentieren. Statt postmodern
beliebig, Verschiedenes und Gängiges
nebeneinander zu programmieren, um
möglichst viele Geschmacksrichtungen
zu befriedigen, wurden zwei «Leitfossilien»

(Konrad Rudolf Lienert) der heutigen

Avantgarde umfassend vorgestellt.
Dass der Zürcher Stadtpräsident von der
«Schweizer Illustrierten» für das
«superelitäre» Festival einen «Kaktus»
zugeteilt bekam, spricht auch darum
gegen die selbsternannte Vertretung des
minderen Durchschnitts, weil den elitär
geschimpften Wochen ein guter
Publikumserfolg beschieden war. Die Zeiten
sind vorbei, in denen John Cage als
Clown missverstanden wurde; und er
wirkt auch kaum mehr als
Bürgerschreck. Die «Neue Zürcher Zeitung»
fragte sich nicht mehr wie vor Jahren, ob
das Musik sei; in deren Feuilleton
erscheinen die kritisch und analytisch
besten Beiträge zum innovatorischen
Phänomen Cage. Er selber ist zur Kultfigur
geworden, sein Werk ist etabliert;
entsprechend festlich und feierlich sind die
Junifestwochen weitgehend aufgenommen

worden: vom Publikum und von
der Kritik, von alternden Achtundsechzigern

wie von «New-Age»-Faszinier-
ten.
Es wäre falsch und naiv, ein Werk allein
verantwortlich zu machen für seine
Rezeption, andererseits ist die Wirkungsgeschichte

einem Werk nicht rein äus-
serlich, sie hat durchaus auch mit dessen
Inhalten und Intentionen zu tun. Am
Werk von John Cage und dessen
wandelnder Rezeption liesse sich diese
Dialektik exemplarisch aufzeigen. Die
Rezeption wirft ebenso Licht auf ihre
eigene historische Bedingtheit wie auf
den Gegenstand ihrer Untersuchung.
Der Paradigmenwechsel in der
Rezeptionsgeschichte von Cages Musik wird
deutlich an den beiden Sonderbänden
der Reihe «Musik-Konzepte»1: Der
erste Band, der erstmals 1978 erschien
und der nun zusammen mit dem zweiten
Band aktualisiert neu aufgelegt wurde,
betont - in der Nachfolge Adornos - die
politische Funktion von Cages Musik
(Anarchie der Klänge als Vorschein
einer gerechteren Gesellschaft),
währenddem im zwölf Jahre später erschienenen

zweiten Band die reine Werkanalyse

vorherrscht (Cage ist zum akademisch

isolierten Forschungsgegenstand
geworden); vom politischen Potential
von Cages künstlerischen Konzepten,
von seinen Sozialrevolutionären Ideen
ist nach der Wende zur restaurativen
Ruhe in der «postsozialistischen
Melancholie» (Peter Nikiaus Wilson) der
Gegenwart nicht mehr die Rede.

Diese konservative Wende liess sich
auch in Zürich beobachten, wo Cage als
Klassiker der Moderne zuweilen zum
Guru emporstilisiert wurde, wo die
Auseinandersetzung mit seinem (und Merce
Cunninghams) Werk oft getragen war
von feierlich verzücktem Nachhall, wo
die zentralen Begriffe der
«Unbestimmtheit» (indeterminacy) und der
«Stille» (silence) als postmodeme
Termini begriffen und solcherart beliebig
rezipiert worden sind. Anything goes:
auch in der Rezeption. Ist das die
postmoderne Antwort auf die von Habermas
diagnostizierte «Neue Unübersichtlichkeit»?

Es scheint, als wäre die Utopie
von Cage historisch ad acta gelegt,
erledigt. Seine öffentliche Wandlung vom
Anarchisten zum Guru ist nicht nur reiner

Wandel der Rezeption, sondern
tendenziell auch angelegt in seinem
persönlichen Auftreten und in seinem sich
wandelnden Werk, das in den siebziger
und achtziger Jahren «auf Momente von
Rekurs und Restauration» (Heinz-
Klaus Metzger) hinzudeuten scheint.
Das ist noch kaum untersucht, sowenig
Cage - seit einiger Zeit immerhin auch
in der bildenden Kunst aktiv und
akzeptiert - mit seinen literarisch-philosophischen

Werken Gegenstand der
Forschung geworden ist. Da bleibt
einiges zu tun.
Cage ist - mit einem Wort von Walter
Benjamin - auch gegen den Strich zu
bürsten und nicht vorwiegend ratlos
festlich zu feiern. Nur so wird die
Auseinandersetzung mit seinem offenen
und hermetischen Werk, das in der
direkten Filiation von Marcel Duchamp
steht, fruchtbar.2

Gerhard van den Bergh

1 Heinz-Klaus Metzger, Rainer Riehn (Hrsg.): Musik-
Konzepte. Sonderbände John Cage I / II. Edition Text +

Kritik, München 1990.
2 Ein hauptsächlich werkimmanentes «aleatorisches
Interview» (bei dem John Cage in beliebiger Reihenfolge
und Kombination aus drei verschiedenen Sorten von
Stichwörtern auswählen und anfänglich frei assoziieren
konnte), das wir zum Abschluss der Junifestwochen mit
John Cage geführt haben, wird in einer der folgenden
Nummern von «Dissonanz» erscheinen.

Bücher
aour trouver

du nouveau

Hugues Dufourt: «Musique, pouvoir,
écriture»
Christian Bourgois Editeur, coll.
Musique/Passé / Présent, Paris 1991,362 p.

Depuis le milieu des années 1970, la
nouveauté artistique a beaucoup perdu
de son attrait, en République fédérale
allemande surtout, mais aussi ailleurs.
Les journalistes et les historiens de l'art
commencent à parler de style post-moderne,

où tout serait de nouveau possible,

voire souhaitable, y compris
l'évocation du passé le plus ancien. «Le
canon de l'interdit», que Theodor W.
Adorno voyait encore s'élargir toujours
plus, avait abouti à une impasse. Trop de
ce qui, autrefois, avait fait naturellement

26



partie de la musique était devenu tabou.
Hugues Dufourt, cependant, est encore
de ceux qui croient farouchement à la
nouveauté. Il est philosophe au Centre
national de recherche scientifique
(CNRS) où, aux frais de l'Etat, les
savants sont libres de se livrer à leurs
recherches, pourvu qu'ils présentent
chaque année environ cent pages de
manuscrit contenant du neuf. Aucun des
auteurs n'a le droit de revenir à ses
sujets préférés et de rester le spécialiste
d'un petit domaine. En 1861, au début
de l'époque moderne, Charles Baudelaire

avait déjà déclaré dans le dernier
poème de ses «Fleurs du Mal»: «Plonger

au fond du gouffre, Enfer ou Ciel,
qu'importe? / Au fond de l'Inconnu
pour trouver du nouveau!» Que ce
voyage dans l'inconnu puisse être
ressenti parfois comme infernal est une
expérience qu'a faite Dufourt, justement,

qui n'est pas seulement philosophe,

mais aussi compositeur, et qui a
produit des œuvres qui comptent parmi
les meilleures de sa génération en France.

Cet ouvrage se compose surtout
d'articles déjà publiés ailleurs, mais qui
forment quand même un tout, si l'on
admet qu'un artiste et savant, réuni en
une seule personne, puisse utiliser des
registres différents. En tant qu'artiste,
Dufourt est engagé comme directeur des
activités pédagogiques de l'Institut de
recherche et coordination acoustique /
musique (IRCAM), au Centre Georges-
Pompidou. Divers articles du recueil
rendent donc compte des dernières
recherches dans le domaine de
l'acoustique. Art et science forment un
tout; on analyse la nature des phénomènes

acoustiques, pour les traduire
aussitôt en œuvres musicales. Ce qui
intéresse le plus Dufourt sont les
éléments dont l'auditeur de musique
traditionnelle ne perçoit pratiquement rien:
rugosité des sons, modifications résultant

des variations de nuance.
L'acoustique classique part d'événements

stables, alors qu'est décrit ici ce
qui se développe dans le temps et
redisparaît. Il y a deux méthodes possibles:

l'analyse et la synthèse. Soit les
bruits et sons complexes sont décomposés

en leurs parties, soit on recompose
de nouveaux phénomènes inconnus,

à partir d'éléments minuscules. Les
ordinateurs de 1'IRCAM sont des
instruments, ou alors les expériences que
permettent ces machines sont transposées
sur des instruments de musique
traditionnels. La combinaison des deux
techniques est aussi possible. Que cette
musique échappe en partie à la notation
conventionnelle ne peut servir d'excuse
pour des expériences «dans le vague».
«L'écriture» est d'ailleurs devenu un
des slogans de l'IRCAM; au Conservatoire,

on n'entendait par là que la
composition, à laquelle les élèves s'exerçaient

selon des modèles stylistiques
bien définis, alors que les ordinateurs
offrent de nouvelles possibilités de
visualiser la musique. En Europe, la musique

se donne comme texte depuis environ

mille ans, et c'est comme texte

qu'elle a subi une rationalisation
croissante; cette notion n'est pas nouvelle,
mais Dufourt voit aussi les limites d'un
tel système. Ce n ' est pas qu ' à 1' IRCAM,
mais aussi dans des cours de
psychoacoustique de la Sorbonne, qu'on étudie
les différences entre 1'«écrit» et le
«perçu».
De tels examens peuvent être entrepris
par pure curiosité scientifique, mais
l'artiste doit faire son choix. Les machines

ne proposent pas de hiérarchie,
comme nos anciens systèmes tonaux ou
les instruments à clavier, qui alternent
touches noires et blanches selon des lois
précises. Les ordinateurs ne connaissent
qu'un continuum de possibilités devant
lesquelles il peut arriver que le musicien
baisse les bras. C'est pourquoi, quand il
présente l'évolution de la nouvelle
musique depuis la deuxième guerre
mondiale, Dufourt est souvent amer:
l'avant-garde des années 40 et 50 voulait

revenir à la révolution d'avant la
première guerre, laquelle était dirigée
contre l'académisme et le style pompier.
En France, justement, cette tentative
s'est encore nourrie longtemps du sentiment

de la Résistance et de la Libération,
mais il y manquait la large base

sociale qui avait encore porté le
néoclassicisme de l'entre-deux-guerres:
«L'expérimentation est dévoyée quand
elle devient un but en soi. Depuis 1945,
la critique et la musicologie affectent
cependant de considérer les œuvres
comme des constructions qui valent par
leur seule invention formelle du langage.

Le travail créateur se réduit à un
agencement de signes. Changer de code,
inaugurer de nouvelles règles, c'est aller
toujours plus loin dans l'aventure.
L'inflation saisonnière qui renouvelle
les révolutions du signifiant apparaît
aux commentateurs comme un gage de
vitalité créatrice.» Aujourd'hui, Paris
manque justement de commentateurs
des évolutions les plus récentes; les
journalistes qui, dans les années 50,
discutaient encore les concerts du
Domaine musical de Pierre Boulez ne
rendent que rarement compte des créations
nouvelles. Lorsque Dufourt en vient à

parler de Cage et Morton Feldman, il
regrette donc le manque de rapports
avec la tradition et la société: «Autant
que son langage, la vision politique,
historique et esthétique de l'art est
démembrée. Les œuvres deviennent
insignifiantes. Il leur reste à fétichiser le
corps sonore, ainsi que le font les adeptes

du silence... La fonction esthétique
disparaît au profit du simple
enregistrement sensoriel.» Dufourt cite alors
la thèse d'Adorno où la musique, en
refusant justement les rapports sociaux,
dénonce le mauvais état de santé de la
société; il conclut toutefois: «Mais un
art qui s'échappe de la réalité pour se
réfugier dans la solennité vide du rituel
et de l'incantation magique renonce à

avoirprise sur le système qu'il accuse. Il
affecte de le désavouer et s'en accommode

Le pseudo-modemisme de l'art
musical de 1945 à nos jours est un art
opprimé qui s'ignore.» A leur époque,
les éruptions d'Arnold Schönberg, dans

«Erwartung» par exemple, étaient
justifiées, mais on ne saurait les répéter.
C'est pourquoi, dans une conversation
personnelle, Dufourt, s'élève aussi
contre le néo-expressionnisme de Wolfgang

Rihm, qu'il considère comme une
régression.
Il faudrait cependant bien distinguer
entre l'artiste et le philosophe qui se
fondent ou s'opposent dans l'auteur de
ce livre. Comme musicien, Dufourt ne
compose que très peu (contrairement à
Rihm ou Manfred Trojahn), parce qu'il
est paralysé par ses réflexions constantes

sur les conditions de son métier, sur
ses possibilités et impossibilités de
communiquer avec le public, quel qu'il
soit. En revanche il est fasciné par les
progrès de la technologie, par la
production artistique vue comme partie de
la recherche; sur ce point, il est
entièrement musicien, encore que dépendant
de soi seul et de quelques collègues.
Mais quand il raisonne en philosophe, il
ne voit plus que des apories, comme
Adorno ou Carl Dahlhaus; penseur, il lui
faut constater ou prévoir le pire; praticien,

il lui faut tout de même passer à

l'acte de temps à autre, ce en quoi il ne se
fie pas à l'«instinct» (Rihm) ou à ce qui
est «déjà disponible» (Trojahn). Comme

Boulez, Dufourt n 'entend pas renoncer

au rationalisme et veut donc toujours
explorer de nouveaux domaines. Que la
confrontation avec les Allemands y joue
un rôle important se manifeste dans le
premier chapitre de l'ouvrage, écrit l'été
dernier sous l'impression de la réunification

allemande. Là Dufourt n'est pas
seulement amer, il est vraiment désespéré.

Vu de l'extérieur, ce morceau intitulé

«La tragédie de la musique enfantée
par l'esprit du nihilisme» est un résumé
de la philosophie allemande de Hegel à

Adorno, avec une insistance particulière
sur Nietzsche. Dufourt en connaît tous
les écrits par des traductions françaises
et se montre bien informé. Les lecteurs
germanophones n'y trouveraient rien de

nouveau, n'était-ce que ces 60 premières

pages révèlent une passion et une
émotion singulières. Pour Dufourt, c'est
un malheur qu'au 18ème siècle, les
Allemands n'aient vécu les Lumières que
de l'intérieur et n'aient pas réussi de
révolution, malheur qui culmine dans le
national-socialisme. Il ne voit pourtant
pas le mal qu'au-delà du Rhin, mais
aussi en France: en Napoléon III et dans
le fascisme français. Selon Dufourt, il
en est résulté soit une musique constamment

bourgeoise, soit une servilité vis-
à-vis de la couche féodale qui, malgré
industrialisation et démocratisation, n'a
jamais abdiqué dans la conscience
culturelle et a provoqué en outre les guerres
catastrophiques de notre continent.
Dufourt postule une interpénétration des

plans esthétique et politique qui, défendue

par l'extrême-droite, pourrait être
très dangereuse, mais qui, inspirée par
Adomo et exposée par un musicien qui
ne veut pas être tenu seulement pour
philosophe, mais aussi pour compositeur,

offre le spectacle angoissant d'un
homme qui lutte pour la raison et la
justice. Theo Hirsbrunner

27



rticles
de Paris

«Le timbre, métaphore pour la composition»,

ouvrage collectif
LR.G.A.M.-Christian Bourgois, Paris
1991,565p.

«Rapport d'activité 1989»
I.R.C.A.M., disponible en français et en
américain à I'I.R.C.A.M., 31, rue St-
Merri, F-75004 Paris

Sitôt Boulez et l'I.R.C.A.M. évoqués,
l'on bascule dans un monde où la parole
est chauffée à blanc. Quelle jungle de
microbes! Quelles querelles de
grenouilles! Avec leurs opposants -
souvent désastreux d'infantilisme -, traités
de post-écolos débiles ou de petits-bourgeois

réactionnaires; avec leurs encenseurs

thuriféraires, frêles larbins en quête

d'extase boulézienne. Outre que cela
devient une - triste - lapalissade d'affirmer

que Boulez conforte de jour en jour
un peu plus sa position de «gouverneur
musical de l'Etat français», que ses
tentacules s'étalent bien au-delà de
celui-ci. Il ne faudrait tout de même pas
oublier le musicien.
Certes, ce livre, qui réunit une vingtaine
de textes dus à des compositeurs
travaillant ou ayant travaillé à

l'I.R.C.A.M., besogneux ou serviles,
byzantins ou efflanqués, impatiente.
Retenons néanmoins la contribution de
James Dillon (oh! là! les inexactitudes
de traduction) et celle de George Benjamin,

qui nous remémore le fort utile
conseil de George Ives à son fils Charles:

«N'attachez pas trop d'importance
aux sons, car vous risqueriez de passer à

côté de la musique. Ce n'est pas sur de

jolis petits sons que vous chevaucherez,
sauvage et héroïque, jusqu'au ciel.»
On lira, en revanche, avec plus de profit,
le «Rapport d'activité 1989» de

l'I.R.C.A.M., qui traite, entre autres,
des activités scientifiques, musicales et
de diffusion du Centre. Parmi le
développement en matériel et logiciel, il faut
signaler la «station de travail musicale»
(IRCAM Musical Workstation), conçue
pour faciliter l'expérimentation temps
réel en traitement de signal, la composition

musicale interactive et le contrôle
de type instrumental en situation de concert.

Elle est constituée fondamentalement

d'un microprocesseur délivrant
une puissance de calcul suffisante pour
traiter des signaux et des événements
musicaux nombreux et complexes, d'un
système d'exploitation en temps réel
adapté, et d'un environnement qui permet

de développer des interfaces
interactifs de visualisation et de contrôle,
ainsi que d'enregistrer et d'éditer les
éléments traités.
Trois importantes applications se
développent actuellement: ANIMAL, langage

de programmation graphique visualisant

les paramètres de contrôle et les
algorithmes; un enregistreur universel
de données, pour mémoriser des flots de
données arbitraires en temps réel; enfin,
un éditeur de signal manipulant les
échentillons sonores dans les domaines

temporel et fréquentiel. Les interfaces
utilisateurs de ces applications peuvent
fonctionner simultanément sur l'hôte et
communiquer avec un moniteur
résident, l'IMRTX (IRCAM Multiprocessor

Real-Time executive). Ces
applications sont réalisées pour coopérer
entre elles afin de fournir la base d'un
environnement complet d'expérimentation

et d'exécution musicale.
Jean-Noël von der Weid

Ha musique à la rescousse
du théâtre

Philippe Beaussant: «Vous avez dit
<classique>?». Sur la mise en scène de la
tragédie.
Actes Sud, Arles 1991,148 p.

Aujourd'hui, Racine c'est ça: «Ces
mots sans pieds, ces phrases sans nerfs,
ces syllabes sans musique, ces vers sans
rythme. Racine, c'est cette marmelade
de sentences flasques, cette gibelote de
formules avachies, ce bavardage
mou, ces tirades nouille, cette débâcle
verbeuse dont les mots sont d'autant
mieux boursouflés et faussement pompeux

que rien, absolument rien dans
cette phraséologie dégonflée, ne peut
justifier leur enflure.»
Ce livre ne pouvait commencer que sur
un cri d'indignation devant le mépris, -
affiché -, l'outrage (irréparable? - pour
le brave et studieux public de la Comédie

française) dont les recrépisseurs
actuels de théâtre accablent la tragédie
classique. Libre à nous d'affubler la Jo-
conde de moustaches, on sait qu'elle en
est dépourvue. Mais en faisant grimacer
Racine par des liftings successifs, quand
«on délace les corsets, on dégrafe les
justaucorps, on déversifie, on déshémis-
tiche», lorsque l'on fracasse «une musique

somptueuse et subtile, construite,
consciente, voulue», là on le tue bel et
bien.
Sur ces entrefaites, le public assiste à la
représentation d'Afys de Lully (l'œuvre
date de 1676, un an après Iphigénie),
exécutée de la façon la plus rigoureuse,
sans la moindre concession stylistique,
bref du titre le plus pur: on exulte, on
ovationne, en redemande. Comprenne
qui pourra
C'est par ce subtil détour vociférateur -
la recherche d'un modèle pour la mise
en scène de la tragédie classique - que
Philippe Beaussant le trouve dans les
réalisations de ceux que l'on nomme, la
dérision au bord des lèvres, les
«baroqueux». Atys, donc, mais aussi VOrfeo
de Monteverdi, en fournissent la
démonstration (ce sont les pages essentielles).

Le mot-clef qui définit le héros
tragique, et que l'on retrouve à toutes les
coutures de ce livre, est celui de
distance, celle qui s'étend entre lui et le
spectateur.
On a redécouvert la musique «ancienne»

(on ne parle pas de peinture ancienne

si l'on admire une fresque deTiepolo,
car elle ne cesse d'être présente; mais la
musique non jouée n'existe pas), nous

dit Beaussant, dans sa pureté (le mot
«authenticité» ne veut rien dire; ne pas
confondre retour aux sources et retour
au passé) d'autant plus grande, son style
propre, sa subtilité originelle, dans un
retour d'autant plus fulgurant que la
fracture, l'interruption a été plus totale1.
Fixé sur le Bach contaminé par l'effusion

romantique, on reçut en héritage
celui de Mengelberg, voire celui de
Maazel - devenu, depuis l'apparition
des musiciens baroques, inécoutable;
même l'Allemagne n'a pas encore
vraiment assimilé les interprétations de
Bach par Harnoncourt2, Leonhardt ou
Herreweghe. Comme pour les Passions,
la continuité de la tradition d'interprétation

de la tragédie, ininterrompue, l'a
emprisonnée, bloquée, empêchant toute
remise en cause et toute réflexion sur le
style. Aussi, avec impertinence, mais
sagesse, jetons nos conceptions esthétiques

aux orties, renonçons définitivement

à être «néobrechtiens, subgro-
towskistes, infrastanislavskoïdes ou
postartaldiens» et reléguons Vitez et
Chéreau, ou Grüber et Patte, au rang des
vieilles lunes.
Ecartés du temps, les musiciens baroques

l'étaient également des institutions
en place, des médias, de l'opinion des
dits avertis, ceux que l'on traitait voici
peu d'intellos, d'êtres secs, voire
archéologiques3. Erreur: leur vision de la
musique, exigeante, intraitable, a rénové

le goût, imposé une nouvelle
Weltanschauung (elle eut l'éclat d'une
détonation spirituelle); elle est en passe de
«transformer en lois générales ce qui fut
leur raisonnement particulier et d'y
assujettir les autres musiciens dans un
répertoire qui n'est pas le leur, qui
déborde le baroque». Il est fort possible
que l'orchestre de Richard Strauss ne
soit peut-être pas celui qui rende au plus
près la pensée de Schubert. Conclusion:
les gens de théâtre ont trente ans de
retard sur ceux de la musique.
L'Orfeo, écrit Beaussant, n'est pas une
représentation archéologique de la Grèce

antique, non plus qu'un monde de
bergers à la Watteau, d'Urfé ou George
Sand. Mais un véritable langage
d'amoureux où l'on rêve d'âge d'or, une
œuvre qui contient toute la Renaissance,
plus le rêve grec de la Renaissance, plus
le baroque en train de surgir. Notre
écoute est primordiale, et elle doit être
du même ordre pour la tragédie: il s'agit
de lire Bérénice comme une partition;
notre contention à saisir la matière sonore

va nous permettre de rendre aux mots
leur charge de magie ou, comme l'écrivait

Mallarmé, de «donner un sens plus
pur aux mots de la tribu». L'architecture
de Racine est une symphonie d'un seul
tenant, d'une construction savante et
affinée (peut-on regarder un Vermeer en
noir et blanc?). Il ne s ' agit plus alors que
de faire sortir les mots, ce que Beaussant
appelle une «mise en voix; puis
d'extraire de la mise en voix, sinon une mise
en scène, du moins les éléments constitutifs

d'une mise en scène». Le chef
d'orchestre remplacerait alors le metteur

en scène, aiderait les acteurs à

trouver leur voix, ses mouvements et

28



accents. (Philippe Beaussant prépare un
spectacle expérimental sur un opéra de
Lully et une pièce de Racine, joués et
chantés par les mêmes interprètes, pour
mettre en valeur la vocalité racinienne.)
Cette architecture musicale s'érige sur
l'alexandrin, «technique parfaitement
définie», qui génère un langage s'écartant

du nôtre, qui s'en distancie.
Beaussant note que, pour Barthes, ce
«distancement» ne peut provenir que de

l'impassibilité de l'acteur, de la neutralité
de son expression, car l'alexandrin

porte en lui son rythme et sa musique.
Ce en quoi Barthes se trompe, ajoute
l'auteur, car l'alexandrin absolu et noé-
tique n'existe pas; la musique n'apparaît

que lorsque l'acteur le veut. D'où
«l'essentiel dans l'art de dire le vers de
Racine consiste en un perpétuel rubato4
qui fait accélérer et ralentir sans cesse
les syllabes absorbant et se restituant les
unes aux autres ce qu'elles s'empruntent».

Or l'un des plus subtils arcanes de
l'interprétation de la musique française du
17e siècle, de sa liberté de mouvement
et d'allure, est d'être «modelée sur la
langue»: le musicien baroque le connaît
mieux que tout autre, qui remplace deux
croches égales par une croche pointée et
une double croche plus un menu silence
d'articulation. Pacotille, en comparaison,

que le tempérament inégal ou le
diapason entre 392 et 466. Le siècle
classique, ce sont les fastes discrets du
rubato: «Tout est agencé pour que la
voix joue, et qu'elle se joue de la pesanteur

du temps.»
Et c'est peut-être cette agogique, ce
léger déraillement dans la mesure et le fait
- dans l'interprétation vocale par exemple

- qu'aucune syllabe ne tombe jamais
où elle devrait, qu'elle est toujours
«entre deux chaises» (un peu avant, un
peu après), qui opère un rapprochement
- esthétique et sentimental - entre les
musiciens baroques et ceux de jazz,
cette lancinance nourrie de la syncope et
toujours en retard sur le temps (le jazz
parfaitement régulier, c'est-à-dire au
degré zéro du rythme, isochrone, est
inaudible5). Néanmoins, tous jonglent
avec le temps, s'en moquent, le dérobent

(rubare, en italien). Leur plus bel
œuvre, c'est l'emploi de leur temps.
Philippe Beaussant, lui, semble toujours
avoir quelque chose à ne pas dire, ce qui
est plus excitant que le contraire. Jean-
Noël von der Weid

1 Dans Vous avez dit «baroque»? (Actes Sud, 1988),
Philippe Beaussant montre quelle importance eut, dans
le renouveau de la musique ancienne, la coupure de
deux siècles, parfois trois, qui sépare l'oubli d'un
Couperin et sa résurrection, l'oubli de la viole de gambe
et sa renaissance.

2 Cf. les lumineuses explications du Discours musical
(Gallimard, 1984) pour comprendre par quel travail
méticuleux on s'est peu à peu approché de la musique
baroque.

3 On s'est aussi gaussé de la vénération qu'ils vouaient
aux instruments anciens. Or, grâce à leur «archéolo-
gisme rétrograde», on apprit enfin, par exemple,
comment sonnait une régale, cette manière de petit
orgue dont personne n'avait joué depuis trois siècles.
Or Monteverdi, - dans la scène du troisième acte
d'Orfeo, celle où Orphée arrive à la porte des Enfers et
se trouve face au nocher Charon, force brute et noire,
sorte d'énorme Quasimodo -, contrairement aux
habitudes de l'époque, précise l'instrument, en l'occurrence

la régale. Qui, mieux que tout autre, avec sa
sonorité lourde, rugueuse et gauche, indique la couleur

de la voix de Charon - ne l'accompagne point, est lui.
(Il va sans dire que pas un instrument moderne ne peut
donner l'ensemble de ces caractères.) «Et voilà, sorti
uniquement des notes de la partition, absolument tout
ce qu'il faut savoir pour mettre sur le théâtre ce
formidable moment dramatique.» En outre, «tout ce qui
est nécessaire au metteur en scène pour construire
(cette scène) peut être déduit de la partition.» Qui non
seulement explique, mais amplifie, illumine - balaie
les faux problèmes.

4 Barthes l'exècre, ce miroitement de l'insaisissable. On
comprend qu'il aimât tant l'esthétique japonaise -
distante (cf. L'empire des signes, Skira-Flammarion,
1970).

5 Le «swing», espèce de rythme biologique, petite
parcelle fortifiée au désordre vital, joue de l'imprécision
pour mieux faire rebondir l'exactitude du découpage
du temps.

égale
spectrale

Danielle Cohen-Levinas & Jacques
Oriol (éditeurs): «L'Itinéraire», La
Revue musicale, quadruple numéro 421-
422-423-424, Paris 1991,483 p.

Il y a à boire et à manger dans cet épais
volume qui tente de retracer le parcours
(souvent du combattant) de l'ensemble
Itinéraire, fondé en 1973 par une
poignée de jeunfes compositeurs (Gri-
sey, Murail, Tessier, Levinas),
longtemps considérés comme des
«prolongements» de la classe d'Olivier Mes-
siaen. Mais aussi d'interprètes (Pierre-
Yves Artaud, Sylvie Bertrando, Patrice
Bocquillon), auxquels se joindront un
peu plus tard des personnalités comme
Hugues Dufourt. Et ce au moment où le
Domaine musical se morfond, où Boulez

est encore loin de France. Les ambitions,

satisfaites, de l'Itinéraire, ne
furent pas minces, qui se voulaient
créatrices et théoriques, mais également
prospectives, technologiques, enfin
fonctionnelles. Les investigations de ce
collectif, très neuves, ne lésinèrent pas
sur la mise en évidence des sons plutôt
que des notes, rustauds symboles
graphiques; revanche séculaire de la réalité
acoustique sur les structures combinatories,

du temps où l'agonie d'un système

harmonique (modal, tonal...) a extirpé

de l'oreille le contrôle vertical de la
simultanéité d'événements sonores;
exploration de l'intérieur de l'épiphanie
sonore elle-même, d'où la notion de

musique spectrale (cf. surtout «Spectres
et lutins» de Tristan Murail), fondée sur
l'examen des résonances harmoniques
aussi bien qu'inharmoniques.
L'intérêt de l'ouvrage est dû à la diversité

des approches: «Dialogue de la
musique et de la musicologie»: alternative
du collectif et de l'individuel, qui trace
une voie aisément appréhendable;
«Dialectique du compositeur et de

l'interprète»: l'un des traits essentiels de
l'Itinéraire; «Réflexions croisées», va-
et-vient de témoignages, messages,
regards des principaux collaborateurs;
«Darmstadt 1982»: textes de Grisey,
Levinas, Murail, publiés dans les
«Darmstädter Beiträge zur Neuen
Musik», au moment où, écrit Friedrich
Hommel, «la venue de l'Itinéraire à
Darmstadt [était] tout à fait exemplaire:
l'idée d'une génération de compositeurs
en prise directe sur le son et les processus

formels qui en découlent était dans

l'air. Ligeti, Adorno l'avaient pressentie.
Nous vivions alors un moment

historique [...].» La dernière partie de
l'ouvrage, «Regards-miroirs», comporte

une chronologie des œuvres jouées
par l'Itinéraire (1973-1990), ainsi que
des extraits de presse (1973-1991),
mémoire passée et future de cette histoire,
avec ses défis enivrants, sa sauvagerie et
ses crises, ses métamorphoses.

Jean-Noël von der Weid

Ein schaffendes
Darüberschweben

Eva Weissweiler: Clara Schumann.
Eine Biographie; Hoffmann und Campe,

Hamburg 1990, 398 S.

Udo Rauchfleisch: Robert Schumann.
Leben und Werk. Eine Psychobiographie;

W. Kohlhammer, Stuttgart Berlin
/ Köln 1990, 224 S.

A: Sie finden sie also gut, die
Weissweiler? Freut mich, irgendwie
B: Ich habe keine Wahl.
A: Ich verstehe nicht...?
B: Sie geht so prinzipiell ins beiläufige,
ins Groschen-Detail, à la: Er warf ihr
einen wütenden Blick zu und verliess
türenschlagend das Zimmer - wie soll
ich beurteilen, was ich nicht wissen
kann (und was, übrigens, die Beteiligten
selber, nach ein paar Tagen spätestens,
vergessen hätten).
A: Sie stossen sich am Ausgeschmückten?

War nicht NIETZSCHE es, der das
«künstlerisch wahre Gemälde» dem
«historisch wahren» gegenüber im Vorteil

sah?
B: Und der, in der zweiten «Unzeitge-
mässen Betrachtung», ja, GRILLPAR-
ZER dann zum Kronzeugen sich nahm,
welcher Geschichte bestimmt habe «als
die Art, wie der Geist des Menschen die
ihm undurchdringlichen Begebenheiten
aufnimmt».
A: Und beide hätten unrecht gehabt?
B: Ich bin ganz auf ihrer Seite! Und der
eines Dritten, mit dem wir unsere Reihe
keineswegs beschliessen müssten:
ACHIM VON ARNIM - der, in der
«Kronenwächter»-Einleitung, der Dichtung

den Vorzug gegeben hat, insofern
sie «die Geschichte zur Wahrheit
läutert».

A: «Objektivität und Gerechtigkeit
haben nichts miteinander zu tun», fasst
denn auch Nietzsche zusammen.
B: Und auf welcher Seite sehen Sie die
Tätigkeit des Fleisch-den-dürren-Fak-
ten-Anfütterns?
A: Auf der der Gerechtigkeit natürlich.
B: Und hätten damit Nietzsches
Gegnerschaft zu gewärtigen.
A:
B: «Als ob es die Aufgabe jeder Zeit
wäre, gegen alles, was einmal war,
gerecht sein zu müssen», lautet sein
Bescheid (ein paar Seiten weiter).
A: Soll's die Objektivität meinetwegen
sein.
B: Was, Nietzsche zufolge, bedeutet,
«dass der, den ein Moment der Vergan-

29



genheit gar nichts angehe, berufen sei,
ihn darzustellen».
A: Was kann ich dafür, dass er keinen
Ausweg sieht.
B: Er sieht einen: «Nur aus der höchsten
Kraft der Gegenwart dürft ihr das

Vergangene deuten: nur in der stärksten
Anspannung eurer edelsten Eigenschaften

werdet ihr erraten, was in dem
Vergangenen wissens- und bewahrenswür-
dig und gross ist. Gleiches durch
Gleiches! Sonst zieht ihr das Vergangene zu
euch nieder.»
A: Womit angedeutet sein soll, dass Eva
Weissweiler keine Clara Schumann ist?
Wie ich das übersehen konnte
B: Ihre Ironie, die dem Weissweiler-
Buch, nebenbei, zu einigem Vorteil hätte

gereichen können, in Ehren,
A: Hätte sie, Verzeihung, ich war
noch nicht durch mit dieser meiner Ironie,

zum Gegenstand ihrer Biographie
besser aufgeblickt, zu Frau Clara sich
hinaufedeln sollen? Eine Heiligenlegende

- ist es das, was Sie vermissen?
B: Nicht einmal, wenn wir sie nicht
schon hätten (mit Clara Schumanns
eigenhändiger Hilfe ja)... Was, wenn ich
fragen darf, sagen Sie zu einem Satz wie
diesem: «Endlich ist es ihm gelungen,
seine Leidenschaft zu Geld zu
machen»?

A: Erfreulich, dass so etwas vorkommt.
B: Und wenn ihn, Robert Schumanns
Vater, gerade das nicht interessiert hätte?

A: Ich war nicht dabei.
B: Ihr Wort in Frau Weissweilers Ohr.
A: Hat sie nicht mit Ihrer Biographie -
was zählen da Kleinigkeiten - die
eineinhalb Jahrhunderte lang unter den
Teppich gekehrten Konflikte an die
Oberfläche befördert? Sich in der Lage
gezeigt, der Schönfärberei Einhalt zu
gebieten? Wissen wir nicht, dank ihrer,
endlich, wie es wirklich zuging im
Leben der Clara Schumann? Diesem
freudlosen, lieblosen, gefühllosen
Rechtfertigungsleben
B: das schicksalshaft-ausweglos war
von Anfang an, wie das Buch glauben
machen will, dadurch schon, dass es als
Doppelbiographie anhebt, die ihre
Wirklichkeit unter Ausschluss der
Möglichkeit präsentiert?
A: Sie sähen das Zwanghafte gern
geleugnet?

B: Ich sähe es gern verstanden.
A: Womit Sie zum lobenden Teil
übergeleitet haben, auf das Rauchfleisch-
Opus kommen wollen?
B: Ja bzw. schön wär's - leider bereitet
mir das Rauchfleisch-Vorwort bereits
Kopfzerbrechen: wo von «unklaren
Vorstellungen» die Rede ist, von
Verhältnissen und Werken, die «wenig
bekannt» seien, Begabungen, über die
«nur wenige <Eingeweihte>» etwas
wüssten - und der Schreiber dabei (zum
ersten und nicht letzten Mal) seinen
Informationsstand als ungenügend zu
erkennen gibt; wo ein «differenzierter
Zugang zum Künstler und seinem
Werk» in Aussicht gestellt wird, das
«Werk» freilich im folgenden Satz
schon seinem «Schaffensprozess»
weichen muss, als wäre letzterer das einzig

Interessante an ersterem, ja überhaupt,
eigentlich, nicht wahr, identisch mit
diesem und nicht...
A: Sie haben nicht zufällig etwas gegen
«die psychoanalytische Methode»?
B: Nur, wenn sie (resp., insofern es die
eine meines Wissens nicht gibt: wenn
diese oder jene psychoanalytische
Methode) den Künstlern unter den «Klienten»

die Befähigung zum, beispielsweise,
Komponieren - die ja, jedenfalls

angesichts einer «Edelnormalität», eine
Abweichung, ein «Defekt» ist -
wegheilen will.

A: Sie reden, als hätte man Robert, vor
Ihrer Nase, post mortem auf die Couch
gelegt... also: Ich habe diese
«Psychobiographie» anders gelesen.
B: Nun fangen Sie auch noch an.
A: Womit?
B. Mit dem Vertraulich-beim-Vorna-
men-Nennen. Der, zugegeben, Höhepunkt

eigener Art müsste Ihnen gefallen
haben: «Johanna antwortete Robert» -
zu deutsch: Mutter Schumann an ihren
Sohn,
A: der ihr, interessanterweise, nie
eine Komposition gewidmet hat.
B: Womit, ich seufze, nur eine von
unzähligen «Auffälligkeiten» genannt ist.
Wissen Sie, was mich stört? Dass unentwegt

nach «tieferen» «psychologischen

Gründen» sprich: Krankheitssymptomen

gefahndet wird; dass
beständig erklärt, soll heissen: beurteilt,
und dabei fleissig festgestellt wird, was
nicht stimmt. Wobei, und das nicht
selten, Unachtsamkeit herrscht, was den
Unterschied, erstens, zwischen
«psychisch» und «psychologisch», zweitens
zwischen Interpretation und Motivation
angeht.
A: Immerhin, «im Wissen um die
schizophrene Psychose» schliesslich
wird

B: gar ein Klavier in den Patienten-
Status erhoben und als «insuffizient»
charakterisiert.
A: Die Frage, warum eine Komposition
«gerade in dieser Zeit» entstand, finden
Sie nicht «reizvoll»?
B: Brauchen Sie zu Ihrer Beantwortung
«den» Psychoanalytiker?
A: Wenn er vor Fehlinterpretationen
schützen hilft, habe ich nichts gegen
ihn.
B: Statt dessen fügt er die seinen hinzu.
A: Gottlob sind wenigstens Sie vor
Irrtümern gefeit.

Clara Schumann
als Mona Lisa

B: Also bitte Ein Beispiel nur: dass
bekannte Düsseldorfer Fiasko könnte
ich mir weissgott einfühlsamer
auseinandergenommen denken. Jeder
Orchestermusiker könnte da schon, aus eigener

Erfahrung, mehr beitragen (wenn er
selbstkritisch zugäbe, dass er robusteren
Naturen die Hölle heiss gemacht hat).
A: Mein Problem - ich will nicht
verhehlen, dass auch ich eines habe -
besteht eher darin, dass der Autor sich
nicht entscheiden kann, an wen er sich
wendet: dem für speziellere Details
Hellhörigen liefert er zuviel von dem,
was der längst weiss; und dem anderen
geht er nicht erst mit der nicht weiter
erläuterten «bulbären Läsion» auf die
Nerven.
B: Und dieses Zitieren ohne Seitenangabe

- also: wenn einer es genau wissen
will, macht Chefwissenschafter Rauchfleisch

es ihm schwer bis unmöglich.
A: Merkwürdig auch, wie oft, manchmal

innerhalb ein und derselben Seite,
etwas zweimal gesagt wird, als könne
auf nichts so sicher gezählt werden wie
des Lesers Kurzzeitgedächtnis-Beeinträchtigung.

B: Schade, dass am Ende auch Sie als
Fürsprecher ausfallen

Paul Fiebig

30



Das Trapsen (oder Japsen?)
des objektiven Geistes

Carl Dahlhaus, Hans Heinrich
Eggebrecht, Renate Groth, Frieder Zaminer
u.a.: Geschichte der Musiktheorie
Wissenschaftliche Buchgesellschaft
Darmstadt, ab 1985 (detaillierte Angaben

siehe am Schluss)

Die späten siebziger und die achtziger
Jahre werden in die Geschichte der
deutschen Musikwissenschaft eingehen
als eine Zeit grosser, im weitesten Sinne
enzyklopädischer Projekte: das «Neue
Handbuch der Musikwissenschaft», die
Reihe «Grosse Komponisten und ihre
Zeit», eine neue Reihe über die
musikalischen Gattungen, die «Enzyklopädie

des Musiktheaters» und die
«Geschichte der Musiktheorie». In all diesen

Projekten wird versucht, der
Hauptform musikwissenschaftlicher
Darstellungen - nämlich dem Artikel
oder Aufsatz — und ihren hauptsächlichen

Informationsträgern - den
wissenschaftlichen Zeitschriften - zu
entkommen: Einerseits werden dadurch
die einzelnen «Objekte» der Wissenschaft

in grössere Horizonte gestellt,
zugleich bilden diese grösseren Horizonte

notwendigerweise auch wieder
vermehrt das «Objekt» der Musikwissenschaft.

All diese erwähnten grossen
musikwissenschaftlichen Projekte wurden vom
wichtigsten deutschen und
musikwissenschaftlichen Forscher und Lehrer
der siebziger und achtziger Jahre direkt
oder indirekt wesentlich mitbestimmt
und mitgetragen: von Carl Dahlhaus.
Jene, die von der schweren Krankheit
dieses Wissenschaftlers wussten,
erstaunte es immer wieder, weshalb ein so
wichtiger und brillanter Autor sich in
solch emphatischer Weise als Herausgeber

betätigte und zum Teil auch die
lektorischen Krämerarbeiten
übernahm. Es steht dahinter das grosse
Bestreben, in einer sich diversifizierenden
Zeit, wo auch innerhalb der Musikwissenschaft

die Publikationsfülle
bibliographisch fast nicht mehr zu bewältigen
ist, den Blick auf die zentralen Fragen
nicht zu verlieren. Das musikwissenschaftliche

Wissen sollte aus bibliographischen

Spezialsammlungen herausgelöst

und in grössere Zusammenhänge
gestellt werden. Und weil heute nur der
Blick auf diese grösseren Zusammenhänge

der (Musik-)Wissenschaft einen
breiteren Interessentenkreis zutragen
bzw. erhalten kann, gelang es Dahlhaus,
für die riesigen Projekte auch immer
Geld und Verleger zu finden. Wenn die
Musikwissenschaft in den vergangenen
zwanzig Jahren sich vom Vorurteil
lösen konnte, ein exklusiver Verein von
Schmetterlingssammlern zu sein, der
seine Objekte lieber hinter Glasvitrinen
versteckt, dann ist daran die publizistische

Tätigkeit von Carl Dahlhaus
wesentlich mitbeteiligt. Es gehört auch mit
zu seinem Verdienst, dass eine
Forschung, die sich in der Denktradition
der kritischen Frankfurter Schule
bewegte und hier vor allem von den
Vorschlägen von Theodor W. Adorno aus¬

ging, nicht gleich als banausisch und
unwissenschaftlich abqualifiziert wurde.

Damit verbunden war eine Art
musikwissenschaftlichen Paradigmenwechsels

im Verhältnis zur Neuen Musik;

die Wiener Schule mit Arnold
Schönberg und Anton Webern wude zur
Hauptperspektive der Musik des 20.
Jahrhunderts und bis zu einem gewissen
Grade auch des 19., und die
Gegenwartsmusik bildete vermehrt den
Ausgangspunkt musikwissenschaftlichen
Denkens.
Für Carl Dahlhaus muss auch die gegenseitige

Befruchtung innerhalb der
Gruppe dieser kritischen Frankfurter
Schule, wo verschiedenste
Wissenschaftler die Probleme unter ähnlichen
Prämissen untersuchten, vorbildhaft
gewesen sein. Eine solche kleine Gruppe,

die sich gegenseitige Anstösse gibt,
war auch als Autorenkreis für die
«Geschichte der Musiktheorie» geplant, «so
wenig Mitarbeiter wie möglich, damit
die in der Einzelforschung gewöhnlich
vernachlässigten grösseren Zusammenhänge

besser zur Geltung gebracht
werden können» (Frieder Zaminer in
Bd. 1, S. 4). Die «Ideologisierung»
allerdings, die es braucht, um solch
«grössere Zusammenhänge» innerhalb
einer Gruppe durchprägen zu können,
war offensichtlich schon in den siebziger

Jahren nicht mehr durchsetzbar.
Zwar beschwörte Dahlhaus in einem als
Grundsatzpapier gedachten und im
Einleitungsband publizierten Aufsatz
«Was heisst <Geschichte der
Musiktheorie)?» diesen Zusammenhang
gegen alle Widrigkeiten, die sich gerade
einem solchen historisch angelegten
Projekt entgegenstellen, aber aus den
diversen Vorworten zu den einzelnen
Bänden, die sich in solchen
Angelegenheiten immer besonders diskret
geben, lässt sich abschätzen, wie intensiv
und zugleich vergeblich um einen
Konsens gerungen wurde, und wie
schliesslich die Praxis auch auf diesem
Gebiete die Theorie überholte, denn

«sollte das Unternehmen nicht länger durch
schwer erfüllbare Wunschvorstellungen belastet
oder gelähmt werden, musste schliesslich umgekehrt

gefragt werden, wieviel der einzelne Mitarbeiter

in einem überschaubaren Zeitraum von sich
aus glaubt erbringen zu können» (Frieder Zaminer
in Bd. 1, S. 5). Dass die ursprünglichen Vorstellun-
gen von Carl Dahlhaus nicht durchsetzbar waren,
wurde offensichtlich schon während der Diskussion

in der kleinen Gruppe deutlich, als «eine
Vielfalt der Ansichten über den Gegenstand und
seine Darstellung zutage trat- ein Pluralismus, der
den Gedanken an ein einheitliches Konzept in
Frage stellte und zu einem eher pragmatischen
Vorgehen zwang. Jeder Mitarbeiter sollte und
musste die seinem Spezialthema angemessene
Methode selber finden. Carl Dahlhaus begleitete
das zu Erweiterung und Neugliederung drängende
Unternehmen wiederholt mit konstruktiven
Vorschlägen, bisweilen auch mit kritischem Blick,
allmählich aber mehr und mehr aus der Distanz.
Der Denkweg indes, den er selbst als Autor
eingeschlagen hat, ist einzigartig und unnachahmlich
geblieben» (Frieder Zaminer, Bd. 11, S. VIII).

Dass auch zwischen dem Autor Dahlhaus

und der Redaktion der «Geschichte
der Musiktheorie» eine gewisse Distanz
herrschte, zeigt deren Reaktion, als
Dahlhaus sein letztes Werk auf die
Redaktion brachte: «Die Musiktheorie des

18. und 19. Jahrhunderts, Teil 2.
Deutschland»; vorangegangen war
bereits der Band «Musiktheorie im 18. und
19. Jahrhundert, Teil 1. Grundzüge einer
Systematik» und geplant war noch ein
dritter Band über die «französische,
italienische und englische Musiktheorie»
dieser Zeit (die spanische, nord- bzw.
lateinamerikanische Musiktheorie hielt
man offensichtlich nicht weiter für
beachtenswert, das waren ja teilweise
auch blosse Kolonialstaaten!). Wie es
schon seinem grossen Vorbild Theodor
W. Adorno erging, monierte die
Redaktion beim Manuskript von Dahlhaus
die fehlenden Notenbeispiele und -
schlimmer noch - die abwesenden
Literaturverweise. In dieser Richtung
wurde das opus ultimatum von Dahlhaus

nach dessen Tod am 13. März 1989
auch bearbeitet; so ist paradoxerweise
Dahlhaus' letztes wissenschaftliches
Werk auch eines seiner an Anmerkungen

und Verweisen reichsten geworden.
Auch so bleibt offensichtlich, was die
Lektorin Ruth E. Müller am Anfang des
Nachwortes lapidar feststellt: «Carl
Dahlhaus hat dieses Buch nicht mehr
vollendet» (Bd. 11, S. 265). Weil es aber
doch in so hohem Masse die
Handschrift des Autors trägt und sich diese
Handschrift vor allem in Dahlhaus'
grosser Kunst des Traktats erweist, eignet

dem Buch nichts Fragmentarisches
oder Skizzenhaftes. Das macht diese
Schrift verletzlich, und es ist abzusehen,
dass jene Bewahrer musikwissenschaftlicher

Traditionen, die den Erfolg
von Dahlhaus schon immer mit einem
gewissen Argwohn verfolgt haben, sich
mit Gewinn auf dieses Buch stürzen
werden. Ich möchte aber nicht auf diese
Schwachstellen eingehen, die sich vor
allem in Verkürzungen und in unge-
stützten autoritären Setzungen äussern,
etwa wenn Dahlhaus in Klammern ohne
nähere Begründung ganze
musikwissenschaftliche Traditionen zensuriert.
Die Entstehung des Buches zeigt aber,
in welch hohem Masse der Autor den

grossen Zusammenhang im Auge
behielt. «Er übergab der Redaktion der
<Geschichte der Musiktheorie) im
Dezember 1988 ein fortlaufend paginiertes
Konvolut, das aus mehreren
Manuskripten (darunter auch Durchschläge
und Ablichtungen) und fünf
Sonderdrucken bestand. Die Arbeit an demjenigen

Teil, der hier erstmals gedruckt
erscheint, reicht mindestens bis in das
Jahr 1982 zurück» (die Lektorin Ruth E.
Müller in Bd. 11, S. 265). Im Klartext:
Dahlhaus stückelte sich hier also mit
alten und neuen Texten ein 250 Seiten
dickes Buch zusammen; dass es in dem
Manuskript Wiederholungen zuhauf
gibt, ist wegen der fehlenden Überarbeitung

selbstverständlich, dass aber
kaum Widersprüche auftauchen, ist bei
einem solchen Werk über die
Musiktheorie im 18. und 19. Jahrhundert
doch einigermassen auffallend und
belegt die Denkdisziplin des Autors, der
über fast 20 Jahre hinweg- der älteste in
den Text eingebaute Aufsatz geht in das

Jahr 1970 zurück - an seinen Vorstellungen

nicht rüttelte. Die Konstante im

31



Dahlhausschen Denken ist die durchaus
reflektierte, also keineswegs
platteklektische geschichtsphilosophische
Fundierung seiner musikwissenschaftlichen

Forschungen. Wie sehr Dahlhaus
zum Beispiel die stramm geradlinige
Geschichtsphilosophie differenzierte,
zeigt eine Stelle aus dem systematischen

Teil zu dieser Geschichte der
Musiktheorie. Sie gehört wohl zum
besten, was über Adornos Geschichtsphilosophie

geschrieben wurde und zeigt
Dahlhaus' grosse Fähigkeit - von der er
zuweilen fast zu leichten Gebrauch
macht -, ganze Denkgebäude in wenigen

Sätzen an den entscheidenden
Knotenpunkten zu knacken - und zu erledigen:

«Denn <die> Geschichte - im Singular - ist eine
Instanz, die nicht in einer Summe subjektiver
Entscheidungen und Setzungen besteht, sondern
sich als objektiver Geist (gleichgültig, ob marxistisch

vom Kopf auf die Füsse oder hegelianisch
von den Füssen auf den Kopf gestellt) über die
bewussten Absichten der Menschen hinweg (wenn
auch insgeheim durch deren Intentionen hindurch)
als Inbegriff dessen, was <an der Zeit ist>, durchsetzt

und realisiert. Adornos These, Musik sei
<durch und durch geschichtlich), besagt nichts
Geringeres, als dass ein Komponist gezwungen
sei, dem Diktat <der> Geschichte zu gehorchen,
wenn er sich nicht der Gefahr aussetzen will,
Unstimmiges und Überflüssiges zu produzieren.
Mit andern Worten: Der prekäre Singular - der
Begriff der <einen> Geschichte rückt in die Nähe
eines Mythos, denn so sinnfällig sich allenthalben
<Geschichten> (im Plural) ereignen, die sich
durchkreuzen oder miteinander verschränken, so
unleugbar steht die Kategorie der <einen>
Geschichte unter Metaphysikverdacht - ist in der
Regel die geschichtsphilosophische Rechtfertigung
einer ästhetischen Theorie, die Partei ergreift und
<die> Geschichte auf ihre Seite zu ziehen trachtet
(wobei der Unterschied, ob es eine engagierte oder
eine autonome Kunst ist, die verteidigt werden
soll, an der Argumentationsfigur wenig ändert).»
(Carl Dahlhaus in Bd. 10, S. 40).

Trotz dieser feinsinnigen Analyse, die
wirkt wie die besonders geglückten Zeilen

eines frankophonen Postmoderne-
Theoretikers, entkommt Dahlhaus aber
diesem Mythos der «einen» Geschichte
doch auch wieder nicht. Denn gerade
«die» Geschichte ist ihm in der
Betrachtung der Musik des 18. und 19.
Jahrhunderts immer wieder der
Beurteilungsparameter. Dahlhaus versucht in
der Geschichte der Musiktheorie immer
wieder folgende Grundachse zu
installieren: In der Neuzeit, seit etwa dem 16.
Jahrhundert ist Musiktheorie wesentlich

eine Theorie, die sich an den
konkreten musikalischen Werken orientiert.
Diese Beobachtung, die als'generelle
Tendenz mindestens im deutschen
Zeitraum zutrifft - im englischen Sprachraum

müsste man hier wohl einiges
relativieren -, verwandelt sich bei Dahlhaus
aber sehr bald - und hier hört man den
objektiven Geist deutlich trapsen - in
eine Instanz zur Bewertung musiktheoretischer

Erscheinungen; jene
musiktheoretischen Ansätze nämlich, die
sich an der kompositorischen Realität
nicht orientierten oder von einer anderen

kompositorischen Realität träumten,

sind bei Dahlhaus im besseren Falle
Rudimente der mittelalterlichen, auf
Pythagoras basierenden Musiktheorie,
im schlechteren Falle Absurditäten,
etwa Johann Georg Neidhardts «Sectio

canonis harmonici». Und um die
Prämisse, dass die Musiktheorie der Neuzeit

sich von jener derAntike gerade mit
ihrer Orientierung an musikalischen
Werken unterscheidet, gegen eine recht
ansehnliche Anzahl musiktheoretischer
Realitäten aufrecht zu erhalten, die sich
um die Einzelkomposition einen Deut
kümmern, kann der dialektische Historiker

zuweilen zum kruden Katecheten
werden: «Musiktheorie ist Reflexion
über Komponiertes, nicht Konstruktion
eines zweiten Systems von Tonbeziehungen

neben dem, das in musikalischen

Werken enthalten ist» (Carl Dahlhaus

in Bd. 11, S. 59). Man könnte die
Unterscheidung zwischen erstem und
zweitem System durchaus problemati-
sieren und sich fragen, ob denn theoretische

Systeme, die sich an Kompositionen
orientieren, fähig wären, «erste»

Systeme zu entwickeln, mit andern
Worten: wie weit nicht jede Musiktheorie

immer ein Zweites ist und bleibt.
Das Faszinierende bei Dahlhaus bleibt
indessen auch hier genau das, was ihn

Carl Dahlhaus

zum Katecheten werden lässt: Der grosse

Zusammenhang; - wie er musiktheoretische

Ansätze von fast 3000 Jahren
im Auge behält und wie sich bei ihm ein
Problemkreis in kontinuierlichem Guss
in einen andern verwandelt, dies alles
bleibt wirklich sein einmaliger und
unnachahmlicher «Denkweg, den er als
Autor eingeschlagen hat». Dieses
Faszinierende ist aber auch das Problematische.

So verhindert die Fixierung auf
eine Theorie der musikalischen Kompositionen

eine historisch gerechte
Beurteilung jener Musiktheorie, die sich
eben gerade nicht an Kompositionen
orientiert, sondern die ihren Sinn in der
Entwicklung musikalischer Utopien
sah. Vielleicht hätte Dahlhaus hier bei
der Betrachtung der englischsprachigen
Musiktheorie des 18. und 19. Jahrhunderts

doch einiges relativieren müssen,
denn diese kümmerte sich viel weniger
um konkrete kompositorische Lösungen.

Sein Tod hat eine solche Relativierung

nicht mehr zugelassen. Die
Musiktheorie wird dadurch gleichsam unter

ihrem Wert verkauft, nämlich im
Schlepptau der Kompositionen, die sie
doch nie erreicht. Dahlhaus zeigt da
zwar sehr klug, weshalb die Theorie
immer wieder ihr Ziel verfehlte, und

hier gibt es auch grosse Rehabilitierungen

von Leuten, die man schon längst
abgeschrieben hat, etwa jene von
Riemann, der bei Dahlhaus eine ebenso
gerechte wie differenzierte Beurteilung
erfährt. Das revolutionäre Potential der
Musiktheorie, dass sie nämlich der
geschichtlichen Realität immer wieder
vorzurechnen wagte, wie es auch ganz
anders hätte sein können und damit
nicht nur ihr historisch Bedingtes,
sondern auch das Bedingte der Historie
aufzeigt, - von diesem revolutionären
Potential vernehmen wir in Dahlhaus'
Beiträgen zur «Geschichte der
Musiktheorie» wenig. Erstaunlich bleibt
jedenfalls die Vehemenz, mit der Dahlhaus

auch bei dieser «Geschichte der
Musiktheorie» - wo der Begriff der
Historie immer wieder prekär in Frage
gestellt und von physikalischen Fakten
durchsetzt wird - seine alten negativen
Einschätzungen gegenüber jenen Theorien

aufrecht erhält, die den Primat
historischen Denkens in Frage stellen,
etwa gegenüber dem Strukturalismus
(von den diversen Verzweigungen, in
die sich das klassische strukturalistische
Denken zergliedert hat, spricht er erst
gar nicht), gegenüber der amerikanischen

music theory, gegenüber dem
Schenkerism und gegenüber allen
irgendwie akustischen oder physikalischen

Begründungen der Musiktheorie,
die er unter dem Begriff «Physikalismus»

ebenso pauschal wie abwertend
zusammenfasst. Sein Ressentiment
gegen den «Physikalismus» geht soweit,
dass er den Physikern und Mathematikern

sogar ein bisschen die Tatsache
missgönnt, «dass den Konsonanzen
einfache Zahlenverhältnisse zugrunde
liegen - eine Tatsache, die durchaus zu
philosophischem Staunen herausfordert,

denn die Proportionen könnten,
ohne dass irgendein naturphilosophisches

Prinzip verletzt würde, auch so
kompliziert sein wie die Zahl Pi» (Bd.
10, S. 65). Da spricht der Dialektiker,
der bedauert, dass das Einmaleins zu
einfach ist, um es historischer Relativität

unterwerfen zu können.
So wichtig Dahlhaus' Beiträge in dieser
«Geschichte der Musiktheorie» sind,
und zwar gerade weil er klare Wertungen

weniger abfedert als in früheren
Büchern, so hoch muss man es der
ersten Autorengruppe anrechnen, dass sie
sich der ursprünglich geplanten
Konzentration auf die grossen Zusammenhänge

nicht unterwarf und einen
Methodenpluralismus zuliess. Es verunmög-
licht zwar eine Rezension, die jedem
Autor der bisher erschienenen Bände
gerecht wird, denn man kann nicht auf
jeden der wertvollen Einzelbeiträge
eingehen. Generell ist aber Frieder Zami-
ner zuzustimmen, wenn er feststellt,
dass die neue Vielfalt «als Gewinn für
das Unternehmen verbucht werden»
muss, «allerdings auf Kosten des

ursprünglich leitenden Gedankens» (Bd.
1, S. 5). In dieser Vielfalt wurde ein
Aufsatz über «Stimmung und Temperatur»

des in Hongkong lebenden
amerikanischen Musikwissenschaftlers David

Lindley möglich, der fast in jedem

32



Satz dem «ursprünglich leitenden
Gedanken» widerspricht, der aber zum
Besten gehört, was ich je über das -
theoretische - Problem von Temperatur
und Stimmung gelesen habe, gerade
weil er nicht bloss die kompositionsgeschichtliche

Relevanz der Stimmungen
abtastet, sondern auch jene wuchtigen
Utopien der Musiktheoretiker schildert,
die von der Musikhistorie eben gerade
nicht aufgenommen wurden.
Musiktheorie wird bei Lindley so ein bisschen

als das Verlustgeschäft dargestellt,
als jener Teil der Musikgeschichte, der
nur gedacht und - noch - nicht komponiert

wurde. Ähnliches liesse sich von
Daniel P. Walkers Aufsatz über «Keplers

Himmelsmusik» sagen, den der
bereits verstorbene Autor vor mehr als
zwanzig Jahren verfasste. Es ist die
Einlassung aufs Einzelne, was bei diesen

Texten so beeindruckt, der
verständnisvolle Nachvollzug dessen, was
eine Musiktheorie zu formulieren
versuchte; es ist zugleich auch in gewisser
Weise der Verzicht auf einen
Zusammenhang, der die Einzelerscheinung
bezwingen will, oder besser: Hier wird
Zusammenhang nicht konstruiert,
sondern mit einer gewissen Selbstverständlichkeit

und ohne epistemologische
Ausreizungen angenommen. Dass
solch ein Vorgehen nicht mit
wissenschaftlicher Verwahrlosung gleichzusetzen

ist, beweist Hans-Peter Reinecke
in seinem auf den ersten Blick esoterischen

Aufsatz «<Natur> als
Rechtfertigungsinstanz im Denken der Theoretiker».

Er durchschaut das Paradoxon des
Historikers, der die Musiktheorie in
ihren historischen Bedingungen darstellen

will, durchaus richtig, wenn er auf
den berühmten Kreter verweist, der von
den Kretern sagt, dass sie alle lügen. Er
nennt die Unauflösbarkeit eines solchen
Paradoxons im Sinne von Douglas R.
Hofstadter eine «strange loop», eine
eigenartige Schleife, und er weist darauf
hin, dass es diese «strange loops» in
Natur- wie in Geisteswissenschaften
gibt. «Es lässt sich nicht entscheiden, ob
sie wahr oder falsch sind, wohl aber,
dass sie existieren» (Hans-Peter
Reinecke in Bd. 1, S. 147). Reinecke lässt
dann seinen Aufsatz in einen - vielleicht
als postmodern zu bezeichnenden -
offenen Relativismus auslaufen:

«Es wird deutlich, dass die Suche nach so etwas
wie Begründungen, nach «Urgründen», «Wurzeln»

oder nach Ursachen eine Schimäre ist. Sie
wird abgelöst - ausgehend von den reflektierten
Erfahrungen in den Naturwissenschaften und in
den Künsten - von der Einsicht in die Logik der
Rückbezüglichkeit, der Selbstreferenz. Wieder
sind wir bei der Analogie von Kunst und Natur
gelandet. Ein Neues - das zugleich uralt ist - wird
deutlich: Die Natur braucht nicht als Recht-
fertigungsinstanz herzuhalten, denn sie steht nicht
abseits, weder als Autorität oben drüber noch als
Basis unten drunter. Was immer wir tun, ob wir
beobachten, ob wir Theorien entwerfen oder ob
wir etwas anderes erfinden: Wir sind Teil des
Ganzen» (Hans-Peter Reinecke in Bd. 1,S. 147f.).

Hätte die Redaktion dieses Ganze von
Anfang an im Auge gehabt und unter
dem Titel «Geschichte der Musiktheorie»

nicht bloss die «Geschichte der
europäischen Musiktheorie» verstanden,
wären die Diskussionen über die an¬

fänglich leitenden Gedanken wohl nicht
nötig gewesen; denn nur schon ein kurzer

Blick über den europäischen Zaun
hätte die Selbstsicherheit der ge-
schichtsphilosophischen Historiker
wohl ziemlich erschüttert. Die
Geschichte der aussereuropäischen
Musiktheorie hat nun auch im revidierten
und erweiterten Projekt leider keinen
Platz gefunden, und wie pluralistisch
die beiden geplanten Bände über das 20.
Jahrhundert gestaltet werden, muss sich
erst noch erweisen. Schon jetzt aber hat
sich der einstige Halbgott der Musikhistoriker

der siebziger und achtziger Jahre

- der objektive Geist - aus dem Projekt

ziemlich leise und unmerklich
davongeschlichen. Die «Geschichte der
Musiktheorie» ist ein Projekt von
Ungläubigen geworden, und das ist bei
einem Gegenstand, an dem soviele Gläubige

verschiedenster Bekenntnisse
mittaten, ganz gut so. Roman Brotbeck

Bisher erschienen sind:

Bd. 1, Frieder Zaminer (Hrsg.): Ideen zu einer
Geschichte der Musiktheorie. Einleitung in das
Gesamtwerk, Darmstadt 1985, 191 S.
Bd. 5, Hans Heinrich Eggebrecht u.a.: Die
mittelalterliche Lehre von der Mehrstimmigkeit, Darmstadt

1984,388S.
Bd. 6, Carl Dahlhaus, Mark Lindley u.a.: Hören,
Messen und Rechnen in der frühen Neuzeit, Darmstadt

1987, 401 S.
Bd. 7, Renate Groth (Hrsg.): Italienische Musiktheorie

im 16. und 17. Jahrhundert, Darmstadt
1989,418 S.
Bd. 9, Wilhelm Seidel, Barry Cooper: Entstehung
nationaler Traditionen: Frankreich, England,
Darmstadt 1986, 353 S.
Bd. 10, Carl Dahlhaus: Die Musiktheorie im 18.
und 19. Jahrhundert. Erster Teil: Grundzüge einer
Systematik, Darmstadt 1984, 181 S.
Bd. 11, Carl Dahlhaus: Die Musiktheorie im 18.
und 19. Jahrhundert. Zweiter Teil: Deutschland,
Darmstadt 1989, 290 S.

Erik Satie - französisch,
deutsch, englisch

Erik Satie: Ecrits, réunis par Ornella
Volta, Editions Champ Libre, Paris
1977, 367 S.

Erik Satie: Schriften, hsgb. von Ornella
Volta, Wolke Verlag, Hofheim 1988,
511 S.

Robert Orledge: Satie the Composer,
Cambridge University Press, Cambridge

1990, 394 S.

Es gibt verschiedene Wege, sich der
Person und dem Komponisten Erik Satie

zu nähern. Erwähnt sei hier nur der
allerschlimmste: ein Schwelgen in den
Exzentritäten eines musikalischen
Clowns und Sonderlings, der in der
Unterwelt oder am Rande von Paris lebte
und dennoch seine fest etablierte Stellung

in der Musikgeschichte errungen
hat. Glücklicherweise wählt keines der
drei hier zu besprechenden Bücher diesen

Weg. Die beiden ersten sind auch
nicht identisch bis auf die Sprache - das
eine französisch, das andere deutsch -,
sondern Völta hat es verstanden, in das

zweite noch anderes Material aufzunehmen,

so dass sich die beiden Bücher
ergänzen.
Die Schriften Erik Saties aufzuspüren,
zu sammeln und zu ordnen verlangte
eine lange und zähe Geduld. Wo sie
gefunden wurden, gibt Volta nicht nur in
der französischen Fassung ihrer
Publikation an, sondern auch in der
deutschen - und zwar mit so viel Genauigkeit,

wie man sie nur wünschen kann.
Daraus entsteht ein Panorama des Pariser

Geisteslebens der Zeit von ungefähr
1890 bis 1925. Man lasse sich nicht
durch die vielen Abkürzungen, die zur
Vermeidung von Wiederholungen
notwendig sind, von der Lektüre der
Kommentare abschrecken, man blättere
vielmehr in diesen akribischen Hinweisen
zu Zeitschriften, Zeitungen und deren
Redaktoren, die damals eine wichtige
Rolle spielten, um dann mit der Hilfe
des Larousse Littéraire noch mehr über
diese Persönlichkeiten zu erfahren.
Volta will keine Satie-Biographie
schreiben, sie betreibt eher eine Art
Grossstadt-Archäologie; in der
deutschen Fassung spricht sie gleich zu Be-

33



ginn von «Ausgrabungen», die nicht
ohne «Beschädigungen» des Gefundenen

möglich waren: Damit erfuhr sie
dasselbe wie jeder Archäologe, der das

von Erde Verdeckte ans Tageslicht hebt,
sei es in Mesopotamien oder auf Java.
Vieles bleibt dem Leser rätselhaft, vor
allem in den bekannten verbalen
Bemerkungen, die Satie über seine Musiknoten

schrieb. Dass sie überhaupt in der
deutschen Fassung abgedruckt wurden,
lässt sich aus der in Deutschland leider
grassierenden Unkenntnis des Französischen

erklären. Wenn aber zu «Le Fils
des Etoiles» ganz einfach zu lesen ist:
«In Weiss und bewegungslos», so wäre
doch ein Hinweis sehr hilfreich: auf die
Wichtigkeit der Vokabeln «blanc, pâle»
und «blême» in der Literatur des Fin de
siècle (man denke an «Pierrot lunaire»
als dem bekanntesten Beispiel) und auf
die «impassibilité» der damaligen Aest-
heten, die sich in einem Hass auf die
Bewegung entlud, erklärte doch Charles
Baudelaire: «Je hais le mouvement qui
déplace les lignes». Aus Angst vor
«Beschädigungen», sicher nicht aus
Unkenntnis, verzichtet Völta hier auf
Erklärungen; diese könnten, meiner
Meinung nach, doch noch ein bisschen
weiter gehen.
Die philologische Sorgfalt, die die beiden

Bücher auszeichnet, kommt aber in
den vielen Faksimiles, die wahre
Kleinode sind, voll zum Tragen. Hier
wird sofort klar, wie jeder von irgendeinem

Autor geschriebene Federzug
sofort seine Authentizität einbüsst, wenn
andere Schrifttypen oder eine andere
Orthographie gewählt werden; das
Problem kennen viele, die sich um eine
historisch-kritische Ausgabe eines
Kunstwerkes bemühen.
Wie erwähnt, war es nicht Voltas
Absicht, eine Biographie zu schreiben. An
uns ist es, aus diesem vielfältigen
Kaleidoskop das Bild des Komponisten
Erik Satie zusammenzustellen. Nur
einige Charakteristika seien erwähnt: Die
Texte sind nicht so esoterisch wie die
von Alfred Jarry, und doch gleichen sie
sich in ihrem subversiven Grundton.
Man verstehe mich recht: ich will hier
nicht das empirische mit dem ästhetischen

Subjekt in eins setzen. Was Satie
dazu bewog, seine Attacken gegen die
Kritiker und die «sous-debussystes»,
gegen die Wahrheitssuche in der Kunst
und last but not least gegen die
Deutschen zu reiten, stammt vielleicht aus
niedrigen und egoistischen Beweggründen.

Damit dürfen wir uns nicht zu sehr
befassen; eine Parteinahme scheint mir
überflüssig. Übrig bleibt der Eindruck
von einem Künstler, der die von der
Gesellschaft bereitgestellten Kanäle der
Kommunikation nicht brauchen kann
und will, der ständig Anstoss erregt,
manchmal auch absichtslos, was ihn
schmerzt. Zum Beispiel stellte er sich
dreimal zur Wahl als «membre de

l'Institut», und dreimal kommentiert er
seinen Misserfolg mit den Worten: «Et
cela me fit grosse peine.» Das altertü-
melnde Französisch nimmt diesem Satz
des «musicien médiéval égaré dans ce
siècle», wie Debussy Satie treffend

nannte, einen Teil seines Ernstes. Dennoch

spricht daraus eine Individualität,
wie sie in der Moderne häufig anzutreffen

ist, eine Individualität, die gegen die
herrschenden Trends und Moden
ankämpft. Dass er sich auch als «Kultfigur»

einiger Komponisten des «Groupe
des Six» nach dem Ersten Weltkrieg
eher im Abseits fühlte, geht aus vielen
seiner Äusserungen hervor.
Im Gegensatz zu Völta, die manchmal
etwas zu andächtig jedes Bruchstück
Saties wie eine kostbare Reliquie
vorzeigt, will Orledge nun erklären «how
Satie did compose». Und er geht dabei
mit typisch angelsächsischer
Gründlichkeit vor, mit voller Kenntnis der
Fakten und der Sekundärliteratur.
Orledge interessiert sich in starkem Masse
für die musikalischen Strukturen, die er
trotz ihrer scheinbar offenkundigen
Simplizität als sehr ingeniös komponierte

enthüllt. Dabei spielen die von
ihm in Paris und Harvard konsultierten
Skizzen eine wichtige Rolle, die zum
Teil auch im Faksimile wiedergegeben
werden. Die Auszüge aus den
Kontrapunktübungen, die Satie unter der
Leitung von Albert Roussel schrieb, sind
bemerkenswert. Sie zeigen eine ständige

Suche nach neuen Lösungen und
heben sich zum Beispiel von Arthur Ho-
neggers in der Paul Sacher Stiftung Basel

aufbewahrten Übungen ab: Honeg-
ger überschreitet auf 483 Seiten
niemals die Grenzen des Palestrina- oder
Bach-Stils, während Satie die sankro-
sankten Regeln gleichsam herausfordert

und bis auf ihre äussersten
Möglichkeiten ausnützt. Orledge betrachtet
aber nicht nur das, was in den Noten,
sondern auch was hinter ihnen steht.
Dabei kommt er zu erstaunlichen Parallelen

zwischen der Musik und den anderen

Künsten. Sein Buch über Satie
bedeutet wohl den kaum so bald zu
übertreffenden Endpunkt in der Befassung
mit diesem Komponisten. Viele seiner
Erkenntnisse verdankt er Ornella Volta,
der diese Publikation auch gewidmet
ist.
Alle drei Bücher zeichnen sich durch
einen aussergewöhnlichen Ernst gegenüber

einem Künstler aus, der oft so tut,
wie wenn er gerade nicht ernst genommen

werden wollte. Damit wird Satie
zum Vorfahren von John Cage, der gerne

lacht, oder von Morton Feldman, der,
laut Kurt Schwertsik, in seinem ganzen
Leben nie ein ernstes Wort gesagt habe.

Wortspiele spielen dabei eine befreiende

Rolle; sie zeigen, wie unwichtig im
Grunde alles ist, was geschrieben und
getan wird. Um ganz auf der Höhe meines

Themas zu bleiben, möchte ich noch
folgendes anfügen: Satie hatte im Fin de
siècle einen Widersacher: Henry
Gauthier-Villars. Er war damals der Gatte
von Colette und veröffentlichte unter
dem Pseudonym Willy seine spöttischen

Artikel gegen den verkannten
Musiker, indem er seinen Lesern empfahl,

sich an diesem Vorläufer der
Moderne zu ergötzen «jusqu'à pleine
Satiété.» Mit dieser «Erisatierik» soll
meine Rezension schliessen.

Theo Hirsbrunner

Schallplatten

H'œuvre mise
en question

Urs Peter Schneider: Kompositionen
1955-1988
Zyt 4282

Avec quelque éclat, répercuté dans ces
colonnes mêmes (cf. Dissonance 22,
1989, p. 11 ss.), Urs Peter Schneider
décidait récemment de renoncer à son
rôle de «compositeur d'œuvres», et
déclarait se borner désormais, outre ses
diverses activités parallèles, à continuer
l'élaboration de son projet d'Etudes
(I960-...): «La production d'objets
esthétiques, de sonates, de symphonies,
d'opéras, tout ce que les compositeurs
refont à nouveau facilement, n'a jamais
été mon ambition; très tôt déjà,
lorsqu'un peu partout en Suisse on composait

avec une sorte d'aveuglement, j'ai
considéré de façon critique le concept
d'œuvre, je l'ai aboli.» Il faudrait donc
en avertir quiconque souhaite écouter
convenablement ces produits dès lors
ambigus: le disque se présente comme
un bilan des «œuvres» de jeunesse d'un
ex-compositeur, mais, selon ses dires
même, déjà écrites dans une perspective
critique, déjà pensées comme «anti-œuvres».

(De plus savants expliqueront
peut-être une fois à quoi rime cette
insistance à vouloir cesser de produire des

«œuvres» qui, dès le départ, ne Tétaient
déjà plus?). Quoi qu'il en soit, inutile de
rechercher ici des produits composés
finis: la grande majorité des 24
morceaux de musique (employons donc un
terme neutre) sont au sens premier des

morceaux: des extraits de compositions
plus larges, des bouts de préludes, des

mouvements de sonatines, sans qu'il
nous en soit indiqué plus. Le disque,
dans sa présentation même (y compris
dans le texte de présentation, dont le
style est télégraphique - et parfois très

complaisant-), brouille donc les pistes.
Ce n'est pas le moindre de ses attraits.
D'ailleurs la fragmentation retentit au
cœur même de la musique: indéniablement,

U.R Schneider, à l'époque donc
où il composait encore, avait un goût
prononcé pour les formules brèves,
suspendues, d'apparence parfois désagrégée,

inachevée. D'où l'air très fortement

webernien que peuvent prendre
certaines pièces du début, comme le
Sonatinensatz pour violon et piano
(1959) ou Eloquenz pour orgue, deux
bois et quatre cordes (I960). D'où
également, dans Die schöne Frau von Thun

pour trois paires de souffleurs (1987) ou
Das Mädchen mit den schönen Augen
pour hautbois et trompette (1988), tous
deux d'après un poème de R. Walser, la
bizarre sensation d'un élan musical
instauré par de courts motifs et sans cesse
contraint et arrêté, comme si un malin
génie s'obstinait à casser tout dévelop-

V 34


	Livres = Bücher

