
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1991)

Heft: 28

Artikel: Originalwerk versus Teamwork = Version originale contre œuvre
collective

Autor: Spohr, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


revanche, il existe des catégories de
plans où le musicien doit, tout seul,
s'investir dans la musique et tâcher, au
plus près de ses possibilités, de réaliser
sa propre «cuisine». Mon travail consiste

alors à faire en sorte que les
musiciens donnent le maximum de façon
individualiste. Ordinairement, un
onzième second violon déteste avoir une
partie autonome. Il se sent démuni. Tout
à coup, il lui faut se transformer en
concertiste.
C'est par l'ajout de toutes ces cellules
fourmillantes que l'ensemble du corps
orchestral vit. Et c'est formidable. En
1955, quand Xenakis - pour des raisons
idéalistes - a écrit des lignes différenciées

pour chaque musicien, il a cru bien
faire. Il pensait démocratiser en rendant
à chaque musicien sa personnalité.
Personne n'avait jamais fait cela auparavant.

Il est indispensable de convaincre les
musiciens qu'ils ne font pas n'importe
quoi. Pour la Tonhalle de Zurich, par
exemple, cela a été relativement facile
de faire jouer Stockhausen. C'était comme

si on préparait une symphonie de
Schubert... En revanche Xenakis fait
peur, et ceci en dépit qu'il soit maintenant

une grande star! Comme Schoen-
berg, il est maudit pour l'orchestre et le
public. Le directeur de la Tonhalle a
d'abord été très effrayé d'une proposition

de le programmer.

Dans certaines œuvres, la disposition
des musiciens pose des problèmes
spécifiques pour diriger. Comment les
résolvez-vous?

«Terretektorh» (1965-66) est écrit pour
88 musiciens éparpillés dans le public et
«Persephassa» pour six percussionnistes

répartis autour du public (1969). Il y
a encore d'autres cas. Pour diriger, on se
met au milieu et on s'assure que tous les
musiciens vous voient. Il faut éviter de
se tourner sous peine que les musiciens
perdent la battue, ou il faut se tourner sur
le temps. Cela est facilité par le grand
sens pratique de Xenakis: ces œuvres,
ainsi que «Nomos Gamma», sont à deux
temps.

Faire confiance à
l'intelligence
Est-ce que votre travail et votre
«apprentissage» avec Boulez vous ont aidé
à aborder ce répertoire?

Oui. Ça m'a aidé de façon générale,
aussi pour Mozart. Avec Boulez, on
apprend à s'y retrouver partout. Sur le
plan de l'analyse, il arrive à dégager
quelque chose de tout. D'abord, il faut
avoir des idées claires sur la partition.
C'est cela son postulat. Nadia Boulanger,

Messiaen, Boulez, c'est une filiation

fabuleuse.
Techniquement, il m'a enseigné une
technique de gestes très efficace et une
méthode de répétition «standard» qui
fait que je m'en sors dans Xenakis.
Imaginez la réaction d'un orchestre qui
découvre le lundi matin des partitions de
Xenakis sur les pupitres. Ils hurlent! Là,

la technique de Boulez est très forte: il
faut comprendre l'orchestre comme une
multitude de corps personnalisés et faire
confiance à l'intelligence des personnes.

D'ailleurs, elle parle d'elle-même.
Tout de suite, il faut faire comprendre
aux musiciens que cela ne va pas être
difficile, jouer l'œuvre d'un bout à
l'autre. Puis, seulement, aller vers le
détail, en partant du global et sans
jamais négliger la grande ligne. Ce qui est
aussi très important, c'est de reconnaître
les charnières, les endroits-clés qui
organisent la suite.

Xenakis a collaboré au Groupe de
Musique concrète avec Pierre Schaeffer, à
la fin des années 50. «Diamorphoses»,
«Orient-Occident» (1960) sont des
œuvres réalisées au Groupe de Recherches
Musicales. Quels effets et quelle suite a
eus cette période concrète?

Parlons d'abord des œuvres. Xenakis
est l'unique compositeur de musique
électro-acoustique dont on ne peut pas
dater les œuvres. Il a su faire en sorte
que la technique ne soit pas perçue.
«Diamorphoses», personne ne sait avec
quoi c'est fait. C'est un bricolage génial
à partir de «Pithoprakta», avec quelques
échos et autres. C'est d'ailleurs vrai
pour tout. Aujourd'hui, on ne peut pas
dire que «Gmeeorh» pour orgue (1974)
soit plus ou moins d'avant-garde que
«Metastasis». Chez Mozart, c'est très
difficile de situer une vraie chronologie:
la musique a une trop forte personnalité
à toutes les étapes de l'écriture. C'est
pareil chez Xenakis. Les dernières œuvres

qu'il a composées avec l'UPIC ne
paraissent pas plus contemporaines
qu'«Orient-Occident», où il a trituré des
colliers de sa femme, allumé un feu
devant un micro et d'autres choses
encore. Le matin dans son atelier, l'après-
midi à la console de l'UPIC, c'est sa vie.

Un nouvel humaniste
«Polla Ta Dina» pour chœurs d'enfants
et orchestre (1962) et «Eonta» (63-64)
intéressent un plus large public que
précédemment. Pouvez-vous analyser ce
phénomène?

Xenakis est grand public, mais para-
mélomane. Il a toujours été davantage
aimé par les gens qui ne connaissent pas
la musique classique que par ceux qui
sont des habitués de Mozart et de
Beethoven. J'ai dirigé «Synaphai» pour
piano et orchestre sur une place publique

à Bonn et il a fait des concerts en
plein-air avec des cerfs-volants. Au
Japon, son succès est énorme.

La formation d'architecte de Xenakis
joue-t-elle, selon vous, un rôle essentiel
dans son travail musical?

Pour moi, quelqu'un comme Xenakis
est au-delà des formes. Son message
pourrait passer dans toutes les formes
artistiques car il est universel! Tout ce
qu'il fait est habité par un amour, une
philosophie. En amont, c'est un grand
être humain. Ce qu'il avait en lui, il Ta

16



Originalwerk versus Teamwork
Apropos: Harnoncourt und der «Zigeunerbaron»

Die ZürcherAufführung des «Zigeunerbarons» von Johann Strauss
in einervon Nikolaus Harnoncourtveranlassten und einstudierten
Urtextfassung gibt Gelegenheit, sich allgemeine Gedanken über
das «Originalwerk» zu machen. Das Genre der Operette zeichnet
sich durch eine besondere Aufführungstradition aus, die in
mancher Hinsicht im Widerspruch zur Ideologie des Originalwerks

steht. Der Autor ist der Meinung, dass jene
geringgeschätzte und vernachlässigte Aufführungstradition mehr
Impulse für die Zukunft geben könnte als ein weiteres Ausufern der
Urtext-Welle.

.œuvre collective.

Von Mathias Spohr

réalisé par l'architecture et la musique,
mais il a aussi hésité à suivre la voie
politique. C'est un nouvel humaniste
qui s'intéresse à tout. Contrairement à

des êtres très spécialisés, des «bêtes de
violon» par exemple, Xenakis puise très
largement son inspiration. Il peut, en
quelque sorte, appliquer les mêmes
canevas à l'architecture et à la musique
parce que ces canevas préexistent à leur
application.

Comme de nombreux compositeurs
dans les années 60, Xenakis a imaginé
des notations très particulières (papier
millimétré, etc.)- Puis il a retranscrit en
notation traditionnelle ce qu'il concevait

en d'autres termes. Comment vous
apparaît cette démarche?

En 1960, chacun voulait sa notation
personnelle. Mais ce n'est pas forcément
un signe de richesse d'idées. Comme
Xenakis, je pense qu'il faut se placer du
point de vue de l'interprète pour qu'il
puisse, le plus simplement possible, lire
et anticiper ce qu'il doit produire. Pourquoi

compliquer la notation pour rien?

Pouvez-vous nous parler du rôle de
Hermann Scherchen dans la carrière de
Xenakis?

Il l'a énormément encouragé. Pendant
vingt ans, Xenakis faisait les calculs de
Le Corbusier pour vivre. Des journées
entières se passaient en calculs pour des

ponts. Scherchen a été un appui moral
aux longs temps où tout le monde le
décourageait (Milhaud, Honegger).

Comment, en guise de conclusion, défi-
niriez-vous la personnalité de Xenakis?

C'est un écorché vif. Il est d'une timidité

mortelle et voit très mal. On pourrait
le comparer à Tournesol, car il n'ose

pas sortir de sa réserve et est incapable
de donner en public sa vraie mesure.
Pourtant, je suis beaucoup plus à l'aise
devant le manque d'aisance publique de
Xenakis que devant un fulgurant pouvoir

de démonstration comme celui de
Boulez. Car celui-ci ne me convainc pas
vraiment: il m'éblouit.
Une seule fois, j'ai vu danser Xenakis.
C'était quand nous avons créé «Ores-
teia» en Grèce.

Propos recueillis par Isabelle Mili

Nikolaus Harnoncourt hat sich im
Zürcher Opernhaus in der laufenden
Spielzeit nun einmal der Operette
zugewandt und widmet sich dem «Zigeunerbaron»

von Johann Strauss mit
gleichem Engagement wie zuvor den
Monteverdi- und Mozart-Opern. Der
Duisburger Musikwissenschaftler Norbert

Linke hat eigens für diese Aufführung

eine kritische Version des Notentextes

hergestellt, und gemeinsam mit
Harnoncourt bemüht er sich, den
ursprünglichen Intentionen des Komponisten

möglichst gerecht zu werden. Um
zu belegen, dass dies beim «Zigeunerbaron»

einen Sinn hat, obwohl «die
spezifische Produktionsmethode von
Strauss es nicht zuliess, exakte und
dokumentarisch 'gültige' Partituren
vorzulegen», erläutert Linke, dass Strauss
diese 'Operette' selbst komponiert und
instrumentiert habe, um mit diesem
Stück erstmals «seine eigene Auffassung

von 'Operette' zu verwirklichen».
Alle früheren Operetten hatte Strauss,
wie Linke ausführt, gemeinsam mit
Richard Genée komponiert: «Voller Wehmut

erinnerte im Jubiläumsjahr 1894
Genée den Meister Strauss an jene
'schönen Tage..., wo wir uns musicalische

Einfälle theilten das rechte
Wort dazu suchten, sie systemisirten,
eintheilten, characterisirten, zuspitzten'.

Auch Strauss scheint diese Art der
Zusammenarbeit, die wir heute 'Teamwork'

nennen, als eine glückliche
empfunden zu haben.» Der «Zigeunerbaron»

präsentiert sich demgegenüber als
Originalwerk, wobei implizit angenommen

wird, dass das Originalwerk
wertvoller sei als die Gemeinschaftsarbeit. -
Ein Grenzfall, der Gelegenheit zu
grundsätzlichen Fragen über die Bedeutung

und Bewertung des «Originalwerks»

bietet: Fragen, die in letzter Zeit
zunehmend diskutiert werden.

«Urtext»-ldeologie
Im Grunde ist es ein interessantes
Phänomen, dass die Urtext-Welle, die
mittlerweile schon etwas angejahrt ist, sich
nun auch auf die Operette ausdehnt.
Heisst dies, dass einzelne Operetten nun
endlich Einlass im Olymp der Hochkunst

finden sollen, oder heisst es
vielmehr, dass diese Gattung, oder ihre
traditionelle Ausführung, endgültig tot ist?
Wenn man Harnoncourts Erinnerungen
an seine Zeit als Orchestermusiker liest
und seine schmerzhaften Erfahrungen
mit einer verschlampten Wiener Operette

nachvollzieht, ist man geneigt, beides

zu bejahen. Seine Grunderfahrung
als mitdenkender Instrumentalist, der
festzustellen glaubt, dass viele
aufführungspraktische Gewohnheiten nicht
mehr lebendig sind, muss man sicherlich

ernst nehmen. Jedenfalls strebt er
im Operetten-Bereich eine Veränderung
an, die in ähnliche Richtung geht wie
seine Mozart-Auffassungen. Das
Ernstnehmen der Operette scheint mir der
wichtigste und fruchtbarste Aspekt dieser

Wiederbelebung - ohne Zweifel ist
es von Vorteil, wenn die Quellen vor
einer Einstudierung überhaupt einmal
angesehen werden; bei einer «quellentreuen»

Aufführung stellt sich
allerdings die Frage, ob der eingeschlagene
Weg richtig ist oder ob hierdurch nicht
eine Tradition endgültig verlorengeht,
deren letzten Rest man vielleicht retten
sollte:
Im «leichten» Musiktheater hat sich
bislang eine Entstehungs- und
Aufführungspraxis gehalten, die noch vor
hundert Jahren ganz selbstverständlich
zu jeder Art Oper (und nicht nur der
Oper) gehörte: Der Notentext, an dem
oft mehrere gemeinsam gearbeitet hatten,

wurde bloss als Grundlage gesehen,
die man je nach Aufführungsrahmen
ohne weiteres verändern konnte. So hat

17



sich auch der «Zigeunerbaron» im Laufe

seiner Aufführungsgeschichte stetig
verändert und dem Zeitgeschmack
angeglichen, «im Wechselspiel von
Effekt, Bearbeitung, Publikumsreaktion
usw.», wie Harnoncourt es formuliert.
Noch heute gibt es spezialisierte
Operetten-Kapellmeister, die sich einem
Stück ganz anders nähern als der
Operndirigent einem Mozart-Werk. Die
Operette ist als «Werk» keine Konstante,

sondern ein auf den Wellen der Mode
schwimmender lebendiger Organismus;

sie verändert sich mit ihrer
Aufführungsgeschichte. Einen Gegensatz
von Original und Bearbeitungen
herauszuarbeiten, ist hier eher fragwürdig,
denn unser landläufiger Begriff der
Bearbeitung ist, ästhetisch betrachtet, nur
als Paradox zu gebrauchen: Bearbeitung

ist ein «Original im Original», die
Affirmation oder Negation des Originals,

indem man ein neues Original aus
ihm macht. Dieses Paradox pflanzt sich
fort bis zur «Originalinterpretation» der

«grossen Interpretenpersönlichkeit».
Die Operette befindet sich gar nicht in
diesem Spannungsfeld, und es ist eher
schade, wenn man sie hier hineinzieht.

Verlust der
«gemeinsamen Sprache»
Unser modernes Bedürfnis nach der
Wiedergabe eines Werks im Urtext
hängt mit der Ideologie des Originalwerks

zusammen. Es wird vorausgesetzt,

dass der Komponist eines solchen
Werks eine sehr persönliche Tonsprache
entwickelt hat, die durch fremdes
Hinzutun nur verwässert werden kann. Der
«Teamwork»-Gedanke, der sich hinter
der gemeinsamen Herstellung, der
nachträglichen Veränderung, der
improvisierenden Ausschmückung von
Musikstücken verbirgt, hat jedoch auch
einen Eigenwert. Er war, wie gesagt,
noch vor dem Ersten Weltkrieg in jeder
Art von Musik präsent, ohne dass er
durch Improvisationskonzepte oder
mehrdeutige Notationstechniken zum
Thema gemacht und damit künstlich
hätte belebt werden müssen. Er ist seither

in die Unterhaltungsmusik
abgedrängt worden und steht seit einigen
Jahrzehnten grundlos als Zeichen für
schlechte Qualität. Sogar berühmten
historischen Bearbeitungen, wie Buso-
nis Bach-Versionen, begegnet man mit
einem gewissen Naserümpfen.
Die Komposition als Gemeinschaftswerk

setzt eine Tonsprache voraus, die
allen geläufig ist, so dass verständige
Musiker in der Lage sind, dieses
«Werk» zu verändern, ohne die
Substanz zu zerstören - wenigstens im
Verständnis ihrer Zeitgenossen. Busoni
hat wohl sicherlich einiges missverstanden

an Bach, aber er konnte darauf
zählen, dass die Musikwelt seiner Zeit
ähnliche, mehr oder weniger ungebrochene

Vorstellungen vom wohlklingenden
Tonsatz hatte wie er selbst. So war

es vielleicht ein Missverständnis, aber
weitgehend ein gemeinsames. Die Ideologie

des Originalwerks hat in der neueren

Musik mehr und mehr den Verlust
der gemeinsamen Sprache zur Folge

gehabt. Heute sind wir kaum gescheiter,
aber wir haben verschiedene Schubladen,

in die wir unser Verständnis oder
Missverständnis von Bach und Busoni
einordnen. Die «gemeinsame Sprache»
ist dagegen in der Operette, an der
Schwelle zwischen «niedriger» und
«hoher» Kultur, noch erhalten geblieben,

als sie andernorts schon längst
verloren war.
Bei Monteverdi, dessen Opern ohne
«Bearbeitung» gar nicht aufgeführt
werden können, weil meistens nur
Gesang und Bass notiert sind, hat
Harnoncourt versucht, die «Sprache» einer
längst vergangenen Zeit hypothetisch
wiederzubeleben. Ein ähnlich kreativer
Ansatz, und dies in einer musikalischen
Sprache, die zumindest teilweise noch
lebendig ist, liesse sich auch für die
Operette wünschen.

Die sogenannte
«Kopistenwillkür»
Doch zurück zur kritischen Ausgabe des

«Zigeunerbarons»: Wie zu erwarten,
entspricht er doch nicht in jeder
Hinsicht den Vorstellungen vom Originalwerk.

«Mit einer nur musikwissenschaftlich

orientierten Einstellung kann
man der zahlreichen Probleme nicht
Herr werden», räumt Linke ein. Was
er in seinem Revisionsbericht als
verwirrende «Eigentümlichkeiten der
Strauss-Diktion» bezeichnet, ist mir
von meiner Beschäftigung mit
Offenbach-Operetten wohlbekannt; es sind
offenbar generelle Eigenschaften dieser
Art Musik in dieser Zeit; sie geben Auf-
schluss über den Entstehungsprozess
und seinen zeitlichen und ökonomischen

Rahmen, der grösstmögliche
Arbeitsersparnis erforderte. Repräsentativ
dafür ist die Problematik der «Faulenzer»

(siehe Titelseite) in den
Originalpartituren, die oftmals trotz Harmoniewechseln

fortgeführt werden. Die
Kopisten waren - sofern man gute hatte -
mitdenkende Musiker, von denen man
unter grossem Zeitdruck (und das war
der Normalfall) eine gewisse Mitarbeit
verlangte. Wenn bei Begleitfiguren oder
-akkorden auch bei Harmoniewechseln
die Faulenzer weitergeführt wurden, so
ist dies nicht unbedingt ein Versehen des

Komponisten, sondern kann auch eine
Aufforderung an den Kopisten sein, den
Harmoniewechsel in den Stimmen
selbst auszuführen. Um Zeit zu sparen,
wurde es dem Kopisten also mitunter
überlassen, die Stimmführung, die Lage
der Akkorde zu bestimmen, oder
abzuwägen, welche Doppelgriffe man etwa
den Streichern zutrauen konnte. Ähnlich

verhielt es sich mit manchen
Schlagzeugstimmen. Wenn die Pauken
nur auf einer Tonhöhe notiert waren,
hiess das nicht, dass nur auf einer
gespielt wurde; sondern der Kopist sollte
jeweils selber die Pauke auswählen, die
zur Harmonie passte. Parallelstellen zu
überwachen und eventuell auch be-
wusst zu variieren, konnte ebenso eine
Aufgabe des Kopisten sein.
«Verschlimmbesserungen» oder eigenmächtige

Änderungen, die uns heute als un-
fassliche Kopistenwillkür erscheinen,

18



Szenenfoto von der Zürcher Inszenierung des «Zigeunerbarons»
Photo Schlegel & Egle

sind meist nur «Unfälle» bei der normalen,

vom Kopisten erwarteten Mitarbeit.

Improvisation
Eine Ebene weiter waren auch der
Kapellmeister und der ausführende
Instrumentalist zur Mitarbeit durchaus
angehalten. Wenn eine ganze Nummer
hindurch im Part des Schlagzeugers nur
Faulenzer standen, hiess das nicht
unbedingt, dass immer derselbe Takt
wiederholt werden sollte. Wie es heute noch
im Jazz-Schlagzeug üblich ist, konnte
diese Notationsweise auch als Aufforderung

zur improvisierenden Variation
gedacht sein. Nicht selten wurde auch
absichtlich Skizzenhaftes in der Partitur
erst vom Dirigenten zusammen mit den
Sängern und Instrumentalisten während
der Proben ausgearbeitet und höchstens
in den Stimmen, nicht aber in der
Partitur festgelegt. Die autographe Partitur
ist daher nicht immer ein absoluter
Massstab, sondern wurde stellenweise
nur als Arbeitsgrundlage verstanden.
Sänger, aber auch Instrumente, die nicht
chorisch spielten, konnten selber die
Initiative ergreifen und in Solopassagen
passende Verzierungen anbringen.
Davon wissen wir heute nur noch wenig;
wir kennen vor allem die Klagen der
überdurchschnittlichen Komponisten
über die Eigenmächtigkeiten der
Ausführenden. Solcherart Klagen muss man
aber entgegengesetzt interpretieren:
Klagen über improvisierende
Generalbassspieler im Barock besagen nichts
weiter, als dass das Improvisieren
damals eine fundamentale Bedeutung in
der Musikkultur hatte, gegen die sich
ein Komponist behaupten musste. (So

wie die Sinnenfeindlichkeit der
spätmittelalterlichen Kirche nichts anderes
bedeutet, als dass die Gesellschaft damals
recht lebensfroh gewesen sein muss.)
Alle Eingriffe in das «Werk» gelten heute

in der E-Musik als Inbegriff der
Schlamperei; darüber vergisst man
allerdings, zwischen dem Prinzip und
seiner Ausführung zu unterscheiden.
Gewiss sind auf diese Art einst viele
«Originalwerke» missverstanden und
entstellt worden - andere wurden
tatsächlich verbessert; mit vielen Opern,
auch solchen, die sich noch heute im
Repertoire halten, ist das so. Es können
auf allen Ebenen sehr gute und qualifizierte

Musiker sein, die «eigenmächtig»
handeln, und im Idealfall hat hier jeder,
vom Komponisten über den Arrangeur
und den Kopisten bis hin zum
Kapellmeister und Orchestermusiker, die
Möglichkeit, sich kreativ in die Sache
einzubringen, das Endprodukt zu
bereichern, was Ausführende und Zuhörer
gleichermassen befriedigen kann -
vorausgesetzt, sie sprechen und verstehen

die gleiche «Sprache».

Gelähmte Interpreten
Die Apathie vieler ausführender Musiker

im heutigen Opern- und Konzert-
betrieb hängt nicht unwesentlich mit
dem Begriff des Originalwerks, mit der
aufgezwungenen Verwirklichung des
fremden Willens zusammen. Dieser
innere Konflikt wird durch die Tatsache
verschärft, dass die Musiker heute
allgemein gebildeter und technisch
versierter, auch organisierter, mächtiger
und teurer sind als jene, die einst
Beethoven zur Verzweiflung gebracht

haben, oder noch jene, aus denen
Wagner und Mahler die erwartete
Leistung regelrecht herausprügeln mussten

- und damals noch konnten. Heute ist
das nicht mehr möglich und auch meist
nicht mehr nötig. Die Zeit des «grossen
Interpreten», den man als Leitfigur
betrachtete, scheint aber vorbei zu sein.
Das «Werk» in der übersteigerten
Bedeutung, die man ihm beimisst, hat
keinen rechten Gegenpart mehr. Die
Eigeninitiative der Musiker ist trotz
ihrer hohen Qualifikation gelähmt, und
der Dirigent eines mächtigen Orchesters

steht nur noch äusserlich und auf
den Cover-Fotos da als der grosse
Macher. Profilieren kann er sich noch,
indem er die Originale noch originaler
wiedergibt als bisher, was an sich eine
fade Angelegenheit ist, oder, wie ich es
bei Harnoncourt vermute (und bewundere),

indem er gerade dies als Vorwand
nimmt, um seine eigene Ästhetik
durchzusetzen. Doch dies ist Harnon-
courts individuelle Taktik, die besser
nicht Schule machen sollte. Förderung
der kreativen Eigeninitiative müsste
von unten, beim ausführenden Musiker
ansetzen und jedem in der Hierarchie
einen Spielraum lassen. Bei vielen
alternativen Kammermusik-Ensembles, die
sich mit neuer Musik befassen, lassen
sich heute solche Ansätze erkennen.
Warum nicht die Operette - wenn sich
der Wert dieser Tradition wieder be-
wusst machen liesse - aus diesem
Blickwinkel anpacken?

Fazit
Natürlich besteht immer die Gefahr,
dass viele - auch gute - Köche den Brei
verderben, auch ist ein gewisses Mass
an «persönlichem» Ausdruck in jeder
Komposition wünschbar, damit sie ein
Gesicht und damit eine Ausstrahlung
auf Ausführende und Publikum hat; die
Wahrheit liegt sozusagen in der Mitte:
weder in einem dogmatischen Begriff
vom Originalwerk, noch in einer
gleichgültigen Haltung gegenüber
willkürlichen Veränderungen, die alte
Zusammenhänge auflösen, ohne neue zu
schaffen.
John Cage erteilt mit seinen «Europe -
ras»-Opern, deren erste zwei im Rahmen

der diesjährigen Junifestwochen
im Zürcher Opernhaus laufen werden,
dem Originalwerk eine Absage. Als
Komponist versagt er sich jeden Ein-
fluss auf das Geschehen. Die Sänger
singen ihre Lieblingsarien; Opernre-
pertoire wird zusammenhanglos, in
beliebig wechselnder Dekoration vorgeführt,

der einzige Verbindungspunkt ist
der gleichzeitige Ablauf am gleichen
Ort, bewusst gemacht durch eine für alle
sichtbare Uhr. Damit sollen nicht
wiederum jene Konventionen gebrochen
und traditionelle Pfade verlassen werden,

die seit mehr als siebzig Jahren
Zielscheibe der Avantgarde sind - das
wäre wenig originell und allzu billig; es

zeigt vielmehr, ironisch auf sich selbst
bezogen, dass das Originalwerk in der
heutigen, extremen Ausprägung am
Ende ist.

Mathias Spohr

19


	Originalwerk versus Teamwork = Version originale contre œuvre collective

