
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1991)

Heft: 28

Artikel: Die "Marseillaise" : zwischen absolutistischem Signal und
revolutionärem Signet = La "Marseillaise", appel absolutiste et
révolutionnaire

Autor: Haefeli, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-928133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-928133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «Marseillaise»: zwischen absolutistischem Signai
und revolutionärem Signet

Warum gerade jetzt ein Aufsatz über die «Marseillaise»? Die
Bicentenaire-Feiern des Beginns der Französischen Revolution
sind längst vorbei; die «Marseillaise» selbst wird erst nächstes
Jahr zweihundert Jahre alt sein! Darauf könnte die Gegenfrage
gestellt werden: Warum immer dieses konforme Verhalten, nur
in durch das Dezimalsystem künstlich gesetzten Jubiläumsjahren

über ein historisches Ereignis, einen Menschen oder ein
kulturelles Werk nachdenken zu dürfen? Sollte nicht vielmehr
ein durch die Sache selbst gewecktes Interesse und Bedürfnis
Anlass sein, sich auf sie einzulassen? Anstoss zu diesem Aufsatz
gab u.a. der «Versuch, die 'Marseillaise' zu analysieren», von
Theo Hirsbrunner in Dissonanz Nr. 20/Mai 1989, der dem Autor
ein Anfang, aber eben nur ein Anfang1 zu sein scheint, der
kritisch weiterzuführen ist.

üc
3

15
co

<75

E
0£
O
<2

%

o
</)

£
m

c
0£ü
0
5 0
N C

!></>
0

E
0

10

O
>
0

«

in

S) :<u

£§
10 "S iS

S3 '
s

ô'râ
cin

o> 3
V S
« >

n o>

H

Von Toni Haefeli

«Dieses revolutionäre Te Deum2 hat etwas Trauriges,
Ahnungsvolles, wenn es auch noch so mutig vorgetragen
wird.» Goethe

Die «Marseillaise» ist die einzige
historische Nationalhymne, die spontan
entstanden ist, (ursprünglich) die Sache des
Volkes vertritt und nicht irgendeiner
Obrigkeit huldigt, deshalb auch sofort
«von unten», von breitesten
Volksschichten übernommen, verändert und
zum Ausdruck der eigenen kollektiven
Bedürfnisse gemacht wurde und in Text
und Musik einen aufrührerischen Impetus

hat, der heute noch nachempfunden
werden kann3. Sie ist, um Ernst Blochs
Wort über das Trompetensignal im «Fi-
delio» abzuwandeln, das erste weltliche
«Dies irae» für die Mächtigen und
«Tuba mirum spargens sonum» für die
Unterdrückten und Freiheitswilligen.
Ihre begeisternde Wirkung war gewaltig,

und ihre anstachelnde Funktion, nur
mit Schlachtgebrüll z.B. der Schweizer
in grauer Vorzeit vergleichbar, muss
tatsächlich von militärischer Bedeutung
gewesen sein: Während der Abwehrkämpfe

gegen die konterrevolutionären
Armeen halb Europas und dann leider
auch während der Kriege, die Napoléon
I. zum Herrscher über Europa werden
Hessen, hatte sie wesentlich mitgeholfen,

die französischen Armeen von Sieg
zu Sieg zu führen. In den Revolutionskriegen

der jungen Republik (ab 1792)
forderte deshalb ein General: «Senden
Sie tausend Mann Verstärkung oder
tausend Exemplare der Marseillaise.
Ohne Marseillaise werde ich mich mit

einem doppelt so starken Feind schlagen.

Mit der Marseillaise werde ich
einen viermal so starken Feind schlagen.
Wenn es not tat, eine feindliche Batterie
im Sturm zu nehmen, wenn es galt, ein
palisadenbewehrtes und mit Kanonen
bestücktes Vorwerk zu stürmen; wenn
unsere Regimenter vom Feuer der
feindlichen Geschütze zerschlagen
waren, wenn die Reihen der Infanterie
wankten oder sogar zu weichen
begannen, stellte sich ein Abgeordneter
mit der Trikolore um den Leib oder ein
General, den Hut auf den Degen ge-
spiesst, an die Spitze und stimmte mit
starker Stimme die bekannte Strophe an
'Allons enfants de la patrie' oder die
Strophe 'Amour sacré de la patrie'. Und
die Soldaten, von wilder Begeisterung
gestärkt, wiederholten das Lied, schlössen

wieder die Reihen, warfen sich in
den Kampf und eroberten die feindlichen

Bastionen.»4 In dem Lied «La
Veuve du Républicain» heisst es, dass
durch den Gesang der «Marseillaise»
sogar das «Donnern der Kanonen übertönt»

worden sei. Als Rouget de Lisle,
der Schöpfer der «Marseillaise», 1797
nach Hamburg kam, fühlte Friedrich
Klopstock sich veranlasst zu fragen, wie
Rouget «Deutschland betreten dürfe, da
sein Gesang doch 50'000 Deutsche
erschlagen habe»5, und prophezeihte, dass
die Senseschneide der französischen
Revolutionshymne als Schnitterin Tod
«aber noch keineswegs abgestumpft»
sei. Ähnlich klagte August von Kotze-
bue den «Marseillaise»-Autor an: «Er

4



ist ein grausamer Barbar, der mit seinem
Lied unzählige meiner deutschen Brüder

umgebracht hat.»5
Die Tendenz, die «Marseillaise» zu
personifizieren, wird in folgenden Zitaten
noch deutlicher. So hiess es etwa, dass
sie, kaum ein Jahr alt, «die Schlacht von
Jemappes gewonnen» habe; Napoléon I.
differenzierte später: «Ich habe die
Schlacht gewonnen, die 'Marseillaise'
teilte mit mir das Kommando», was ihn
allerdings nicht daran hinderte, sie zu
verbieten. Auch Napoléon III. liebte sie
nicht. 1870 erinnerte er sich aber an ihre
anstachelnde Wirkung und liess sie vor
dem deutsch-französischen Krieg wieder

zu, damit seine Armee von ihrer
Macht profitieren konnte. Die
oppositionellen Sozialisten jener Zeit reagierten

mit Recht verbittert und enttäuscht:
«Man lässt die 'Marseillaise' singen
wie man vor der Schlacht Schnaps
verteilt, um die Soldaten betmnken zu
machen. Sollen sie doch die 'Marseillaise'
singen, wir wollen sie nicht mehr. Sie ist
zum Feind übergelaufen.»6 Ebenso
entsetzt und personifizierend schreibt der
Schriftsteller Jules Vallès in einem
Roman: «Sie erfüllt mich mit Abscheu,
eure Marseillaise von heute. Sie ist zum
Lobgesang des Staates geworden. Sie
reisst keine Freiwilligen mit, sie führt
Truppen an. Das ist nicht das Sturmläuten

der wahren Begeisterung, das ist
das Gebimmel am Halse des Schlachtviehs.»6

Mit den Hinweisen auf Napoléon I. und
III. ist schon angetönt, was am Anfang
der Republik der Musiksachverständige
im Rat der Fünfhundert, Leclerc,
ahnungsvoll voraussagte: «Die Marseillaise

und das Lied 'Ça ira' werden
unsterblich bleiben, ganz gleich, welches
Schicksal die Musik erfahren und welche

Revolutionen sie erleben sollte.
Gewiss, der Usurpator, der in zwanzig
Jahren die gegenwärtige Regierung zu
stürzen beabsichtigt, wird - sofern er
auch nur das geringste Geschick besitzt

- damit beginnen, die erwähnten
elektrisierenden Gesänge ihrer Lebenskraft
zu berauben, und, um sie besser ins ewige

Vergessen zu tauchen, die Prinzipien
umwerfen, nach denen sie komponiert
wurden.»7 Leclerc bekam gleich doppelt

recht: Die «Marseillaise» wurde ab
und zu von den bürgerlich-konservativen

Reaktionären zum Ausdruck ihres
Chauvinismus missbraucht, Napoléon
I. und III. wollten sie ausradieren oder
mit ihr ihre Herrschaft affirmieren
lassen, sie wurde 1879 unter Berufung auf
das Gesetz von 1795 endgültig zur
französischen Nationalhymne erklärt -
und doch hat sie wenig teil an jenem
Hymnenunwesen, das Konrad Boehmer
folgendermassen geisselt: «Hymnen,
das sind jene abscheulichen Ausflüsse
nationaler Borniertheit, jene musikalischen

Inkarnationen reaktionärer
Gemeinschaftlichkeit, wie sie in beinahe
allen Ländern der Erde bei offiziellen
Anlässen zum höheren Lobe niederen
gesellschaftlichen Bewusstseins
zelebriert werden.»8
Nein, die «Marseillaise» bleibt bis heute
tönendes Symbol für den Kampf der

Unterdrückten gegen ihre Unterdrük-
ker; ihr Anfang, obwohl (oder gerade
weil?) er auf einen weit verbreiteten
Melodietopos zurückgeht - davon später

-, wurde und wird von breitesten
Schichten auch ausserhalb Frankreichs
sofort erkannt. Zwar ist sie als einigender

Kriegsgesang entstanden; sie ruft
aber zur Gegengewalt, zur Verteidigung
der Freiheit gegen die Söldnerheere
konterrevolutionärer europäischer
Monarchien auf, und als solche - das
erkennt auch Hirsbrunner- richtet sie sich
an die vom Verlust der jungen Freiheit
bedrohten Volksmassen selbst, die in
ihrem eigenen Interesse sich zum Volksheer

zusammenschliessen sollen: «Aux
armes, citoyens! Formez vos bataillons!
Marchez, marchez!» Es geht also letztlich

nicht um Kriegslust, sondern um
den Drang nach Freiheit; und das spürte
Napoléon I., erst einmal an der Macht,
ganz genau, als er mit vielen Errungenschaften

und Symbolen der Revolution
auch die «Marseillaise» abschaffen und
durch eine andere Hymne ersetzen
wollte. Mit Ausnahme einer kurzen Zeit
unter dem «Bürgerkönig» Louis-Philippe

und eben 1870 war es bis 1879
offiziell bei strenger Strafe verboten,
die «Marseillaise» in Frankreich zu
singen. Nur in den Revolutionsversuchen

von 1830, 1848 und 1871 (hier
zusammen mit der ähnlich spontan
entstandenen, künstlerisch wertvollen und
symbolträchtigen «Internationalen»)
wurde das Verbot bezeichnenderweise
durchbrochen und die «Marseillaise»
ebenso erneut zum Symbol der
freiheitsdurstigen Französinnen und
Franzosen, wie sie ihren Kampfgeist anfachte.

Eduard Hanslick fasst diese
Wellenbewegungen in ein treffendes Bild:
«Von allen Regierungen niedergehalten,

schnellte das Lied mit verdoppelter
Federkraft bei jeder neuen Revolution
empor, um dann mit dieser Revolution
selbst wieder gemassregelt zu
werden.»9 Hector Berlioz erzählt in seinen
«Mémoires» farbig, wie er in der
Julirevolution 1830 einmal auf der Strasse
einige aufforderte, die «Marseillaise»
zu singen, und wie alsbald eine tausendköpfige

Volksmenge mit solchem
Enthusiasmus einstimmte, dass er selbst,
von dem Eindruck überwältigt,
ohnmächtig (sie!) zu Boden gefallen sei.
Sein gewaltiges Arrangement der
«Marseillaise» für grosses Orchester
und Doppelchor liess er mit der
Aufforderung, «Alles, was eine Stimme, ein
Herz und Blut in den Adem hat», und
der Widmung «an den Autor dieser
unsterblichen Hymne» wenige Wochen
nach der Julirevolution in Paris druk-
ken. Hanslick wiederum war dann
1878, als das Volk das Singen der
«Marseillaise» sich buchstäblich erzwang,
selbst mit dabei: «Die Blechmusik auf
dem Wagen intoniert die 'Marseillaise',
und das Volk, (zu Tausenden) Kopf an
Kopf dichtgedrängt, singt sie begeistert
mit. Jubelnder Hurrahruf nach jeder
Strophe - ich weiss nicht, wie oft die
Hymne wiederholt wurde. Auf anderen
Plätzen dasselbe Schauspiel bis in die
tiefe Nacht hinein.»10 Oder ein anderer

Augen- und Ohrenzeuge: «Die Wirkung
war unbeschreiblich! Es war, als ginge
ein einziger, mächtig magnetischer
Strom durch die vielen hunderttausend
menschlichen Wesen; als hätten mit
einem Male nur die Gefühle der Freude,
des Glückes und Entzückens Raum in
ihrer Brust, als Alt und Jung, Gross und
Klein in den Refrain mit einstimmten.
Es war ein entzückendes Chaos jubelnder,

jauchzender, schluchzender, einander

umarmender, küssender Wesen;
Männer und Frauen im Festkleid und
Bluse, Greise und Jünglinge
umarmten sich im Übermasse ihrer Freude,
als seien sie von nun an von dem
furchtbaren Alpe der Reaktion und Ty-
ranei befreit.»11
Weitere Belege dafür, dass die
Botschaft der «Marseillaise» von den
Herrschenden gefürchtet wurde und schwerlich

für ihre Zwecke umfunktioniert
werden konnte, aber auch dafür, dass ihr
subversiver Sinn supranational und
(bislang) zeitlos ist, sind ihr unzähligen
Kontrafakturen (hier: neue Textunterlegung

bei gleicher Melodie). Unter den
Hunderten (allein bis 1804 sind mehr als
zweihundert nachgewiesen) von
Neutextierungen gibt es kaum reaktionäre
oder gar faschistische, dafür umso mehr
Adaptionen der Arbeiterbewegungen
verschiedener Länder. In Deutschland,
wo das Singen der «Marseillaise» bis
1848 auch streng untersagt war, entstanden

so beispielsweise 1849 die «Reveille»

(«Frisch auf, zur Weise von Marseille»)

von Ferdinand Freiligrath, 1864 die
«Arbeitermarseillaise» von Jakob Au-
dorf und ungefähr in der gleichen Zeit
die «Achtstunden-Marseillaise» von
Arbeiterdichter Emst Klaar. Diese
Textautoren mögen dabei vielleicht den
Gedanken von Heinrich Heine
aufgegriffen haben, der in seinen
«Zeitgedichten» aus Paris nach Deutschland
schrieb: «Deutscher Sänger! Sing und
preise/deutsche Freiheit, dass dein Lied/
unsrer Seelen sich bemeistre/und zu Taten

uns begeistre,/in Marseillerhymnen-
weise!»12 Natürlich wurden auch
Sonderinteressen an die Marseillaisemusik
gekoppelt (am berechtigsten wohl die
«Marseillaise des femmes»: «Allons, il
faut que ça finisse! / Messieurs, votre
règne est passé! / Il faut que ma voix
retentisse!/Et sauve un sexe terrassé!»)
oder gar Parodien im landläufigen Sinne

des Wortes verfasst (z.B. die
«Marseillaise des buveurs»: «Allons enfants
de la bouteille/Le jour de boire est
arrivé,/contre nous du jus de la treille,/Tous
les ceps se sont élevés.»)13. Aber
meistens erklang sie in Freiheitskämpfen,
war gar im Konzentrationslager eine
Mutmacherin14 und schien Giscard
d'Estaing, dessen gekaufter Adelstitel
gut dazu passt, noch vor kurzem weiterhin

so aufmüpfig zu tönen, dass er eine
domestizierte Version (Wegfall vieler
punktierter Rhythmen15, langsameres
Tempo, weniger Blech in der
Instrumentation usw.) ausarbeiten liess und
dem französischen Volk verordnete...
Im Gegensatz dazu waren südamerikanische

Staaten von der Vorwärtsdynamik,
dem aufbegehrenden Gestus der

5



«Marseillaise» angetan und nahmen sie

zum Vorbild für ihre Nationalhymnen,
nachdem sie formell aus der kolonialen
Abhängigkeit entlassen worden waren.
(Dass die Hymnen dann bald zu Etiketten

reaktionärer, von Europa/USA
abhängiger oligarchischer Regimes verkamen,

steht auf einem anderen Blatt!)
«Non. La 'Marseillaise' n'est plus
seulement le chant national de la France: il
devient, dans toutes les circonstances
opportunes, le chant national de tous les
peuples, de toutes les nations impatientes

de secouer le joug du despotisme, de
toutes les nations où le peuple veut
s'affranchir de la tyrannie et de

l'esclavage. Cet hymne immortel a fait
maintenant le tour du monde, et partout
on se le réserve pour les occasions
solennelles, pour les manifestations
patriotiques, pour les crises politiques et
sociales. C'est un drapeau mélodique,
mais aussi un emblème terrible qui fait
trembler les tyrans, qui ranime le courage

et l'espérance dans le cœur de ceux
qui souffrent et qui sont humiliés. C'est
pour cela que la 'Marseillaise' survivra
à toutes les catastrophes, à toutes les
commotions sociales et politiques, et
sera toujours l'étendard béni sous lequel
viendront s'abriter ceux qui auront soif
d'indépendance et de liberté.»16

Traurig und mutig zugleich
Dass nach dem Wort von Valéry ganz
andere Kräfte als ein «Verfasser» allein
an einem Werk arbeiten, dass dessen
empirisches Subjekt, der Künstler, als
Stellvertreter des Gesamtsubjekts
agiert, als «Funktionär der je ihm sich
stellenden Aufgaben» (Adorno), dass
damit sich die Absichten eines Werkes
nicht in denen seines Autors erschöpfen,
gilt für die «Marseillaise» ganz besonders.

Ihr Verfasser, Rouget de Lisle, war
nämlich gar nicht jener glühende
Anhänger der Republik, als den ihn das
Volk verehren sollte und zu deren Te
Deum seine Hymne bald wurde.
Tatsächlich war er Verfechter der konstitutionellen

Monarchie, und seine Hymne
war als Armeelied gegen die
anmarschierenden Österreicher und Preussen,
die den Absolutismus in Frankreich
rekonstituieren wollten, gedacht und nie
als Massenlied im Kampf für die Repu¬

blik. De Lisle, Berufsoffizier und als
Violinist, Komponist17 und Dichter ein
begabter Dilettant - eine Art begnadeter
Liedermacher -, weigerte sich, die
Absetzung des Königs im September 1792
anzuerkennen, wurde deshalb entlassen
und kam nach der Hinrichtung Ludwigs
XVI. gar für mehr als ein Jahr ins
Gefängnis, aus dem er erst nach dem Sturz
Robespierres freikam. Ein Paradox:
Während Rouget, von den Republikanern

des Royalismus verdächtigt,
eingekerkert war, machten diese seine Hymne

zum Preislied der Republik! Keines
von de Lisles Lieder huldigt aber der
Republik; dafür verflucht er in seinem
musikalisch schönen, aber textlich
schwachen «Chant du Neuf Thermidor»18

Robespierre, mit dessen Absetzung

ironischerweise auch die
«Marseillaise» ein erstes Mal verboten wurde,

verherrlicht in seinem «Chant du
combat» den 18. Brumaire19 1799, den
Tag des Staatsstreiches, der Usurpation
Napoléons, als den «grossen Tag», der
der Republik ein Ende gemacht habe,
und besingt noch 1814 die Rückkehr
Ludwigs XVIII. nach Frankreich in
«Dieu conserve le roi, l'espoir de la
patrie».
Das alles ist ernüchternd und
enttäuschend - und wird bis heute in Frank¬

reich nicht gerne gehört, ja unterdrückt.
Es erklärt auch gewisse Theorien über
die Diskrepanz zwischen Text und Musik

in der «Marseillaise». So meint
Hanslick: «Die bewegende Kraft eines
patriotischen Liedes geht immer
zunächst vom Gedicht aus. (Und so ist
es) wirklich der Inhalt der 'Marseillaise'
selbst, was sie als Volkshymne bedenklich

macht. Ihr poetischer Inhalt, nicht
ihr musikalischer, denn die Musik an
sich, ohne faktische oder Ideen-Assoziation

mit bestimmten Worten, ist -
was man auch darüber faseln mag -
niemals blutgierig, auch niemals
republikanisch oder revolutionär. Vermöchte

man die Worte der 'Marseillaise' aus
dem Gedächtnisse des Volkes zu
wischen und ihr andere zu unterlegen, die
pathetisch kräftige Melodie würde zum
Singen und Marschieren, aber nimmermehr

zum Morden aufmuntern. Aber
diese Worte! Das Gedicht der 'Mar-

Die Nacht des IX. Thermidor (zeitgenössischer Kupferstich)

6



seillaise ' ist ein wild kriegerisches, ist
rachedurstig, grausam; kaum mehr als
die ersten zwei Zeilen kann man heute
(1878) stehen lassen.» Das Volk aber,
das sich am 30. Juni 1878 das Singen der
«Marseillaise» erzwang, sei, so fährt
Hanslick fort, von Friedensliebe
überströmt gewesen; das «wilde Lied» habe
die «Bajonette seiner ursprünglichen
Aktualität verloren»; niemand «beging
den kleinsten Exzess: Dieser Festtag hat
den schwerwiegenden Beweis geliefert,
dass ein feuriges Lied wie die
'Marseillaise' noch keine Explosion verursacht,

wenn nicht das revolutionäre
Pulver schon ringsumher aufgehäuft
liegt. Wir gelangen zu dem paradoxen
und trotzdem richtigen Schlüsse: Die
'Marseillaise' ist ein für friedliche Zeiten

ganz ungehöriger, um nicht zu sagen
anstandswidriger Schlachtgesang; aber
gerade diese Nichtübereinstimmung,
dieses Nichthingehören macht sie dann
tatsächlich ungefährlich. Verderblich
wird die 'Marseillaise' nur in jenen
politischen Gewitterstürmen, für die sie
passt, und verdiente somit erst dann
verboten zu werden, wenn sie sich nicht
mehr verbieten lässt.» Hanslick darf
nicht falsch verstanden werden: Sein
Herz schlägt für die republikanische
Idee, ihm ist die «Marseillaise»
persönlich teuer als Hymne der Republik,
«sei nun Rouget de L'Isle Royalist
gewesen oder gar Republikaner».20
Auch der heute zu Unrecht vergessene
Musikschriftsteller Lobe war republikanisch

gesinnt und weiss dennoch zu
differenzieren. Für ihn ist der Widerspruch

zwischen dem wilden Text, der
zur Verteidigung der jungen Freiheit
aufruft, und der gemessenen altmodischen

Marschmelodie im 4/4-Takt der
Urfassung, «in der an sich gar nichts
Feuriges, Stürmisches, Rachedurstiges
liegt», ein nur scheinbarer: «Das Lied
(Text und Musik) ist im Beginn der
Revolution entstanden; es richtet sich noch
an die königlichen Franzosen, die zwar
aus der alten Zeit herausgetreten sind,
vor denen aber die neue Zeit noch
verschleiert, von düsteren Wolken umhüllt
liegt. Friede den Hütten! klang es
tröstend durch das Land, und wie mit
Bedauern, nur aus Not, gegen die der
allgemeinden Regung entgegenstrebenden

Grossen, erhob sich dazwischen der
Drohruf: Krieg den Palästen! Sogar
der Feind sollte geschont werden. Die
Marseillaise selbst sagt: 'Von armen
Opfern schont des Blutes,/Die Zwang
nur waffnet gegen Euch.' Die Franzosen

von damals hatten die Knechtschaft
erst kürzlich abgeworfen, die Freiheit
war noch keineswegs gesichert.
Versetzt man sich in solche Stimmung,
so dürfte der vielfach gerügte Zwiespalt
zwischen den Worten und der Melodie
der Marseillaise wohl schwinden. Sie ist
ein Marsch für ein Volk von Brüdern,
das nicht aus Hass und Wut gegen den
Feind, sondern mit Bedauern über die
Notwendigkeit in den Kampf zieht
in banger Ahnung, wenn auch
entschlossen, fest und mutig. Ist sich
Rouget de Lisle alles Dessen bewusst
gewesen, als er seine Marseillaise

schuf? Aller Wahrscheinlichkeit
nach: nein!»21 Als begabter Dichter
habe er die Worte sehr bewusst fassen
können, als mässiger Komponist aber
die Töne eher instinkthaft gefunden22.
«Sans doute, Rouget de Lisle composa
d'instinct; sans doute, il fut pris d'un
moment de fièvre enthousiaste; sans
doute, il ne se rendit pas exactement
compte de ce qu'il faisait; sans doute, il
se sentit pendant une heure inspiré d'en
haut, transporté dans un idéal sublime et
dans un milieu surnaturel; et c'est pour
cela qu'il a fait une œuvre inimitable,
immortelle, et qu'il a pu s'écrier, comme

Horace: Exegi monumentum.»23
Aus der «Marseillaise» und ihrem Vortrag

ertöne ebenso Mut, die Revolution
zu verteidigen, wie auch Trauriges und
Ahnungvolles über den Kampf und seine

ungewissen Folgen - so der Tenor
von Goethe und Lobe. Lobe hätte aber
seinen richtigen Ansatz, das Lied sei für
die Franzosen der konstitutionellen
Monarchie von einem - wie wir jetzt
wissen - dezidierten Royalisten verfasst
worden, weiter verfolgen sollen24. Denn
könnte der Kontrapunkt von Mut und
Trauer nicht auch auf die unentschiedene

Lage der Revolution im Frühjahr
1792 bezogen werden - ein Stadium,
das den Republikanern zu wenig égalité
und zu sehr Triumph des bourgeois
anstatt des citoyen, den Royalisten aber,
also auch Rouget, zu viel Demokratie
und zu wenig Glanz der alten Monarchie

brachte? Und wären gerade diese
Trauer und damit die politische und
musikalische Herkunft de Lisles nicht
auch durch Analyse zu belegen?

Vom königlichen Signal zur
revolutionären Fanfare
Sehr schnell zeigt sich nämlich, dass in
der «Marseillaise» wie überhaupt in der
ganzen französischen Revolutionsmusik

Motive der vorrevolutionären
aristokratischen Militär- und Jagdmusik
aufscheinen. Diese Signale waren allgemein

bekannt, und die neuen
aufrüttelnden Texte Hessen sich bequem
mit den alten Melodien verbinden und
von breitesten Volksschichten singen.
Es handelt sich ja bei der Musik nach
1789 weniger um eine Revolutionierung

der musikalischen Faktur und
Sprache als um ein Besingen der Revolution

mit relativ traditionellen
Mitteln25. Von Rouget de Lisle mögen diese
Übernahmen bewusst, aus Sympathie
für Monarchisches ausgewählt worden
sein; aber auch die wirklich jakobinisch
gesinnten Komponisten von
Revolutionshymnen, die mangels einer eigenen
Sprache auf die bedeutungsvollen alten
Intervallfolgen zurückgegriffen haben,
machten nicht nur aus der Not eine
Tugend, sondern verwiesen damit,
vielleicht unbewusst, auf ihre musikalischen

Wurzeln26 oder stellten eine
melodische Floskel, die aus älteren Liedern
und Stücken bekannt ist, in einem kühnen,

bislang unbekannten Verfahren27 in
einen neuen Text- und Sinnzusammenhang

und gaben ihr so eine herausragende,
auf den geschichtlichen Zusammenhang

und Bruch hindeutende Relevanz.
Ausgeprägte Fanfarenklänge als Zitat
alter Jagd- und Militärsignale finden
wir in der «Marseillaise» in den Takten
2, 3, 9 und - zusätzlich in der etwas

7





späteren, noch heute gesungenen
Fassung — 19/21 (Beispiele 1 und 2). Auch
Méhuls «Chant du départ», nach der
«Marseillaise» die wichtigste revolutionäre

Hymne, beginnt mit dem Zitat
eines alten Signals, das für die französischen

und italienischen Freiheitslieder
des 19. Jahrhunderts überhaupt konstitutiv

werden sollte und etwa in der Ri-
sorgimento-Hymne par excellence, im
«Va pensiero»-Chor aus Verdis «Nabuc-
co», zu finden ist. Gleich an Melodien
Verdis wird sich Pierre Degeyter orientiert

haben, denn folgt seine
ausserordentliche, lange, differenzierte, wie aus
einem Guss geformte «Internationale»-
Vertonung nicht im ganzen Duktus und
am Refrainanfang wörtlich dem «Na-
bucco»-Chor und ist sie nicht tatsächlich

bester Verdi28 (Beispiel 3)?
Es handelt sich aber hier wie im folgenden

wohl um ein Schöpfen aus einem
Strom kollektiver musikalischer Erfahrung

und Modelle oder, bei konkreteren
Zitaten aus präexistenten Werken, um
unbewusste Reminiszenzen29 - und
nicht im geringsten um Plagiate. So ist
auch die «Marseillaise» keine unzulässige

Nachahmung früherer Musik,
obwohl weitere Anklänge an vorgegebene
Kompositionen in ihr immer wieder die
Frage aufkommen Hessen, ob sie wirklich

von de Lisle stammt oder nicht etwa
- als Meistgenannte - von Pleyel,
Méhul oder Grétry. Die Unsicherheit ist
vom Tisch30 - die «Marseillaise» ist von
Rouget de Lisle! Bezüglich Grétrys
angeblicher Autorenschaft haben wir dessen

eigene unmissverständliche Zeugnisse:

wäre er der Vertoner der Hymne
gewesen, hätte er nicht den ihm als
Verfasser der «Marseillaise»-Worte
bekannten Rouget 1792 anfragen können:
«Vous ne m'avez pas dit le nom du
musicien, est-ce Edelmann?» («Musicien»

meint hier natürlich Komponist.)
1797 stellte Grétry endgültig klar: «On a
attribué l'air des Marseillais (sic!) à moi
et à tous ceux qui ont fait quelques
accompagnements (z.B. Gossec-cf. Hirs-
brunner, TH). L'auteur de cet air est le
même que celui des paroles, c'est le
citoyen Rouget de Lisle.»31
Das heisst aber eben nicht, dass Grétrys
marschmässige Rhythmisierungen und
Instrumentierungen absolutistischer
Hofmusikmodelle nicht Rouget de Lisle
vielleicht direkt beeinflusst haben. So
waren Grétrys Varianten des weit
verbreiteten Topos g-c-d-e in der Oper
«Les Fausses apparences ou l'Amant
jaloux» (1778) (Beispiel 4) oder32 in der
Arie des Richard «Si l'univers entier
m'oublie» aus der Oper «Richard Cœur
de Lion» (1784) motivisch, gestusmäs-
sig und semantisch fast sicher de Lisles
Vorbilder. Der dritte Abschnitt der
Richard-Arie, «O souvenir de ma
puissance» (Beispiel 5), wo gedämpfte
Trompeten voller Schmerz an den
einstigen Ruhm des Helden erinnern und
damit Grétry als einer der ersten textbezogen

instrumentiert, evoziert am
deutlichsten die «Marseillaise», nimmt auch
deren von Gossec erfundene Einleitung
(cf. Hirsbrunner) vorweg und könnte,
zusammen mit der ganzen Arie, das

«Traurig-Ahnungsvolle» wie das
Mutig-Hoffnungsvolle der Revolutionshymne

bestimmt haben. Nach Abert
scheint zudem auch «aus dem Schlusschor

des Raoul Barbebleue uns sogar
bereits der heisse Atem der Marseillaise»

anzuwehen33. Überhaupt nimmt
Gossec in vielen Sujets seiner Opern
eine kämpferische Position ein, und der
«Raoul» (Uraufführung März 1789!) ist
ein musikalischer Bastillesturm des

später eindeutig republikanisch
Gesinnten. Es kommt zu einem weiteren
Paradox: Die Orientierung am Vergangenen

führt den Royalisten de Lisle
ungewollt zu Tönen des Aufbruchs, zur
Musik eines (viel älteren) virtuellen
Republikaners! - Rouget de Lisle
nimmt, wie Hanspeter Müller kürzlich
einleuchtend nachgewiesen hat34, überdies

signifikant Bezug auf Boccherinis
Flötenquintett op. 17/2 von 1773 (Beispiel

6), das er u.a. mit Pleyel zusammen
spielte, der Boccherini gut kannte und
de Lisle mit dessen Musik vertraut
machte. Allerdings variiert Boccherini
seinerseits alte Militärsignale und
-rhythmen und befragt deshalb die
gleichen Quellen wie viele andere, inklusive

des «Marseillaise»-Verfassers.
Falsch indes ist wohl die Hypothese,
dass de Lisle sich von Mozarts Klavierkonzert

in C KV 503 habe inspirieren
lassen. Vielmehr wage ich zu behaupten,

dass Mozart, der Grétry gekannt
und geschätzt hat und sich v.a. im «Figaro»,

wie Abert-Jahn überzeugend belegt
haben35, ausserordentlich stark auf
Grétry bezieht und aus dessen «Les

Fausses apparences» z.B. zwei Finale-
dramaturgien nachzeichnet, sich von
denselben Themen, die auch für de Lisle
wichtig waren, anregen Hess. So rekurriert

Mozart in Papagenos «Ein Mädchen

oder Weibchen» - unbewusst? -
auf Grétrys «Charmante Léonore»
(Beispiel 4) und im Seitensatz der
Orchesterexposition des erwähnten Konzerts

(Beispiel 7) wie auch in der selten
gesungenen Basilio-Arie (im «Figaro»
die Nummer 25) mit ihrem abschliessenden

(Pseudo-) Triumphmarsch (Beispiel

8) vielleicht ebenfalls auf die
«Charmante Léonore», noch mehr aber
wohl auf «O souvenir de ma puissance»
(Beispiel 5)36.
Die allgemein im Ohr haftenden
absolutistischen Militär- und Jagdsignale sind
also in Intervallstruktur und Semantik
verantwortlich für die subkutane
Verbundenheit von Grétrys Opern, Boccherinis

Kammermusik, Mozarts «Figaro»
und Klavierkonzert KV 503 sowie de
Lisles «Marseillaise». Deren individuellere

Wurzeln Hegen zudem in Grétrys
«Richard» und Boccherinis Flötenquintett,

aber auch die scheinbar der
«Marseillaise» allein zugehörigen zwei
auftaktigen Quarten g-c/d-g erinnern an
einen in der Volksmusik verschiedener
Länder verbreiteten archaisch-kraftvollen

Topos37. Was ist da überhaupt noch
de Lisles eigene Erfindung? Zunächst
ist bereits die «Collage» der angeführten

übernommenen Motive eine
selbständige Leistung; dann prägt aber Rouget

zusammen mit anderen Komponisten

von Revolutionsliedern auch neue

9



Elemente aus, die zum Spezifischen der
Musik in der französischen Revolution
werden sollten: Synkopen (T. 3), der
Auftakt als Prinzip, Jambus-
(leichtschwer) und Anapästrhythmen (leicht-
leicht-schwer) - in der «Marseillaise»
überall -, drängender Charakter der
aufsteigenden Sequenzen (T. 5-8), die
Betonung von Spitzentönen (T. 2,9,19 und
21), der absolute melodische Höhepunkt

aber erst kurz vor Schluss (T. 25/
26 plus Wiederholung), Tonartenreichtum

(in T. 12/13 kurze Betonung der
Subdominantebene; Mollvariante im
Mittelteil, in der Urform auch noch am
Anfang des Refrains), Refrain und Art
der Refrainvorbereitung. Gerade die
Molleintrübungen, die an Sekundschritte

der Melodie gekoppelt sind, kontrastieren

zu den Sprungbewegungen der
strahlenden Dur-Fanfaren, machen den
Mittelteil weicher und unterstreichen
damit die Gefühlsambivalenz französischer

Hymnen: kämpferische Vorwärtsdynamik

und melancholisches Innehalten

- oder eben wieder «traurig und
mutig» zugleich38. Der Refrainzwang
der Revolutionslieder, der dann auch in
den Arbeiterliedern des 19. und 20.
Jahrhunderts übernommen wurde, hat -
zumindest in der «Marseillaise» - zwei
Funktionen: eine aufführungspraktische

- die Massen sollen in das von
Vorsängern begonnene Lied einstimmen

können - und eine musikalische:
Mit der Wiederaufnahme der Fanfarenklänge

des ersten Teils ergibt sich trotz
relativ additiver Reihung des melodischen

Aufbaus eine Art gestusmässige
Da-capo-Form mit dem ruhigeren
Mittelteil als Achse. Paradigmatisch ist in
der «Marseillaise» auch die Vorbereitung

des Refrains durch die dynamische,

tonartliche und charakterliche
«Retardierung», die in andern
Harmonisierungen als der von Gossec durch
einen langen Orgelpunkt auf der Dominante

kontrapunktiert wird, so dass
durch gleichzeitige Zurücknahme
(verhaltenere Stimmung im Mittelteil) und
Aufbau der Spannung (Dominante zur
Refrain-Tonika) der Refrain geradezu
«explodiert» und das Volk zum Singen
stimuliert.
Die antiphonale Struktur ist ja uralt, hat
aber hier soziologisch eine radikal neue
Bedeutung: Die französische
Revolutionshymnik soll zum ersten Mal in der
Geschichte von den Massen als autonomen

Subjekten im gesellschaftlichen
Veränderungsprozess gesungen werden
und ist für die spontane Aufführung im
Freien bestimmt. Die Hymnen sind oft
schwierig, und da haben die Vorsänger
eigentlich nur die Aufgabe, die Melodien

im buchstäblichen Sinne des Wortes
«vorzusingen», bekanntzumachen. Und
so sollte der Refrain, wie von de Lisle
vorgesehen (Beispiel 1), zuerst vom
Vorsänger und dann ein zweites Mal
vom Volk vorgetragen werden39. Der
Hinweis auf die Schwierigkeit der
«Marseillaise», überhaupt französischer

Revolutionslieder und der davon
inspirierten späteren (v.a. deutschen)
Arbeiterlieder, zeigt auch, dass das breite

Volk, d.h. nicht nur die Bürgerinnen

und Bürger, sondern auch die Sansculotten

und später Arbeiterinnen,
ernstgenommen wurde mit anspruchsvollen
Melodien, die populär wurden, ohne das
Denken auszuschalten oder - um mit
Eisler, der im 20. Jahrhundert Arbeiterlieder

von ähnlichem Schwierigkeitsgrad
geschaffen hat, zu sprechen -

«ohne der Dummheit zu verfallen». Die
Melodietopoi wiederum mögen geholfen

haben, dass die Botschaft der
«Marseillaise» international verstanden und
für die eigenen Absichten adaptiert wurde.

Das Kollektiv hat aber auch an der
Vollendung der Hymnen und Lieder
produktiv mitgearbeitet. Zwar hat -
wiederum am «Marseillaise»-Beispiel
exemplifiziert - Rouget de Lisle als
relativ fortschrittlicherAnhänger der
konstitutionellen Monarchie alte und neue
Elemente zu einem genialen Bogen
zusammengezogen und wie bewusst auch
immer eine Melodie geschaffen, die in
ihrer auftaktigen Vorwärtsdynamik (siehe

auch die «Internationale») a priori
auf Bewegung und Veränderung hin
angelegt ist, während die affirmativen
Obrigkeitshymnen (z.B. die englische,
das «Deutschlandlied» oder «Trittst im
Morgenrot daher») nur schwerfälligängstlich

sich duckende Volltaktmelodik
aufweisen: «Alles steht, nichts

bewegt sich, kein Voran: Stillstand.»40 Das
singende Kollektiv hat aber mit dazu
beigetragen, es zu einem
republikanisch-jakobinischen Kampflied über
die Volkstruppen hinaus zu machen, und
einerseits die Vorwärtsdynamik und das
Bedrohliche durch Punktierungen
verschärft, andererseits durch die reine
Durfassung des Refrains41 dafür gesorgt
- und das ist kein Widerspruch zu Obigem

-, dass die Schwierigkeiten der
Melodie doch überschaubar oder
realisierbar bleiben und gleichzeitig der
optimistische Zug etwas hervorgehoben
wurde42. Und nur in diesem Sinne ist
Félix Pyat, einem unverdrossenen Jakobiner

und Anhänger der Pariser Kommune

von 1871, rechtzugeben, der in
jener Zeit trotz aller Bewunderung für
Rouget de Lisles Leistung schrieb:
«L'auteur, le véritable auteur de la
Marseillaise, c'est le peuple tout entier
avec son horreur de l'esclavage, de
l'étranger (sic!), avec sa foi dans la
liberté, dans la patrie, avec ses craintes et
ses espérances, avec son enthousiasme
infini et son étemelle poésie. L'homme
n'est là qu'en un miroir réflecteur
concentrant en son cœur et sa tête les rayons
de ce feu sacré épars de toutes les têtes,
sorti de tous les cœurs.»43

«La Marseillaise pour
toujours»?
Die Rezeptionsgeschichte der
«Marseillaise» beweist, dass Hanslick, der
Propagandist der absoluten Musik
(«... sind tönend bewegte Formen»),
punkto «Marseillaise» nicht recht hatte,
wenn er behauptete, das Ungehörig-
Subversive gehe nur vom Text aus.
Republikanischer Inhalt und geschichtliche

Funktion haben sich mit der Melodie

so eng verbunden (deren
Intervallfolgen, wie wir gesehen haben, an

10



Beispiel 9: Verdi, Kombination der italienischen, englischen und französischen
Hymnen in «Inno delle Nazioni»

sich schon nicht inhaltlos sind), dass
diese allein zum unmissverständlichen
Emblem der Kontestation wurde, der
Stachel wider jedwelche Unterdrük-
kung ihr eingeschrieben ist und bislang
nicht aus dem kollektiven Gedächtnis
gestrichen werden konnte44.
Das Fortwirken der «Marseillaise» wird
nicht nur durch die erwähnten Hunderte
von Kontrafakturen evident, sondern
auch durch die Tatsache, dass sie in
eigenständiger Instrumental- und
Vokalmusik als Zitat aufscheint. Die
Geschichte und Analyse dieser Werke würden

meinen Aufsatz bei weitem sprengen.

Es seien hier nur die wichtigsten
nach einem groben subjektiven Raster45
angeführt und ein einzelnes, zu dem
auch eine Entdeckung anzuzeigen ist,
etwas genauer besprochen. Ausgeklammert

werden dabei Bearbeitungen-Instrumentationen

(Gossec, Berlioz u.a.)
und genrehafte Variationen (Balbastre
1792, Strawinsky, Kodäly u.a.). Zur
Kennzeichnung des Französischen
ohne Parteinahme für die revolutionäre
Konnotation dient die «Marseillaise» in
Schumanns Ouverture zum Singspiel
«Hermann und Dorothea» und Tschai-
kowskys Ouverture solennelle «1812»;
der lokalen Couleur (Paris)
durchmischt mit einer Prise Ironie in Saties

«Les Courses» aus «Sports et
Divertissements» und Debussys «Feux
d'artifice»; des ungebrochenen
Heimatgefühls in Django Reinhardts
«Echoes of France (La Marseillaise)»46;
des Heimwehs nach Frankreich in
romantischer Ironisierung in Schumanns
und Wagners (Plagiat?) «Die beiden
Grenadiere». Leicht ironisch und
gleichzeitig mit Sympathie für die
französische Revolution erfüllt erscheint
die «Marseillaise» in Schumanns
«Faschingsschwank». Als Parodie auf das
Pathos von Nationalhymnen schlechthin

und als Reflexion über Sinn und
Unsinn von Nationalhymnen ist Carla
Bleys «Spangled Banner Minor and
other Patriotic Songs» mit der «Marseillaise»

angelegt. Eine Weltmusikideologie
der übleren Machart - mit unzähligen

Hymnen von links bis rechts unver-
bunden und «wertfrei» nebeneinander
und dem Komponisten als Weltmusikdiktator

über allem schwebend - formuliert

Stockhausen in seinen «Hymnen»;
eine globale Botschaft der eher naiv-
gutmeinenden Art beabsichtigen die
Beatles mit dem «Marseillaise»-Exor-
dium in «All you need is love»47. In
ursprünglicher patriotischer Absicht setzt
Debussy in «En Blanc et Noir» die
«Marseillaise» ein, die er im zweiten

Stück parteilich als musikalisches Symbol

für den Kampf der Franzosen gegen
den Aggressor Deutschland,
versinnbildlicht durch Luthers «Eine feste
Burg», verwendet. Zur Friedenshymne,
zum Aufruf auch zur Versöhnung der
schwarzen (symbolisiert durch «Sing
Halleluja») mit den weissen Menschen
wird die völlig ihres subversiven
Marschliedcharakters entkleidete und
damit neutralisierte «Marseillaise» in
«Spirits rejoice» des Free Jazzers Albert
Ayler. Dass man Revolutionslieder zum
Ausgangspunkt einer ganzen Symphonie

Concertante machen und durch
einen anmutigen harmlosen Satz dabei
ihre Herkunft und Semantik völlig
vergessen lassen kann, beweist leider
«Citoyen» (sie!) Davaux; sein euphemistischer

Untertitel «mêlée d'Airs patriotiques»

müsste frei, aber richtig mit
«französische Revolutionslieder durch
den musikalischen Fleischwolf
gedreht» übersetzt werden... Den
ursprünglichen Elan terrible und Eclat
triomphal mit eindeutiger Parteinahme
für die Revolution indes bewahren in
ihren «Marseillaise»-Interpolationen
Charbonnier in «L'Orage», Grande
Symphonie révolutionnaire - 1792 als
wohl erste wirklich eigenständige
Komposition mit einem «Marseillaise»-Zi-
tat48 entstanden -, Beauvarlet-Charpen-
tier in «Victoire de l'Armée d'Italie»
(1796), Schumann im letzten Stück seiner

Vier Märsche für Klavier (1849),
Liszt in der «Héroïde funèbre» (1854)
und Schostakowitsch in der Filmmusik
zu «Das neue Babylon» (1929), der in
einer genialen Montage der «Marseillaise»

(als Sinnbild der Pariser Kommunarden)

mit Offenbachs «Cancan» aus
«Orpheus in der Unterwelt» (als Ver-
klanglichung der maroden satten bour-
geoisen Reaktion) eindeutig Position
für die Kommunarden bezieht.

Verdis TVipelhymne
Zum Schluss möchte ich noch etwas
näher auf Giuseppe Verdis «Inno delle
Nazioni» für Sopran, Chor und Orchester

eingehen, da sich hier einige Fäden
der «Marseillaise»-Rezeption verzwir-
nen. Die Kantate war ein Auftragswerk
für die Weltausstellung in London 1862,
und es überrascht, wie Verdi trotz seiner
Abneigung gegen solche Aufgaben -
«ich habe immer gemeint und meine
noch immer, dass diese Gelegenheitsstücke

künstlerisch gesprochen
abscheulich sind» -mit grosser Sorgfalt in
der Rezitativbehandlung und der
kontrapunktischen Arbeit ans Werk ging.
Enstanden ist daraus eine Komposition,
die - gerade weil drei Hymnen, die
Englands, die damals in Frankreich selbst
verbotene «Marseillaise» und die Italiens

(«Fratelli d'Italia»), gleichberechtigt
nebeneinader stehen - nicht in

einseitigem Nationalismus macht, sondern

- mit dem schönen Text von «Otello»-
und «Falstaff»-Librettist Arrigo Boito -
zur Völkerversöhnung, zur Absage an
Krieg und zum Internationalismus
aufruft: eine kleine Ode an die Freude, auch
an die Liebe als Vorwegnahme der
Beatlesbotschaft: « E in questo di giocondo/

11



Balzi di gioia il mondo,/Perché vicino
agli uomini/È il giorno dell'Amor.» Verdi

selbst war weder naiv noch engstirniger
Nationalist. Vielmehr setzte er sich

in Werk («Risorgimento»-Opern), Wort
und Tat (Parlamentsabgeordneter,
Stiftungen) für eine geeinte fortschrittliche
italienische Nation wie auch für die
Sache der politisch und ökonomisch
unterdrückten Bevölkerung ein. Indem er zur
«Marseillaise» griff, bekundete er seine
Übereinstimmung mit denr\nliegen der
Revolutionäre.
Der erste Teil weist keine Fremdzitate
auf; der Chor verkündet zuerst die Utopie

einer befriedeten Welt. Mit der
Vorsängerin («bardo»!) bricht aber die Realität

ein: Sie beklagt bewegend die Folgen

von Völkerhass und Krieg. Der
zweite Teil beginnt mit einer typischen
Verdi-Hymne mit dem Flehen um Frieden;

sie ist dreiteilig (A: Vorsängerin -
Chor, B: Vorsängerin, A': Chor mit
ausschmückender Vorsängerin). Musikalisch

bemerkenswert sind in Themenbildung

und Instrumentation verschiedene
«Aida»-Vorklänge. Erst nach dieser
Hymne folgen die Nationalliederzitate
im Orchester mit deklamierender, die
Nation grüssender Vorsängerin: zuerst
«God save» (Gastgeberland!), dann die
verkürzte «Marseillaise» und als letzte
«Fratelli d'Italia». Darauf intoniert der
Chor auf englisch die originale Queen-
Hymne, die «Marseillaise» wird im
Anschluss daran als instrumentales Fugato
verarbeitet (Verdi gehört damit zu den
wenigen Komponisten, welche die
«Marseillaise» nicht nur zitieren,
sondern motivisch-thematisch entwickeln;
vielleicht griffer zur instrumentalen
Lösung, weil ihm und Boito die
«Marseillaise»-Worte nicht passten), als Höhepunkt

aber folgt der kühne Versuch Verdis,

alle drei Nationalhymnen miteinander

zu kombinieren (Beispiel 9). Ein
Zweitakter aus diesem kontrapunktischen

Vabanque-Spiel wird abgespalten,

sequenziert und mündet in die
Wiederholung des machtvollen Gebets und
der (Aida-)Gloria-Rufe, die nach einem
morendo effektvoll in einer lapidaren
Coda noch einmal mächtig erschallen.
Ein Gelegenheitswerk mit originellen
Zügen und würdig unsere kleine Reihe
mit «Marseillaise»-Werken beendend49.
Es gibt aber noch ein Nachspiel: Tos-
canini, der mutige Antifaschist, hat Verdis

Collage 1943 in seinem New Yorker-
Exil um zwei weitere Hymnen erweitert
und damit die Stringenz von Verdis
formalen Verfahren krass verletzt. Um
nämlich - so vermute ich - eine Art
musikalische Hymne der Alliierten zu
erhalten und sie als Kampfmittel über
den Rundfunk in die Welt zu senden,
fügte er der englischen und französischen

sowie der hier als Symbol des
antifaschistischen Italiens verstandenen
italienischen Hymne die «Internationale»

(bis 1943 sowjetische Hymne) und
die ÜSA-Hymne an, und was bei Verdi
ohne jeden Hurra-Patriotismus bzw.
Hurra-Internationalismus daherkommt,
endet im Toscaninischen Annex laut,
plakativ und affirmativ. Der Dirigent
hat auch die vornehm-zurückhaltende

Zitierung der italienischen Hymne
durch Verdi verändert und ihr einen
peinlich-chauvinistischen Nachdruck
gegeben sowie die Sopranistin durch
einen Tenor ersetzt. Wir verstehen den
Zweck, er heiligt aber nicht die Mittel,
im Klartext: die Zerstörung eines trotz
heikler Aufgabenstellung gelungenen
Manifests musikalischer Humanität und
den Ersatz weiblicher Vernunft und
weiblichen Friedenswillen durch männliches

Auftrumpfen. Schade, dass die
einzige Aufnahme dieses Werkes die
Version Toscaninis vorführt und nicht
das Verdische Original50!
Bis in die Gegenwart (Toscanini 1943,
Beatles 1967, Stockhausen 1969) hinein
wird also die «Marseillaise» zitiert,
bearbeitet, verändert - dabei ab und zu
missbraucht, aber meistens doch richtig
verstanden. Euphorisch prophezeihte
Hanslick: «An die 'Marseillaise' wird
man immer glauben, denn wer sie hört,
den überzeugt sie, und wer sie mitsingt,
der ist schon überzeugt.»51 Schliessen
wir deshalb mit Emst Blochs «Prinzip
Hoffnung»; «Und nun zurück in den
Freiheitsakt, in die Marseillaise über der
gefallenen Bastille. Der grosse Augenblick

ist da, der Stem der erfüllten Hoffnung

im Jetzt und Hier. Wie
nirgends sonst wird aber Musik hier
Morgenrot, kriegerisch-religiöses, dessen
Tag so hörbar wird, als wäre er schon
mehr als blosse Hoffnung. So steht
Musik insgesamt an den Grenzen der
Menschheit, aber an jenen, wo die
Menschheit, mit neuer Sprache und der
Ruf-Aura um getroffene Intensität,
erlangte Wir-Welt, sich erst bildet. Und
gerade die Ordnung im musikalischen
Ausdruck meint ein Haus, ja einen
Kristall, aber aus künftiger Freiheit, einen
Stem, aber als neue Erde.»52

Toni Haefeli

In Dankbarkeit und Freundschaft widme ich diesen Aufsatz

Ruedy Ebner und Jürg Schelbli, Bibliothekaren der
Musikakademie Basel, die «ihre» Bibliothek nicht zum
zentrumlosen Labyrinth machen, sondern mit Kompetenz

und steter Hilfsbereitschaft zum Zentrum der Akademie!

1 Die Kenntnis dieses Artikels, v.a. der Angaben zur
Entstehung der «Marseillaise», wird hier vorausgesetzt.

- Die Fortführung von Hirsbrunners Arbeit
kann auch als Dank dafür gelten, dass Hirsbrunner
mir vor Jahren wertvolle Erkenntnisse anlässlich
eines Referats, das ich über Bearbeitungen des
Schönbergvereins hielt, vermittelte.

2 Goethe hat hier offenbar das Wort des ersten Kriegs¬
ministers der französischen Republik aufgegriffen
und abgewandelt, der die «Marseillaise» als das «Te
Deum der französischen Republik» apostrophierte -
cf. Georg Rebscher, Materialien zum Unterricht in
Popularmusik, 4. Aufl. Wiesbaden 1978, S. 77.

3 Das Paradegegenbeispiel für eine affirmative,
monarchieverherrlichende, nationalistische und
schwerfällig-langsam-geradtaktig-uniform komponierte

Hymne ist die englische.
4 Zitiert nach Georg Knepler, Musikgeschichte des 19.

Jahrhunderts, (Ost)Berlin 1961, S. 121 -
Hervorhebungen von TH.

5 Zitiert nach Le Roy de Sainte-Croix, Encore la
Marseillaise et Rouget de Lisle, Strasbourg 1880, S.
26, und Rebscher, a.a.O, S. 78. Bei Manfred Sievritts,
Lied-Song-Chanson Bd. 2: Politisch Lied, ein garstig
Lied?, Wiesbaden 1984, einem hervorragenden,
materialreichen und sorgfältigen Buch, heisst es, auch
von Rebscher ausgehend, «40'000 Deutsche» (S. 27).

6 Zitiert nach Sievritts, a.a.O., S. 27.
7 Quelle nicht mehr eruirbar. Immerhin zitiert Michael

Stegemann, Zehn Jahrefür die Ewigkeit. Die Musik
der Französischen Revolution, in: Österreichische
Musikzeitschrift, 44. Jg./l989, S. 512-519, Leclerc
ebenfalls, wenn auch in anderer Übersetzung und mit
etwas umgestellten Sätzen.

12



8 Konrad Boehmer, Zwischen Reihe und Pop, Wien/
München 1970.

9 Eduard Hanslick, Musikalische Stationen (Der
«Modemen Oper» II. Teil), Berlin 1885, S. 183.

19 Hanslick, a.a.O., S. 180.
11 J. Peukert, La Marseillaise, 1878; hier zitiert nach

Sievritts, a.a.O., S. 95.
12 Zitiert nach Sievritts, a.a.O., S. 428.
13 Zitiert nach Hervé Luxardo, Histoire de la

Marseillaise, Paris 1989, S. 193/232.
14 Der Gewerkschafter Willi Bleicher: «Ich muss sagen,

diese Lieder der Arbeiterbewegung waren ein beachtliches

Liedgut. Dies war für mich Aufmunterung. Es
drang immer Hoffnung durch, die Hoffnung auf eine
bessere Welt, auf eine Welt des Friedens und der
sozialen Gerechtigkeit. So z.B., wenn ich an das
italienische Arbeiterlied 'Bandiera rossa' denke oder
die 'Marseillaise'. Sie drückten alle meine Sehnsucht

aus. Ich habe sie während des Gehens in der
Zelle, wenn ich alleine war - und ich war viel in
Einzelhaft - immer gesungen, nicht laut, aber
summend.» (zitiert nach Sievritts, a.a.O., S. 105)

15 Zwar hatte Rouget auch kaum punktierte Rhythmen
vorgesehen, sie kamen aber bald im sozusagen täglichen

Gebrauch der Massen dazu und gehören zu der
in den ersten Monaten kollektiv vollendeten Form der
«Marseillaise».

16 Le Roy de Sainte-Croix, a.a.O., S. 29.
17 Ich bin nicht derMeinung von J.C. Lobe, Consonanzen

und Dissonanzen, Leipzig 1869, der schreibt, dass de
Lisle zwar «ein geübter Dichter, als Komponist aber
nur Dilettant war, der also die Sprache vollkommen
(beherrschte), während er in derComposition ungeübt
war». Ich brauche erstens «Dilettant» hier in einem
wohlmeinenden Sinne und zweitens sehe ich keine
Differenz zwischen sprachlicher und musikalischer
Ausdruckskraft oder - wenn schon - eher eine
zuungunsten der sprachlichen (siehe meine Bemerkung

unten zum «Chant du Neuf Thermidor»).
18 9. Thermidor 27. Juli 1794: Beginn des Thermidor-

Aufstandes mit dem Sturz und der Hinrichtung
Robespierres.

19 18. Brumaire 8. November.
20 Hanslick, a.a.O., S. 184 ff. - Wie sehr Hanslick der

«Marseillaise» zugetan war, zeigt sich auch in seinen
sarkastischen Bemerkungen über die Ersatzhymnen
im 19. Jahrhundert (Adolphe Adams/Gounods «Chant
patriotique» und «Partant pour la Syrie» der Louis-
Napoléon-Mutter Hortense) und seine Mitarbeit
(zusammen mit Berlioz und Aubert u.a.) in einerJury, die
1867 aus Hunderten durch eine Preisausschreibung
Napoléons III. angeregten Lieder eine würdige Hymne

auslesen sollte und nicht fündig wurde.
21 Lobe, a.a.O., S. 119 ff. - In diesem Zusammenhang

muss ich heftig der Darstellung Hirsbrunners
widersprechen, im vorrevolutionären Frankreich sei der
Krieg «oft - nicht immer! - eine mehr spielerische
Angelegenheit» gewesen (Dissonanz 20/1989, S. 11

f.). Nur schon der Hinweis auf den mörderischen
«Dreissigjährigen Krieg» (Millionen von Toten) oder
aufdie ebenso abscheulichen Angriffskriege Ludwigs
des XIV., die ihm letztlich nichts ausser der
Stabilisierung seiner Herrschaft brachten, Frankreich
aber trotz grössten Reichtums zusammen mit den
Hofhaltungskosten ökonomisch ausgeblutet haben,
verbietet eine so fahrlässige Bemerkung über Kriege.

22 Cf. aber hierzu meine Anm. 17.
23 Le Roy de Sainte-Croix, a.a.O., S. 27f.
24 Auch Hirsbrunner beobachtet a.a.O., S. 13, richtig,

wenn er sagt, dass «dieser neue, pathetische Ton nicht
erstmals mit der 'Marseillaise' in die Kunst zu bemerken

war», sondern z.B. auch schon beim (frühen)
Gossec. Aber er verfolgt es analytisch nicht weiter,
sondern begnügt sich mit allzu adelfreundlichen
Bemerkungen über Privilegienverzichte schon vor dem
Bastillesturm.

25 Einzig in Beethoven vereinigt sich die Musik der
Revolution mit einer Revolution der musikalischen
Sprache. Immerhin hat die Mischung von
vorrevolutionärer Musik und revolutionärem Pathos und
Feuer die Musik des 19. Jahrhunderts sehr beeinflusst

- cf. Hirsbrunner, a.a.O.
26 So haben Grétry, Gossec, Méhul, Balbastre u.a. ihre

musikalische Karriere ja tatsächlich noch unter Ludwig

XVI. begonnen!
27 Kontrafakturen und Parodien beruhten zwar auch auf

Textauswechslungen, aber die neuen Texte waren der
gleichen Tradition verpflichtet.

28 Diese Erkenntnisse verdanke ich Walter Mossmann/
Peter Schleuning, Alte und neue politische Lieder,
Reinbek 1978, S. 198ff.

29 So auch das Urteil von Hanspeter Müller, De
Boccherini à la Marseillaise, in: SMPV-Schweizer
musikpädagogische Blätter, 77.Jg./Dezember 1989,
S. 225-229, hier S. 229.

30 Leider macht Hirsbrunner, a.a.O., S. 11, uns glauben,
die Autorenschaft sei immer noch nicht geklärt. -
Interessant ist, dass Rouget als Textautor nie umstritten

war. Das deutet auf das höhere Prestige des
Melodieschöpfers hin und widerlegt Hanslicks und
Lobes Ansicht, dass das Skandalöse und Aufrüttelnde
der «Marseillaise» eher vom Text ausgehe (s.o.).
Dabei könnten auch für den Text viele Vorbilder, ja
wörtliche Übernahmen vom vorchristlichen Spartaner
Dichter Tyrtaios über La Renaudie im 16. Jh. bis zu
Boileau, Racine (er besonders) und Militärliedertexten

eruiert werden, die aber auch nicht piagiert
wurden, sondern im Denken eines gebildeten Franzose

jener Jahre präsent waren (cf. hierzu Luxardo,
a.a.O., S. 125ff.).

31 Zitiert nach Luxardo, a.a.O., S. 115; cf. hier auch die
Belege gegen weitere angebliche Autoren der
«Marseillaise».

32 Wenn ich richtig sehe, behaupte ich diesen Zusam¬
menhang als erster.

33 Hermann Abert/Otto Jahn, W.A. Mozart, 6. Aufl.
Leipzig 1923, S. 667.

34 Cf. Hanspeter Müller, a.a.O., der diese Quelle ent¬
deckt hat. Der Übersetzer Müllers, A.L. Burkhalter,
verweist übrigens in einer Anmerkung auf J.

Gaudefroy-Demombynes, Histoire de la musique
française, Paris 1946, der als Quelle de Lisles einen
Luther-Choral vermutet! Träfe dies zu, käme es zum
Paradox, dass Debussy im zweiten Satz von «En
blanc et noir», wo er die Franzosen musikalisch mit
der «Marseillaise» gegen die Deutschen mit Luthers
«Eine feste Burg» kämpfen lässt, letztlich Luther-
Choral gegen Luther-Choral hetzte - Zurück zu
Boccherini: Auch die Rhythmik von dessen «Retraite
de Madrid» stammt aus Militärmusik und scheint
deshalb vielleicht mit der «Marseillaise»-Rhythmik
verbunden zu sein.

35 Cf. Otto Schneider et al. (Hrsg.), Mozart-Handbuch,
Wien 1962, S. 121.

36 Dass Mozart Grétrys «Richard Cœur de Lion» ge¬
kannt hat, vermute ich, ja setze es für meine These
voraus, kann es indes nicht beweisen, da die Oper in
Wien erst 1788 aufgeführt wurde, das Klavierkonzert
KV 503 aber im «Figaro»-Jahr 1786 entstanden ist.
Einen thematischen Zusammenhang zwischen Konzert

und «Figaro» hat schon Hans Keller konstatiert
(cf. Schneider, a.a.O., S. 120); ich unterstreiche ihn
durch meinen Hinweis auf die Verwandtschaft von
«Figaro»-Nr. 25 und Seitensatzthema des
Klavierkonzerts, das zunächst im Solopart nicht aufgenommen

wird, dafür aber dann in der Durchführung
beherrschend wird, wie überhaupt der Auftakt des
Themas - lange vor Beethovens Fünfter ist
kurzkurz-kurz-lang bei Mozart und Haydn ein wichtiges
rhythmisches Motiv - ein entscheidendes Motiv in
diesem Konzert ist.Schön ist auch, dass das
Seitensatzthema zuerst in Moll erklingt und erst danach sich
nach Dur wendet- dass also die Variante dem Modell
vorangeht; spannend ist femer der kämpferische,
punktierte und synkopierte Fanfarenanfang des
Konzerts.

37 Sie kommt z.B. in vielen ungarischen Volksliedern
vor, und diese, und wohl nicht die «Marseillaise»,
werden Brahms im Andante seines Doppelkonzertes
und Kodaly in seiner Viöloncellosonate beeinflusst
haben, obwohl Kodaly auch «Marseillaise»-Variationen

für Chor a cappella geschrieben hat!
38 Siehe Méhuls «Chant du départ», die «Internationa¬

le» (allerdings ohne Mollvariante) und de Lisles eigener

«Chant du Neuf Thermidor», die alle diesen
«weicheren» Mittelteil haben. - Hirsbrunner, der ja
eigentlich wenig analysiert und sich dabei erst noch
weitgehend auf Gossecs zugegebenermassen
meisterliche Harmonisierung stützt, spricht bezüglich

des Mittelteils von «relativ harten Dissonanzen»,
von «Chromatik verbunden mit Dissonanzenreichtum»

und vom Zurückgehen in die Diatonik
beim Refrainanfang. Ich muss widersprechen: der
Begriff der Chromatik ist hier ungebrochen nur auf
den Gossecschen Lamento-Bass anzuwenden - und
dieser, da hat Hirsbrunner recht, ist ein Archaismus.
Von der Melodie her gesehen, ist bereits die Alteration
auf «mw-gir» nur in G-Dur chromatisch, bezogen auf
die Subdominanttonart C-Dur aber diatonisch. Und
so harmonisiert auch Gossec: Zu «mw-gir» setzt er eine
Zwischendominante zur Subdominante - und das ist
ein sogenannter diatonischer Akkord der chromatisch
erweiterten Tonart. Das Gleiche gilt für die nächsten
Akkorde: Gossec betont die Dominantebene mit
einer Mollsubdominante- in der Haupttonart Molltonika
- und einem Dominantseptakkord - in der Haupttonart

Wechsel- oder Doppeldominante-mit «falsch»:
nach oben aufgelöster Septime. Und auch die g-moll-
Episode ist melodisch gesehen reine Diatonik und nur
als Mollvariante zu G-Dur aus einer chromatischen
Erweiterung entstanden. Im Refrain sind wir also eher
zurück in Dur als in der Diatonik- und diese Verwendung

der Tongeschlechter zu textausdeutenden
Zwecken ist relativ neu! (Achtung: Ich beziehe mich
hier auf die Grundtonart G-Dur - siehe Beispiele 112,
die Gossec-Harmonisation, die bei Hirsbrunner
abgedruckt ist, steht aber in C-Dur.) - Die detaillierte
Analyse ist damit nicht abgeschlossen: Es wäre auf
die zusammenhangstiftende Variierung des
absteigenden Tonikadreiklangs zu weisen, überhaupt auf
die absteigende Brechung auch von Moll- und
verminderten Dreiklängen, auf die Sequenztechnik, auf
die zweite Phrase des Refrains (T. 23ff.) mit ihrer
Interpretation des g-c-d-e- bzw. (in G-Dur) d-g-a-h-
Melodietopos (in ursprünglicher und heutiger
Version!) usw.

39 Die Textfrage ist nicht geklärt. Für mich ist sprach¬
logisch die Version von Beispiel 1: DerVorsängerruft
auf «marchez, marchez», das Volk antwortet mit
«marchons, marchons» (siehe auch Luxardo, a.a.O.,
S. 123 ff.).

40 Mossmann/Schleuning, a.a.O., S. 2lOf.
41 Dabei hat wohl auch die Gossec-Harmonisierung

mitgeholfen, wo die Mollfortführung im
Refrainanfang schon geändert ist. Ob Gossec dabei
aber die Version der «Strasse» übernimmt - was ich
vermute - oder diese auf Gossec reagiert, ist nicht
mehr zu klären (cf. Beispiele 1 und 2 sowie
Hirsbrunner, a.a.O.).

42 Cf. auch Anm. 15.

43 Zitiert nach Luxardo, a.a.O., S. 120. -
Die These, das Volk sei wahre Schöpferin der Hymne
und die Leistung de Lisles pitoyabel und
vemachlässigbar, wurde v.a. von Sozialisten und/
oder Vulgärmarxisten vertreten, die sich nicht damit
abfinden konnten, dass ein gemässigter Revolutionsanhänger

eine so fortschrittliche Hymne geschaffen
hat (siehe die vielen Zeugnisse dieser Haltung bei
Luxardo, a.a.O., S. 121ff.). Ich hoffe, mein - soweit
ich sehe erstmaliger - Versuch, bei aller Sympathie
für die republikanische Sansculottenrevolution, ja für
Hébert und Babeuf, zu differenzieren und die Anteile
de Lisles ebenso zu würdigen wie jene des Kollektivs,
sei überzeugend ausgefallen.

44 Ich möchte es nicht unterlassen, ein ganz anders
geartetes Revolutionslied, ebenso berühmt wie die
«Marseillaise», der «Chant du départ» und die
«Carmagnole», anzuführen: «Ah, ça ira!». Hier ist
die Musik nun wirklich rückwärtsblickend galant-
anmutig-harmlos-virtuos und damit genau
gegensätzlich zum ungeschminkt wütig-gewalttätigen Text
(«Ah, ça ira! Les aristocrates à la lanterne!»).

45 Zwei, drei Beispiele für einen Zug des Fortwirkens,
den des Pathos, gibt schon Hirsbrunner, a.a.O.

46 Genauer: Im Krieg war Reinhardt in Paris der Verfol¬
gung der deutschen Eroberer ausgesetzt und sein
Freund Stéphane Grapelli in London den
Bombardierungen derselben. 1946, in Paris wiedervereint,

durchmischen sich Wiedersehensfreude und
Stolz auf's Heimatland Frankreich, beides ausgedrückt

in der «Marseillaise»: «Cette Marseillaise,
l'une des plus belles jamais enregistrées, n'est-elle
pas comme la signature de l'œuvre de Django: la
victoire d'un musicien français dans la bataille du
jazz?» (zitiert nach Rebscher, a.a.O., S. 96).

47 Andere sehen hier auch eine ironische Botschaft oder
die «Marseillaise» als Zeichen für Krieg, dem jetzt
dieBotschaft der Liebe entgegengesetzt werde («Make
love, not war!»). Ich vermute aber, dass die
«Marseillaise» als Symbol der Freiheit eingesetzt und
an die ganze Welt gerichtet ist, die sich das füreine der
ersten interkontinentalen Fernsehübertragungen
komponierte Lied anhören konnte. Hübsch auch, dass
in der Voyager-Sonde, die vor mehr als einem
Jahrzehnt ins Universum geschickt wurde in der
Hoffnung, intelligente Wesen ausserhalb unseres Sonnensystems

werden sie dereinst einmal auffangen, als
Zeugen der irdischen Kultur neben Bach und
Beethoven auch die Beatles enthalten sind: «All you
need» als völkerverbindender Appell richtet sich jetzt
gar ans ganze Universum - und die «Marseillaise»,
mindestens der - verfremdete-Anfang, ist mit dabei

48 Charbonnier, ein leider vergessener Revolutionär der
Gesinnung wie der Musik mit unglaublichen
Vorwegnahmen der Orgelkompositionen des 20. Jh., hat
bereits 1782 in «Le Jugement Universel» eine
Vorform der «Marseillaise» erfunden - sich dabei wohl
wie Mozart und Rouget auf Grétrys «Charmante
Léonore» stützend.

49 Ganzvölkerverbindend ist allerdings auch Verdi nicht:
Er hat - nachdem sich Italien soeben endlich von
Österreich-Ungarn lösen und emanzipieren konnte -
die österreichische aus verständlichen Gründen
ausgeklammert. Deutschland und damit eine
gesamtdeutsche Hymne gibt es 1862 noch nicht! 1943 waren
diese Lücken natürlich hoch willkommen, sonst hätte
Toscanini (siehe nächsten Abschnitt) Verdi noch mehr
verändern müssen!

50 Natürlich ist die Aufnahme von Toscanini selbst
dirigiert - und zwar eben in jener Rundfunkübertragung

1943 in New York, für welche die Version ja
erst entstand. - Selbstverständlich ist, wie oben schon
betont, die «Internationale» ein gutes Werk, und
sogar die amerikanische Hymne atmet etwas
«Marseillaise»-Geist, aber Toscanini hängt sie so
platt an und spielt sie so ungebrochen stentorhaft,
dass einem am Schluss nur noch die USA-Hymne im
Ohr bleibt, während Verdi nicht nur kunstvoll
verknüpft und verarbeitet, sondern - mit Ausnahme der
englischen - keine Hymne vokal vollständig
vorführt, sondern sie v.a. instrumental zitiert. Ironie der
Geschichte, dass die Tatsache der Verwandtschaft
der «Internationalen» mit dem Verdischen Melos -
siehe oben - dieToscanini-Version nicht besser macht!

51 Hanslick, a.a.O., S. 188.-Damit gibt Hanslick selbst
die Bedeutung der Hymne unabhängig vom Text zu
und widerspricht sich (siehe Text zu Anm. 20).

52 Ernst Bloch, Zur Philosophie der Musik, Frankfurt
a.M. 1974, S. 333 (wobei sich Bloch eigentlich auf
den «Fidelio» bezieht, aber Wesentliches auch der
«Marseillaise»trifft - nicht als ein mit dem «Fidelio»
vergleichbares Werk, aber als Emblem der
Kontestation!

13


	Die "Marseillaise" : zwischen absolutistischem Signal und revolutionärem Signet = La "Marseillaise", appel absolutiste et révolutionnaire

