
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1990)

Heft: 24

Buchbesprechung: Livres = Bücher

Autor: Pauli, Hansjörg / Hirsbrunner, Theo / Brotbeck, Roman

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


komposition zur Klanginstallation
vervollständigt.
Die heimliche Hauptrolle bei diesen
Musiktagen fiel der Gruppe Neue Musik

«Hanns Eisler» aus Leipzig zu, die
nun zwanzig Jahre alt ist. Ohne diese
Musik und die um sie versammelten
Komponisten würde die Musik in der
DDR heute wesentlich trüber aussehen.
Unermüdlich, kompetent und mit
dialektischem Witz setzten sie die neue
Musik aus Ost und West in ihrem Land
durch. In einem Konzert unter der
Leitung von Friedrich Goldmann mit
Werken von Wilfried Krätzschmar,
Paul-Heinz Dittrich und Robert Linke
empfahlen sie sich auch jetzt wieder als
ein stilistisch vielseitiges intelligentes
Uraufführungsensemble. Ihr
«Jubiläumskonzert» tags darauf erinnerte
dann mit beispielhaften Stücken von
Bredemeyer, Dittrich, Goldmann und
Katzer an die siebziger Jahre. Keine
Spur von Grauschleier - ein Rückblick
ohne Nostalgie, kritisch, frisch und
angriffig. Wenn eine Musiziertradition
dieses Schlags als Erbgut in die Kultur
des Einig'Vaterland eingebracht werden

könnte, brauchte uns Nichtvereinigten
gewiss weniger bange zu sein.

Max Nyffeler

Bücher

Service für Einsteiger
- und mehr

Norbert Jürgen Schneider: Handbuch
Filmmusik - Musikdramaturgie im
Neuen Deutschen Film. Bd. 13 der Reihe

«kommunikation audiovisuell -
Beiträge aus der Hochschule für Fernsehen

und Film München»
Verlag Oelschläger GmbH, München
1986,361 S.

Handbuch Filmmusik II - Musik im
dokumentarischen Film. Bd. 15 der
Reihe «kommunikation audiovisuell -
Beiträge aus der Hochschule für Fernsehen

und Film München»
Verlag Oelschläger GmbH, München
1989,361 S.

Noch vor zwanzig Jahren gab's zu
Filmmusik so gut wie nichts - oder was es
gegeben hätte, war nur mit viel Mühe
aufzutreiben: Zofia Lissas «Aesthetik»,
Henri Colpis «Défense et illustration»,
Adorno / Eisler, von älteren Texten ganz
zu schweigen. Seitdem ist einiges, und
durchaus auch Grundlegendes, nachgetragen

worden, in Europa wie in den
USA, aus unterschiedlichen Ecken und
mit sehr unterschiedlicher Zielsetzung.
Historiker, Systematiker, Pädagogen,
Psychologen, Semiotiker, Analytiker

Einsatz des «Messtronoms» im Atelier von Oskar Messter zur Aufführung von
Filmmusik: Das synchron zum Bild ablaufende Notenband ersparte es dem
Dirigenten oder Pianisten, von der Partitur aufdie Leinwand aufzuschauen. Patentiert
1913. 2. v. rechts: Oskar Messter, links von ihm: Giuseppe Becce.

und Anekdotiker sind ihren respektiven
Erfahrungen nachgegangen, haben Daten

und Fakten sichergestellt,
Zusammenhänge aufgezeigt: wer als theoretisch

interessierter Fachmann oder Laie
über Filmmusik sich informieren möchte,

ist inzwischen gar nicht so schlecht
bedient.
Aussen vor indessen blieb noch bis vor
kurzem, wer als Praktiker konkrete
Auskunft wünschte: Filmemacherinnen
und Filmemacher, zumal junge, auf der
Suche nach einem Komponisten, nach
einer bestimmten Art von Musik, oder
auch nur nach den Kriterien, aufdie eine
solche Suche abzustellen wäre;
Komponistinnen und Komponisten umgekehrt,
die sich auf Zeit oder auf Dauer der
Filmmusik zuwenden möchten und
schlicht nicht wissen, wie man in die
Szene reinkommt. -Auch ihnen ist
mittlerweile geholfen. Genau gesagt: seit
der Verlag Oelschläger (München) im
September 1989 den zweiten Band von
Norbert Jürgen Schneiders «Handbuch
Filmmusik» vorlegte - der erste war
bereits im Juni 1986 erschienen; beide
zusammen geben Antworten auf
Fragen, die in der «abgehobenen»
Sekundärliteratur noch nicht einmal als Fragen

auftauchen.
«Wie wird man Filmkomponist?»,
heisst da zum Beispiel ein Unterkapitel
(ihm geht übrigens, gleichsam als
Warnung, eines über «Die Situation der
Filmkomponisten in der BRD» voraus).
Es enthält, neben einer «Typologie der
Komponisten», einen Paragraphen
«Der Weg zum ersten Film». Und «Wie
eine Filmmusik entsteht», wird danach
auf beinahe fünfzig Seiten abgehandelt,
ebenfalls ohne Berührungsängste:
zuallererst stehen «Finanzielle Voraussetzungen»

zur Diskussion, dann folgen
«Die Planungsgespräche» (mit einem
eigenen kleinen Teil über ein Problem,
das kaum ein Fachmusiker bisher als
solches erkannt hat, auch wenn es nicht
nur Jung- und Jüngstfilmern oft schier
unauflösbar erscheint: Wie spricht man
über Musik, wie macht man sich
verständlich, wenn man das einschlägige
Vokabular nicht beherrscht?). «Die
Planung am Schneidetisch» leitet über zu

den nächsten Schritten - «Die Komposition»,

«Die Tonaufnahme», «Das
Musikanlegen»; dann ist der letzte
Arbeitsgang erreicht, «Die Mischung»:
Was ist das? Wie wird eine Mischung
vorbereitet, wie ein Mischplan
geschrieben? Worauf ist bei der Mischung
zu achten? Und was kann oder darf
gegebenenfalls mit der Musik nach der
Mischung und unabhängig vom Film
weiter geschehen? Womit auch gleich
die Brücke zur juristischen Seite des

Film(musik)geschäfts geschlagen wäre,
der im ersten Band des weiteren ein
Exkurs über «Filmmusik und Urheberrecht»

gewidmet ist: in doppelter
Perspektive, nämlich einmal zuhanden der
Filmemacher und Produzenten, dann
mit Blick auf die Komponisten, die
Aufträge entgegennehmen.
Auch ein Komponisten-Lexikon, ein
notwendigerweise unvollständiges, auf
die bundesdeutsche Medienlandschaft
zentriertes, jedoch so schon üppig
bestücktes, bringt der erste Band: von
«Amon, Düül» und «Aniol, Edward»,
bis «Zoller, Attila» sind rund achtzig
Namen genannt, je mit Kurzbiographie,
genre- oder stilkritischer Würdigung,
Werkverzeichnis, Diskographie und,
last but not least, Adresse. Der zweite
enthält, gleichsam als Pendant, eine
Auflistung und Beschreibung der Techniken

und Geräte, die heute im Tonstudio

zur Nachbearbeitung der verschiedenen

Acustica Verwendung finden,
und informiert sogar über die Programme

(und Preislisten) der wichtigsten
deutschen Archivmusik-Verlage. Denn:
«Fünfzig Jahre Geschichte der Tonfilmmusik

haben als traurigen Höhepunkt
ihrer Entwicklung dazu geführt, dass
heute etwa 60 bis 70 Prozent der
allabendlich im Fernsehen ausgestrahlten
Filmmusik wieder aus <Kinotheken>
kommt.» Auch das eine Erkenntnis, die
Autoren von Filmmusikbüchern gerne
(und mit Erfolg) verdrängen.
Ein Wort über den Verfasser:
Norbert Jürgen Schneider, Dr. phil.,
Jahrgang 1950, ist Organist, Pianist,
Dirigent, Rockmusiker, Professor für
Theorie an der Musikhochschule München,

Lehrbeauftragter in Sachen Film-

27



musik an der Hochschule für Fernsehen
und Film daselbst, Mitherausgeber
einer Tonsatzlehre, Autor einer grösseren
analytischen Abhandlung über
Schumanns 1. Sinfonie sowie von Untersuchungen

etwa zur mediantischen
Harmonik bei Beethoven oder über Carl
Orff und die repetitive Musik; er ist, wie
man unschwer ahnt, die Neugier in Person;

als Komponist, der er - man möchte

sagen: natürlich - auch ist, schreibt er
sowohl autonome wie angewandte
Musik, E wie U (Begriffe dies, die er zu
Recht nicht sonderlich schätzt, weil sie

ja nachgerade als moralische Kategorien

gesetzt werden - was beiläufig kein
Wunder ist, da sie sich von der Sache her
kaum definieren lassen): sein Katalog
nennt Kammermusik, Liederzyklen
(Morgenstern, Eichendorff, Trakl, Hesse),

Chorsätze, Orchesterstücke, die
Kammeroper «Salome ist überall»
(nach Oscar Wilde) auf der einen Seite,
über fünfzig Musiken zu Kinofilmen,
Fernsehspielen, Dokumentationen,
nebst Tonbildem fürs ARD-Nachtpro-
gramm auf der anderen.
Ein Mann mit solchem Hintergrund
bürgt für exakt die Authentizität, die
unverzichtbar ist in einem Bereich, in
dem sich ästhetische Überlegungen
pausenlos durch produktionstechnische
Imponderabilien und/oder ökonomische

Imperative ins Abseits manövriert
sehen (das unterscheidet ihn vom Gros
derer, die bisher über Filmmusik schrieben).

Die Authentizität des «Handbuchs»

gründet nun aber nicht allein in
der singulären Kompetenz seines
Verfassers. Schneider hat seine zwei Bände
zwar auf zwei komplementäre Themenkreise

ausgerichtet und sich die
«Musikdramaturgie im Neuen Deutschen
Film» (ab etwa 1960) im ersten, die
Verwendung von «Musik im dokumentarischen

Film» (der siebziger und
achtziger Jahre) im zweiten Band
vorgenommen. In beiden Abteilungen aber ist
er, bevor er festlegte, was an
generalisierenden Überlegungen von seiner Seite

eingebracht werden müsste, an die
Macher herangetreten. So sind,
selbstredend typographisch gekennzeichnet,
die in mündlichen oder schriftlichen
Berichten mitgeteilten Erfahrungen von
über hundert Komponisten, Regisseuren,

Dokumentaristen, Cuttern und
Tonmeistern (weiblichen wie männlichen

Geschlechts) in die Darstellung
eingegangen; im Spielfilmband
verdichten sie sich zu Portraits, einseitigen,
weil auf die jeweiligen musikdramaturgischen

Konzepte beschränkten
Portraits von Achternbusch, Fassbinder,
Geissendörfer, Herzog, Höver, Kluge,
Kniiii, Lilienthal, Noever, Petersen,
Rödl, Schilling, Schroeter, Senft, Sten-
zel, Syberberg, Verhoeven, Vesely und
Wenders, der Dokumentarfilmband
mündet in Protokoll-Auszüge aus
Gesprächen mit Brauer, Demant, Doermer,
Ettlich, Fechner, Gehrig, Karalus, Kor-
ruhn, Krieg, Kubaila, Längsfeld /
Bassenge, Rischert, Saldecki, Schlagbauer,
Schübel, Stanjek, Strigel / Verhaag,
Wieland, Wildenhahn, Wilms. Gesprochen

wird über den Einsatz von Musik,

über den Umgang mit Geräuschen, über
Tonkultur ganz allgemein.
Nur am Rande: wer möchte in diesen
Namenlisten nicht herumstreichen, wer
sie nicht ergänzen, um X und um Y!
Aber da gilt strikt, was Schneider für das

ganze «Handbuch» reklamiert: das
Recht auf Subjektivität. Die nicht hinter
falschem wissenschaftlichem Gehaben
versteckt wird, sondern im Gegenteil als
solche erkennbar sein und damit für den
Leser berechenbar werden soll. Und die
unter anderem eben auch zu tun hat mit
dem Standort des Schreibenden. Also
München. «Der Text wäre von Hamburg

oder Berlin aus sicherlich anders
geschrieben worden.»
A propos München: da drückt, wie wir
spätestens seit Rosendorfer wissen,
gemeinhin und in erheblichem Masse
der Föhn, und wer nicht unter dem Föhn
leidet, der leidet darunter, dass er als ein
offenkundig Emarginierter nicht unter
dem Föhn leidet. Gelitten wird allemal.
Leiden aber macht grantig (entgegen
anderweitigen Behauptungen).
Norbert Jürgen Schneider nimmt insgesamt

kein Blatt vor den Mund.

«Ein Widerspruch, der offen in der Person des Autors
gründet, durchzieht den Text. Es wird aus der Sicht
zweier sich antagonistisch verhaltender Reflexionsebenen

argumentiert.
1. Da gibt es die filmimmanente Betrachtungsweise, die
danach fragt, wie Musik zu Bildern funktioniert, wie man
mit Musik formen und gestalten kann, wie man in der
Filmszene arbeitet und komponiert.
2. Es gibt aber auch die Betrachtungsweise <von äussern,
die den Filmbetrieb gesellschaftlich und politisch in seiner

längst vollzogenen Ankoppelung an das öffentlichrechtliche

Fernsehen und an eine höchst fragwürdige
Unterhaltungsindustrie sieht.
Angesichts der kulturindustriellen Produktion von
Meterwaren-Kunst, die sich nur an Erfolgsquoten orientiert
und als Reklame ihrer selbst lärmend (vor allem unter
Benützung von Musik) auf sich aufmerksam macht,
angesichts der Öde und ideologischen Fragwürdigkeit
der offiziellen, staatlich geförderten <Unterhaltung> ist
aber die werkimmanente Reflexion des <Wie es gemacht
wird?> lächerlich und einfältig. Noch schlimmer: hier
dramaturgische Hilfen zu geben bedeutet eigentlich, zur
Perfektionierung eines Entmündigungs- und Unterdrük-
kungssystems (was Kulturindustrie heute im Zeitalter der
allgegenwärtigen Monitore, Lautsprecher und Kopfhörer
mehr denn je ist) beizutragen.
[...]
Soll das Buch konsequenterweise also nicht geschrieben
werden?»

Die Frage steht bereits in der Einleitung
zum ersten Band; sie ist, wie dann der
zweite schlüssig zeigt, fernab von jeglicher

Koketterie gestellt. Was mich
betrifft: ich bin froh, dass es, «das Buch»,
nicht der Zensur des gesellschaftsbe-
wussten Über-Ichs zum Opfer fiel.
Denn es bietet viel Neues - über die
Dokumentation einer auf diesem Gebiet
erstmaligen Feldarbeit, und über den
Service für ratlose Einsteiger hinaus.
Die historische Dimension, und damit
die historische Determiniertheit von
Filmmusik heute, lässt Schneider zwar
weithin unbeachtet - da ist weder von
Hollywoods Sinfonikern die Rede, noch
von den Pionieren des englischen
Realismus (oder dem, was einmal «Kulturfilm»

hiess). Man kann's verschmerzen.
Dafür geht er dezidiert vom Zug des
Mediums Film zum Gesamtkunstwerk
aus, nimmt also dessen von niemandem
mehr angezweifelte Audio-Visualität -
an deren Audio-Anteil gleichwohl Ci-
néasten, Filmkritiker, Fernseh-Redak-
teure, Lehrplangestalter (von
Filmhochschulen, zum Beispiel), Festiva¬

liers, Kinopäpste und Filmprofessoren
in seltener Einmütigkeit blind oder
vielmehr stocktaub vorbeipalavern, meist
nicht wissend, wie ihnen geschieht, und
schon gar nicht warum - beim Wort und
stösst zu vergleichenden Darstellungen
von Auge und Ohr, Sehen und Hören,
digitaler und analoger Kommunikation
vor, die ich so, das heisst so originell, so
perspektivenreich, so dicht auch am
aktuellen Stand der Neurophysiologie
und dennoch so klar und so verständlich,

in einem Filmmusikbuch noch nie
gelesen habe.
Ahnlich fruchtbar ist dann der Versuch,
die bewusste Wahrnehmung von Musik
(zum Film) von der unbewussten zu
trennen und beide auf Zuordnungsmuster

und Funktionen zu beziehen - die
alte Produzentenweisheit aus der
Studio-Ära, wonach die beste Filmmusik
jene Musik sei, die keiner höre, ist damit
relativiert.
Ebenso souverän rückt Schneider im
zweiten Band einem Dilemma zu Leibe,
an dem sich bislang Glaubenskrige
entzündeten. Ist im Dokumentarfilm Musik,

ist überhaupt Manipulation (im
Sinne nur schon von formender
Veränderung) auf der Ebene der Acustica legitim?

- Den Ausweg aus dem Dilemma
weist die Befragung des Realitätsbegriffs.

«Dass <Realität> keine objektive
Grösse, sondern stets durch den
individuellen Erfahrungs- und
Erlebniszusammenhang eines Subjekts bestimmt
ist, darf hoffentlich ein Ällgemeinplatz
sein: der Wasserwerfer ist beispielsweise

für den beschossenen Demonstranten
ein anderes Gerät als für den damit
hantierenden Einsatzpolizisten.» So

beginnt gleich die Einleitung, «Von der
Wahrheit der Töne» (Schneider tendiert
hier noch stärker als im Spielfilmband
dazu, die verschiedenen Ebenen der
akustischen Schicht, Sprache /
Geräusche/Musik, als Einheit zu betrachten).
Es gibt so etwas wie Perspektiven auf
die dingliche Welt; es gibt deren sinnliches

Erkennen und rationales Erfassen
auf der einen Seite, die emotionale Ein-
färbung des Erkannten und Erfassten
auf der anderen; die beiden Aspekte
lassen sich nicht restlos auseinanderdividieren,

nicht im Alltag und nicht in der
Filmarbeit, wo sie sich ihre je eigenen
handwerklich-technischen Apparate
geschaffen haben und, je nach Gewichtung,

unterschiedliche Genres des
Nicht-Fiktionalen ausprägen. Vom
Ansatz her ist der Gewissensfrage damit
schon die Spitze genommen - und ein
Kapitel eingeleitet, das dem Verfasser
alsbald ins Zentrum rückte.
Nicht-Fiktionales ist heute ja beinahe
ausschliesslich Sache des Fernsehens.
Und Fernsehen ist, nach dem Verständnis

von Politikern, Funktionären und
(leider auch) Publikum «ein blosses
Kommunikationsmittel (so wie das
Telefon), ein Vehikel zum Transport von
Realität, von objektiven Aussagen und
Sätzen Dieser folgenschwere Trug-
schluss war einer der ausschlaggebenden

Gründe zum Schreiben dieses
Buches.» Aus dem zuvor entwickelten
Realitäts-Verständnis heraus postuliert

28



der Autor: «Ich schlage vor, alles, was
uns auf dem Bildschirm des Fernsehens
begegnet, als <Kunst> zu betrachten.»
Als gemacht, notwendigerweise als
interpretiert. Was er daraus ableitet, das
lässt sich nicht mehr berichten. Das
müsste man, Wort für Wort und Seite für
Seite, zitieren. Hansjörg Pauli

Zwei neue Bücher von
Boulez - wenig Neues

Pierre Boulez: «Le pays fertile. Paul
Klee», texte préparé et présenté par
Paule Thévenin.
Gallimard 1989,175 p.

Pierre Boulez hat längst aufgehört,
«nur» ein Musiker zu sein; er wurde in
Frankreich zu einer kulturpolitischen
Macht, was sich unter anderem darin
zeigt, dass ihn Journalisten an sehr
populären Fernsehsendungen auch nach
seiner Meinung zur aktuellen politi-

nalsozialisten aus Deutschland vertrieben,

sein Leben beendete, kommt Boulez

zu manchen Querverbindungen
zwischen Bildern Klees und Johann Sebastian

Bach, Igor Strawinsky, Claude
Debussy, Arnold Schönberg und Anton
Webern, ohne die Analogien zu strapazieren.

Dass dabei des Malers Kurse am
Bauhaus in Weimar und Dessau, deren
Referate und Skizzen jedem zugänglich
sind, eine grosse Rolle spielen, ist
vollkommen klar. Boulez zeigt, dass
Bezeichnungen wie Rhythmus, Polyphonie

und Linie in beiden Künsten, in der
Musik wie auch in der Malerei, vorkommen

können, wobei er aber betont, dass
die visuelle Transkription einer sehr
schönen Melodie unter Umständen eine
sehr unbedeutende Kurve auf einem
Gemälde ergeben würde. Schon kurz
nach den ersten Seiten des Buches
schreibt er: «Le langage de la vue
diffère de celui de l'oreille, les principes
acoustiques ne sont pas du tout les

Paul Klee: Instrument pour la musique contemporaine, 1914

sehen Entwicklung in Europa und Übersee

befragen, nicht ohne dabei zu
bedauern, dass er so wenig komponiert...
Im Rahmen des «Festival d'automne à
Paris» von 1989 waren gleich drei neue
Werke von seiner Hand angesagt,
wovon nur eines, und erst noch die Neufassung

eines Jugendwerkes, schliesslich
zur Aufführung kam.
Statt dessen erschienen zwei Bücher:
das eine, «Jalons», gibt einen Überblick
über zehn Jahre Unterricht am Collège
de France, das andere, von dem
zunächst die Rede sein soll, beschäftigt
sich mit dem Maler Paul Klee, dessen
Bilder Boulez schon früh kennen und
schätzen lernte.
Nach einem Seitenhieb auf den
Provinzialismus der Stadt Bern, wo Klee
aufwuchs und schliesslich, von den Natio-

mêmes que ceux de la couleur.» Später
erklärt er: «Ce qui fait l'espace dans un
tableau, même grand, c'est qu'on
l'englobe d'un seul regard, qu'on en voit
immédiatement les limites et que, à
travers elles, on en perçoit dans l'instant la
construction, c'est une présence
appréhendée dans sa totalité» Demgegenüber

ist die Musik, so lange man sie im
Konzert hört, der Zeit unterworfen und
kann nur im nachhinein oder im Verlaufe

der Aufführung immer besser als
Ganzes erfasst werden: «En musique,
l'élément temps, le module de temps
parle immédiatement aux sens, est perçu

dans l'instant. La reconstitution de
l'œuvre dans sa globalité est une
reconstitution imaginaire. On n'a jamais de
vue réelle d'une œuvre musicale, dont la
perception est toujours partielle. La

synthèse ne peut se faire qu'après,
virtuellement.»
Immer wieder kommt Boulez mit kaum
verhohlenem Bedauern darauf zu
sprechen, dass der Betrachter eines Bildes
seine Zeit frei einteilen könne, während
der Hörer dem Diktat einer bestimmten
Aufführung eines musikalischen Werkes

unterworfen sei. Man kann zwar
zuhause eine bestimmte Schallplatte
unzählige Male hören oder einzelne
Fragmente herausgreifen, um das
Verständnis für das Ganze zu vertiefen, das
sich aber nur in der Imagination zu
diesem Ganzen zusammenfügt. Boulez,
der Kalligraph, dessen Partituren mit
ihren winzigen Schriftzeichen tatsächlich

schönen Bildern gleichen, dessen
Skizzen aber oft, neben rein verbalen
Anweisungen, graphische Blätter
enthalten, muss sich von Klees Kritzeleien,
die schon Theodor W. Adorno den Partituren

Anton Weberns ähnlich schienen,
angesprochen fühlen. Ja, er geht noch
weiter, indem er des Malers freie
Verwendung von musikalischen Schriftzeichen

lobt: «Le musicien peut admirer
comment l'imagination du peintre s'est
emparé des symboles de son écriture,
dont la séduction visuelle apparaît d'autant

mieux qu'ils ne sont plus oblitérés
par aucune signification: ils sont montrés

pour eux-mêmes.»
Der Komponist könne durch Noten-Bilder,

die auf dem Papier gut aussehen, zu
Konstruktionen verführt werden, die
das Gehör nicht spontan aufnehmen
kann, wie zum Beispiel Kanons in ihrer
rigorosen Form, die vor allem den
Betrachter von Partituren befriedigen, aber
beim blossen Hören nicht aufgenommen

werden können. Solche und ähnliche

Stellen in diesem Buch lesen sich
wie eine späte Kritik des Serialismus
der fünfziger Jahre, dessen wichtigster
Exponent Boulez selber war. Doch
schon seine Darmstädter Kurse im
folgenden Jahrzehnt zeigten, dass er sich
der Notwendigkeit einer neuen ästhetischen

Orientierung durchaus bewusst
war. Man habe zu lange nur von der
reinen Technik gesprochen, der
Komponist dürfe nicht blind seinen seriellen
Tabellen folgen.
Der Titel von Boulez' Buch spielt an auf
ein Bild von Klee aus dem Jahre 1929,
dessen Titel lautet: «Monument im
Fruchtland». «A la limite du pays fertile»

sollten ursprünglich die «Structures
la» von 1951 heissen, wobei Boulez
nicht an eine Übersetzung des Bildes in
Musik dachte, nur schien ihm mit
diesem Werk für zwei Klaviere der
Ausgangspunkt für eine neue Sprache der
Musik gegeben, eine Sprache freilich,
die mehr den Betrachter der Partitur als
den Hörer befriedigt. Dass Boulez sich
später von diesen mehr abstrakten
Tonordnungen der «Structures» löste und in
«Le Marteau sans Maître» eine emotio-
nellere Sprache spricht, ist bekannt.
Doch in seinem Buch lobt er dennoch
die Konstruktion, wenn sie die Phantasie

stimuliere und nicht lähme: «... si la
structure force l'imagination à entrer
dans une nouvelle poétique, alors, on
est, en effet, en pays fertile.»

29



Mit diesen Worten schliesst das Buch,
das in seiner luxuriösen bibliophilen
Aufmachung mit vielen Reproduktionen

von farbigen Bildern und Zeichnungen

Paul Klees vor allem das Auge
befriedigt und dazu noch ein gutes Stück
Musikschriftstellerei ist. Die französische

Kultur ist eine eminent literarische,
und Boulez, wie viele andere auch,
muss wissen, wie wichtig gerade das

Sprechen über Musik ist, wenn es auf so
allgemein verständliche Art geschieht.
Die rein musiktheoretischen Schriften
kommen auch beim gebildeten Publikum

einfach nicht an, was gerade Boulez

begreift, wenn er schreibt: «Jusqu'à
ma rencontre avec Klee je ne raisonnais
qu'en musicien, ce qui n'est pas
toujours le meilleur moyen de voir clair.»

Pierre Boulez: Jalons (pour une décennie).

Christian Bourgois Editeur, Paris 1989,
452 S.

Seit 1978 ist Boulez Lehrer am Collège
de France, das eine der bemerkenswertesten

Elite-Schulen von Frankreich ist:
die Professoren sind nicht jede Woche
um dieselbe Zeit anwesend, sondern ihr
Unterricht konzentriert sich oft auf
wenige Tage oder Wochen eines Semesters;

die Hörer aber kommen aus den
verschiedensten Gegenden der Welt,
ohne dass sie Aufnahme- und
Abschlussexamen machen müssen. Kann
bei dieser gefährlichen Freiheit
überhaupt ein solides Wissen vermittelt
werden? Anlässlich der wenigen
Vorlesungen, die ich zu Beginn der achtziger
Jahre besuchen konnte, hatte ich den
Eindruck, dass Boulez vor einem Publikum

von in Ehrfurcht erstarrten jungen
Leuten ein wenig gelangweilt ganz
einfach improvisierte und zwanglos aus
dem Fundus seines immensen Wissens
schöpfte. Man schien von ihm, dem
Vielbeschäftigten, auch nichts anderes
zu erwarten. - Und nun erschien ein
umfangreiches Buch, das, sorgfältig
geschrieben, den Inhalt von zehn Jahren
Lehrtätigkeit in vier grossen Abschnitten

zusammenfasst: I. De l'idée à

l'œuvre, II. Le geste du compositeur, III.
L'enjeu thématique und IV. L'œil et
l'oreille, die von einem einleitenden
und einem abschliessenden Kapitel
umrahmt sind. Gerade als ob der Leser
in diesen labyrinthischen Texten den
Faden der Ariadne brauchen würde, hat
der Musikologe Jean-Jacques Nattiez
noch einen Mode d'emploi für dieses
Buch verfasst, und der Philosoph
Michel Foucault steuerte ein erklärendes
Vorwort bei. Ein Register der Namen
und Werke und ein weiteres Register für
die Fachausdrücke ergänzen den Band.
Für den, der Boulez' Denken während
vieler Jahre verfolgt und seine zahlreichen

Artikel seit dem Beginn der fünfziger

Jahre gelesen hat, enthält diese letzte,

sich so wichtig gebende Publikation
nichts Neues. Ja, man greift gerne auf
jene ersten Essays zurück, wo der junge
Boulez in seiner polemischen und
abrupten Art wohl gelegentlich übers Ziel
hinausschoss. Dass er schon immer ein

guter Schriftsteller war, konnte in
Frankreich, dem Land, wo auch
Wissenschafter bedeutende Literaten sein dürfen,

nur ein Vorzug sein. Was und wie
man über Musik schreibt, entscheidet
sehr oft über den Erfolg eines
Komponisten. Jalons sind aber nicht die
Wegmarken der jüngsten Entwicklung,
sondern von Boulez' gesamtem Werdegang,

dem gerade in den letzten zehn
Jahren nicht viel Neues beigefügt wurde;

über Répons, das letzte, mit elektro-
akustischen Mitteln arbeitende Stück,
schreibt sein Autor bloss an drei Stellen,
obwohl das erste Kapitel des Buches
wie mit einem Paukenschlag das Chaos
evoziert, das die Entwicklung der neuesten

Computertechnologie verursacht
habe: man stehe vor einem schwindelerregenden

Universum von nicht hierar-
chisierten Möglichkeiten, angesichts
derer sich auch die traditionelle musikalische

Notation als ungenügend erweise.

Der Leser erwartet darauf nichts
anderes als eine intensive Auseinandersetzung

mit diesen Schwierigkeiten.
Statt dessen taucht Boulez aber in die
Vergangenheit ein und wiederholt alle
die Thesen, die er schon bei früheren
Gelegenheiten aufgestellt hat: seine
Abneigung gegen Arnold Schönbergs
dodekaphone Werke, denen er Pierrot
lunaire vorzieht; seine Bewunderung
für Igor Strawinskys Rhythmen, denen
aber die anderen Komponenten der
Musik - Melodie und Harmonik - geopfert

werden. Dass er die Vorzüge beider
Komponisten zu vereinigen trachtet(e),
dürfte hinlängst bekannt sein. Unnötig
erscheint mir auch seine Erwähnung der
akademischen Analysen und Satztechniken:

dass sie einen wirklich begabten
jungen Musiker nicht auf den eigenen
Weg bringen können, sollte sich längst
herumgesprochen haben.
Neben Schönberg und Strawinsky
erwähnt Boulez zur Hauptsache nur die
Komponisten, die er während der
fünfziger Jahre in seiner Konzertreihe
Domaine Musical aufführen liess: allen
voran Anton Webern, den späten Claude
Debussy, Edgard Varèse, Béla Bartok
usw., selbstverständlich aber auch
Johann Sebastian Bach und Ludwig van
Beethoven, die in jenen Konzerten mit
ihren schwierigsten kontrapunktischen
Werken vertreten waren. Dazu kommen
noch Hector Berlioz, Richard Wagner
und Gustav Mahler, die Boulez während
seiner glänzenden Dirigentenkarriere
kennenlernte. Er setzt sich einmal mehr
mit seinen geistigen Vätern auseinander,

in einem Ton freilich, der gedämpfter
geworden ist als in seinen ersten

Aufsätzen. Der Text zeichnet sich oft
durch einen gefährlich hohen
Abstraktionsgrad aus, der jeden Einwand von
Anfang an abweist und in seiner
Allgemeinheit unangreifbar wird. Seine
Fachausdrücke sind zu einem guten Teil
Neuschöpfungen oder aus anderen
Gebieten herübergeholt, wie zum
Beispiel «enveloppe», «infrathème» oder
«temps lisse». Man merkt, dass er zu
einer gebildeten, aber nicht unbedingt
musiktheoretisch geschulten Leserschaft

sprechen möchte. Ganze Partien

sind aber auch in einem anschaulichen
Stil geschrieben und wirken wie eine
kunstvolle direkte Rede, die sehr lebhaft
sein kann, vor allem wenn sie von
Literatur und bildender Kunst handelt.
Dadurch unterscheidet sich Jalons von
dem früheren Penser la musique
aujourd' hui, das höchstens von einigen
wenigen Insidern verstanden wird.
Das Buch bildet eine grosse Retrospektive

über den Kampf um die musikalische

Form, ein Problem, das für das

ganze 20. Jahrhundert von grosser
Wichtigkeit war und ist. Deshalb finden
sich unter den Fachausdrücken auch
sehr häufig die Worte «déduction»,
«responsabilité» und «hasard». Mit
der Spontaneität schlägt sich Boulez
mühsam und misstrauisch herum; er
akzeptiert sie wohl gelegentlich wie ein
Wunder, eine Gnade, um dann doch
wieder der «déduction», der logischen
Ableitung, den Vorzug zu geben. «Dem
fällt nichts ein!», sagte noch vor wenigen

Jahren ein deutscher Musikologe
über Boulez. Ja, wenn es immer nur um
diese Einfälle ginge! Doch ist die Musik
längst aus dem Stande der Unschuld
herausgewachsen und verlangt
angestrengte Reflexion in einer Welt ohne
unveränderliche Ordnung.
Von Komponisten der jungen und
mittleren Generation in Paris wurde übel
vermerkt, dass Boulez in diesem Buch
nicht über sie spricht. Er fördert sie

zwar, führt sie auf, was sie als ein grosses

Privileg empfinden. Doch sonst findet

sich weit und breit kein Kommentar
über sie, obwohl sie oft am Institut de
recherche et coordination acoustique /
musique (IRCAM) arbeiten. Der
menschliche Kontakt wäre also da, doch
ist es vielleicht gerade diese Nähe, die
Boulez, der Einsame im hektischen
Kulturbereich der Grossstadt, im Grunde

scheut. Theo Hirsbrunner

Der wandelnde Adler

Volker Kaiisch: «Entwurfeiner Wissenschaft

von der Musik: Guido Adler».
Verlag Valentin Koerner, Baden-Baden
1988, 373 S.

Die entscheidende Passage über Guido
Adlers Bedeutung als Musikwissenschafter

und eigentlicher Kreator dessen,

was historische Musikwissenschaft
bis heute bedeutet, findet sich erst ganz
am Schluss dieser Publikation, wo Volker

Kaiisch aufAdlers Aktualität für die
heutige Musikwissenschaft zu sprechen
kommt, nämlich auf dessen «<Prinzip>,
allen irgendwie in den Blick genommenen

Sachverhalten ihre tatsächliche
mehrdimensionale Eingebundenheit,
ihre Beziehungsrelationen in oder trotz
wissenschaftlicher Behandlung lebendig

zu erhalten» (S. 302). Kaiisch meint
mit Recht, dass die heutige Musikwissenschaft

genau dies von ihrem Pionier
noch lernen könnte:
«Wenn es nämlich gelänge, nicht Methoden vor Sachen
zu setzen, wenn es gelänge, eine Fragestellung zu
entwickeln und einzunehmen, die sich dem Befragten
selbstvergewissernd phänomenologisch zu nähern trachtete,

30



d.h. auf <objektive>, <eindeutige> Ergebnisse und
Feststellungen verzichtete, dann könnte sich eine Möglichkeit

eröffnen, die das musikwissenschaftliche Denken in
eine Richtung brächte, wo sich nicht das <Objekt> ihrer
Betrachtungen, der <Gegenstand> ihrer Forschungen, wo
sich nicht Musik notwendig ihrem methodischen <Zu-
griff> entzöge. Ein solches musikwissenschaftliches
Denken miisste sich einem <Verfahren> zuwenden,
das seinem Wesen nach keines ist, sondern das sich als
ein Weg zu verstehen gäbe, auf dem sich Sache und
Denken einvernehmlich im Fragen begegnen könnten.
Nicht also um das eine oder andere zu beherrschen
sondern um der Sache willen Offenheit einzuräumen, in
deren Offenheit sich beide, Sache und Denken, aufeinander

beziehen und entfalten könnten. Äusserliches
Kennzeichen dieses <Prinzips> wäre dessen immerwährender
Aufgabencharakter, wäre sein beharrlich-innehaltendes
Fragen, dem gerade abschliessendes Antworten mit <De-
finitionen>, <Systemen> oder <Methoden> widerspräche»
(S. 303).

Derlei hörte ich gern von seinem Vers -
möchte ich mit Bertolt Brecht zu Volker
Kalischs Arbeit als Ganzem sagen, denn
ich wünschte mir bei der Lektüre,
Kaiisch hätte diese hohe antimethodologische

Theorie nicht erst am Schluss
skizziert, sondern zur Basis seiner eigenen
Reflexionen über Adlers
«musikwissenschaftliche Entwürfe» gemacht. Die
ganze Arbeit hätte dann zwar eine
provisorische, wissenschaftlich anfechtbarere

Perspektive angenommen, umgekehrt

aber auch eine aktuellere und mithin

interessantere und interessierende-
re. Volker Kalischs Arbeit jedoch ist
eine Dissertation, die sich jeder Ordinarius

wünscht: Alles ist klar gegliedert,
der Forschungsgegenstand wird gegen
aussen ebenso haarscharf abgegrenzt
wie gegen innen vollständig behandelt,
jeder neue Gedanke ist gleichsam dreimal

abgepanzert und reflektiert, jeder
übernommene zitiert. Nichts Flüchtiges
und Provisorisches hat hier Raum.
Die Arbeit untersucht mit grosser
Beharrlichkeit nur die Theorien, Methoden,

Definitionen und ihre Voraussetzungen

in Adlers Schriften. Die konkreten

analytischen und historischen
Arbeiten wurden bewusst ausgeschlossen.
Dadurch wird auch selten das Verhältnis
zwischen Adlers Entwurf einer
Musikwissenschaft und seinen konkreten
Forschungsresultaten diskutiert, bzw. es
taucht sehr häufig die Argumentationsfigur

auf, dass zwar Adlers Theorien
mehr als diskutabel, die Begrifflichkeit
schwammig, und die Methoden zum
Teil nur aus der Zeit heraus verständlich
seien, dass aber trotzdem Adlers
Forschungen im einzelnen von erstaunlichem

Scharfsinn zeugen würden. Gerade

die Häufigkeit dieser Figur drängt
den Verdacht auf, dass es möglicherweise

umgekehrt sein könnte: dass Adler
seine Begriffe so undeutlich hält, weil
ihm eine klare Begrifflichkeit in ihrem
Fetischcharakter suspekt ist, und weil er
letztlich den Systemen misstraut.
Zugleich lebte er in einer Zeit, in der eine
anti-methodologische Methode, wie sie
Kaiisch am Schluss skizziert, schlicht
nicht zu leisten und durchzusetzen war,
mithin sich als Ausweg nur eine
durchgehende Relativierung und Abschwä-
chung definitorischer Schärfen zeigte.
Wer nämlich begrifflich klar beschreibt,
weshalb etwas begrifflich nicht zu fassen

ist, erreicht zuweilen nicht nur
dasselbe, sondern oft auch das minder
originelle Resultat als jener, der in seiner
Begrifflichkeit schwankt und diese -

auf einen wohlwollenden und mobilen
Leser vertrauend - je nach Situation
auch wechselt.
Wie auch immer, die Arbeit von Völker
Kaiisch ist mit Bestimmtheit die wichtigste

und intensivste Auseinandersetzung

mit Guido Adler und seinen
wissenschaftlichen Positionen. Kein
Gebiet bleibt ausgespart: Man sieht, in wie
vielerlei Hinsicht Adler die späteren
Generationen beeinflusst hat, und der
Leser bekommt auch eine sehr gute
Zusammenfassung aller Schriften von
Adler mit grossräumigen, sehr präzise
ausgewählten Zitaten. Gerade diese
Vollständigkeit zwingt den Leser, sich
selber einen Reim zu machen und seine
eigene Position zu Adlers Theorien zu
finden oder zu klären. Kaiisch spielt in
dieser Hinsicht nicht den Ziehvater, im
Gegenteil, er stellt sich als Autor häufig
zurück, tritt weniger als Autor denn als
Interpret von Adler auf; so gibt es denn
auch Partien im Buch, die sich auf
kommentierte Zitate beschränken. Und
in diesen Zitaten finden sich Trouvail-
len für Adlers Formulierungskunst und
für seine Perfidie, mit kleinen Seitenhieben

seine ins Systematische und
Vollständige verliebten Zeitgenossen
und Konkurrenten - personifiziert in
Hugo Riemann - zu erledigen, etwa in
dem Wandererbild, wo Adler sich
wissenschaftlich fast wie ein postmoderner
Anarchist darstellt:
«Jeder Wanderer betrachtet die Länder, die er durchreist,
nach der ihm anerzogenen Beobachtungs- und
Anschauungsweise. Er überträgt seinen Gesichtskreis auf die
fremden Verhältnisse, misst mit seinem heimischen
Massstabe die ihm neuen Bestrebungen und Erfolge
anderer Stätten und Zonen. Wohl ihm und diesen, wenn
er dabei billige Rechnung trägt den verschiedenartigen
Bedürfnissen, territorialen Gestaltungen, lokalen
Einflüssen, der klimatischen Beschaffenheit, und wie alle
Umstände heissen mögen, welche die wirtschaftlichen,
künstlerischen und politischen Zustände eines Landes
oder Landesteiles bedingen. Der ruhige Beobachter wird
aber nicht vorschnell von einer Erscheinung auf irgendeinem

Schaffensgebiete Folgerungen auf ein anderes Feld
menschlicher Arbeit ziehen.» (S. 71)

Mit grossem Geschick arbeitet Kaiisch
die Charakteristika Adlers heraus -
Charakteristika, die zum Teil bis heute
die Musikwissenschaft prägen: die
historisierende Grundlage; die
Ausschliesslichkeit, mit der Adler sich auf
das Einzelkunstwerk konzentriert; den
Eurozentrismus (der aller aussereuro-
päischen Musik verständnislos
gegenübersteht) oder seine negative Bewertung

der zeitgenössischen Musik.
Kaiisch legt bei vielen Dingen Adlers
Parteilichkeit frei. So erweist sich Adler
zum Beispiel oft als musikalischer
Klassizist, der die Wiener Klassik gegen
aussen zwar als Epoche oder Periode
betrachtet, zugleich aber - bewusst und
unbewusst - viele ästhetische Prämissen

dieser Epoche zu seinen eigenen
macht. Kaiisch zeigt auch quasi die
«Erbsünde» der Musikwissenschaft auf
(sie betrifft Adler wie Riemann):
«In der Besinnung auf Geschichte, genauer Musikgeschichte,

glaubten viele das Heilmittel entdeckt zu haben,
um dem zerstörerischen Treiben in der Musik Einhalt
gebieten zu können. Einem befürchteten Abstieg und
Rückfall der europäischen Kunstmusik in die
Bedeutungslosigkeit wollte man unter allen Umständen wehren,

indem man Komponieren auf geschichtlich begründete

musikalische Normen zu verpflichten trachtete.
Hinter dem Gezeterverbarg sich die dunkle Ahnung, dass
wohl ein Zusammenhang zwischen Gesellschaft, nämlich

der bürgerlichen, und Musik, nämlich der auf der
Dur-Moll-Tonalität basierenden, bestünde, eine Relati¬

vierung und Auflösung der letzteren somit einer Infragestellung

der ersteren gleichkäme». (S. 1 lf.)
Kaiisch demonstriert auch - manchmal
nur indirekt - wie Adler noch Dinge
«spürte», die in der späteren Musikwissenschaft

verlorengingen, zum Beispiel
das Ineinsgehen von Quellenstudium -
endend in einer Edition - und derAnalyse

und Interpretation eines Stückes.
Gerade weil Adler das einzelne Kunstwerk

so sehr zum Ausgangspunkt wählt,
muss er auch dessen Geschichte
miteinbeziehen. Im Resultat allerdings ist seine

Position oft weniger absolut auf den
geschlossenen Kasten Kunstwerk
gerichtet als bei vielen späteren
Wissenschaftlern und Analytikern, die zwar -
theoretisch - die Auflösung des Kunstwerks

postulieren, um sich dann - praktisch

- umso zügelloser bloss auf die
Strukturen des Werkes zu konzentrieren.

Am treffendsten hat diesen
Musikwissenschaftler sein schärfster Kritiker -
Hugo Riemann - bezeichnet: nämlich
als «Archäologen». Denn der Archäologe-wie

der Wanderer-weiss, dass sein
«Objekt» mit ihm nur indirekt etwas zu
tun hat, und gerade deshalb muss er ihm
mit jener Offenheit begegnen, die
Kaiisch am Schluss seiner Arbeit als
Perspektive für die Musikwissenschaft
entwirft, mit einer Offenheit auch, bei der
jeder neue Fund alle schönen Theorien
über alle vorherigen ebenso schönen
Objekte umschmeissen kann, - ja: auch
zum Umschmeissen kann einem die
Lektüre dieses Buches Mut machen.

Roman Brotbeck

eues aus der
musikalischen Botschaft

Constantin Flows: Musik als Botschaft;
Breitkopf und Härtel, Wiesbaden 1989,
187 S.

Vladimir Karbusicky: Grundriss der
musikalischen Semiotik; Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, Darmstadt
1986, 316 S.

Otto Kolleritsch (Hrsg.): Verbalisie-
rung und Sinngehalt. Über semantische
Tendenzen im Denken in und über Musik

heute; Studien zur Wertungsforschung

Band 21, Universal Edition für
Institut für Wertungsforschung an der
Hochschulefür Musik und darstellende
Kunst in Graz, Wien / Graz 1989,224 S.

Nach Sinn und Bedeutung wird am
Ende der achtziger Jahre überall wieder
deutlicher gefragt, - auch in der Musik.
Das frühere Argumentationsmuster,
dass Musik, je stärker sie Bedeutung im
trivialen Sinne zurückdränge, desto
bedeutender, kritischer und sogar politisch

relevanter werde, hat sich ziemlich
leergelaufen (auch wenn einige immer
noch tapfer daran festhalten). Und auch
die geläufige Verdrängung,
Unverständnis und gesellschaftliche Isolierung

seien grosser Neuer Musik immanent,

gelingt im ausgewachsenen
Medienzeitalter nicht mehr so leicht.
Botschaften und unmittelbare Mitteilungen
sind wieder gefragt, und in gleichem
Masse scheint auch das Interesse der

31



Musikwissenschaft an der Musiksemantik

zu steigen. Der in Hamburg
lehrende Constantin Floros hat sich diesem
Thema schon fast obsessiv verschrieben.

In verschiedenen Schriften schlug
Floros eine neue Bewertung und
Betrachtung vor allem des 19. und 20.
Jahrhunderts vor. Nach seiner Auffassung

verstanden die Komponisten ihre
Werke nicht so sehr als ästhetisch schöne

Produkte, sondern als Botschaften,
die mindestens zum Teil dechiffriert
werden können. Verschiedene Einzelartikel

zu diesem Thema hat nun Floros
revidiert und geschlossen als Buch
publiziert. Sein Titel ist auch das Hauptthema:

Musik als Botschaft. Dieses
Generalthema führt er nun in jeweils
verschiedener Form und an verschiedenen

Exempeln vor. Bevorzugt und
sicher mit einer gewissen polemischen
Haltung widmet sich Floros jenen
Bereichen der Musikgeschichte, wo man
in modern aufgeklärten Kreisen leichtfertig

entweder von problematischen
oder schlecht vermittelten Botschaften
spricht (z.B. Richard Wagner oder
Richard Strauss) oder wo man Botschaften
nicht oder nur in ihrer Dekonstruktion
erwartet (z.B. Wiener Schule und Neue
Musik nach 1945). Und mithin versteht
sich das Buch auch als Korrektur einer
Musikwissenschaft und -publizistik, die
das strukturelle Moment gerade auch
bei der Neuen Musik stark hervorhebt
und gemäss Floros zu einseitig betont.
Das Dechiffrieren ist die grösste Begabung

von Constantin Floros; man
möchte ihm in diesem Zusammenhang
geradezu einen «Riecher» zugestehen.
Es ist kein Zufall, dass Floros als
Musikwissenschafter Anfang der sechziger
Jahre bekannt wurde, weil er die ältesten

byzantinischen und slawischen
Notationen «knacken» und die bisher
«sinnlosen» Zeichen entziffern konnte.
Floros bringt auch in der Musik des 19.
und 20. Jahrhunderts immer wieder
Überraschendes zum Vorschein. Er
stellt originelle Bezüge her und seine
Analysen stellt er so spezifisch dar, dass
das Zelebrieren des traditionellen
musikwissenschaftlichen Analyserepertoires

vermieden wird. So sind denn auch
die analytischen Abschnitte am
interessantesten und spannendsten zu lesen. So
treffend die Dechiffrierungen von Floros

sind, so langwierig gestalten sich
seine Chiffrierungen: Definitionen und
Begriffsgeschichten zum Beispiel des
«Poetischen» bei Schumann nehmen
viel Raum ein. Diese Abschnitte fallen
gegenüber den eigentlichen Analysen
vor allem deshalb ab, weil Floros es bei
einer Exegese der Begriffe z.B. des
«Poetischen» oder des «Programms»
belässt, ohne sie in einem übergeordneten

und auch aktuelleren Begriffssystem
zusammenzufassen. So gibt das Buch -
obgleich es viele Begriffsdiskussionen
enthält - wenig Handhabe, um musikalische

Botschaften in einem übergreifenden

und allgemeineren Sinne
festzumachen und miteinander zu vergleichen.

Floros ging es eben in erster Linie
um den generellen Nachweis von
Botschaften in Werken, welche man ge¬

meinhin als streng autonome Musik
versteht.
Die erwähnte übergeordnete Betrachtung

musikalischer Botschaften verbaute
sich Floros mit einer eher kritischen

Haltung den semiotischen Wissenschaften

gegenüber. Die Semiotik mindert
nach Floros' Meinung die Bedeutung
der musikalischen Botschaft herunter
(hier zeigt sich die Obsession, mit der er
sein Thema verteidigt; sie hat etwas von
der Verbissenheit, mit der in den -
ehemaligen - sozialistischen Völksdemokratien

noch in die belangloseste
Cellosonate Abbild von Realität und politische

Relevanz hineingeredet wurden).
Als integrale Kommunikations- und
Zeichentheorie muss die Semiotik die
Unterschiede zwischen einer
Parteitagsrede und einer ästhetischen
Botschaft akzentuieren. Aber wenn Umber-

„RUF. flANNfR

fftCn JEN-HE, 0 HER«, »EM HEL-iftl VOLL
!>» ' k* itr.

Ï.ERAUX NOT Otoîj QUAL VHS FÖHß.'

Hivl ÎOHEil UWi JÏE6-!

Preisfrage: Wer ist der Vertexter dieser
Melodie? (1. Preis: eine 4 CD-Kassette
«Entartete Musik»)

to Eco in seiner «Einführung in die
Semiotik» einer Botschaft dann eine
ästhetische Funktion zuspricht, «wenn
sie sich als zweideutig strukturiert
darstellt und wenn sie als sich auf sich
selbst beziehend (autoreflexiv)
erscheint, d.h. wenn sie die Aufmerksamkeit

des Empfängers vor allem auf ihre
eigene Form lenken will», so lässt das
für Floros schon zu wünschen übrig, da
diese Definition «die formale Seite des
Kunstwerks über Gebühr betont» (S.
171). Eine weitere Auseinandersetzung
mit Eco und der Semiotik im allgemeinen

findet nicht statt, obgleich gerade
jüngere semiotische Arbeiten auch für
das vergleichsweise komplizierte
Problem musikalischer Botschaften
Hilfestellung bieten könnten. An dieser
Situation ist allerdings die Semiotik nicht
ganz unschuldig; sie hat sich zu einer
selbständigen Wissenschaft entwickelt,
deren Vokabular - wiewohl es in sich
immer noch widersprüchlich ist - auch
heute noch dermassen esoterisch wirkt,
dass nicht einmal die elementarsten
Begriffe in den allgemeinen Sprachgebrauch

Eingang gefunden haben. Bei
einer Wissenschaft der Zeichen ist die
Hermetik der eigenen Begriffe (der
Zeichen für diese Zeichen) besonders
bedauernswert. Hinzu kommt, dass im
Bereich der Musikwissenschaft aus
dem Strukturalismus und der Semiotik
vor allem zwei Begriffe übernommen
würden, die auf den ersten Blick bei
Musik sehr viel erhellen helfen, bei
genauerer Betrachtung aber durchaus
problematisch sind. Es sind die vom
Schweizer Linguisten Ferdinand de
Saussure eingeführten Begriffe Denotation

und Konnotation. Die direkte sym¬

bolische Bedeutung nennt er Denotation;

wenn man nun aber zum Beispiel
bei einem Apfel an ein Machtsymbol, an
Fruchtbarkeit oder in neueren Zeiten an
Umweltvergiftung denkt, dann handelt
es sich nach Saussure um eine Konnotation.

Je literarischer eine Sprache ist,
desto stärker wird die konnotative
Schicht. Musik kann man in dieser
Begrifflichkeit als eine fast gänzlich
konnotative Sprache betrachten, die nur
ausnahmsweise und nicht in ihren
besten Momenten eine direkte denotative
Symbolik aufweist. Allerdings hat man
mit diesem Begriffspaar nur ein weiteres

Mal relativ präzis die Unpräzision
und Unbestimmtheit von Musik erfasst,
gewissermassen glasklar das Hauptproblem

weggedrängt. Wenn die Denotation

nur noch zufällig eintritt und mithin
keine Spannung zur Konnotation mehr
möglich ist, wird deren konkrete Bedeutung

beliebig (etwas abstrakter: jede
Denotation einer bestimmten musikalischen

Konnotation ist dann denkbar).
Deshalb mag es angebracht sein, auf ein
bereits 1986 erschienenes Buch
aufmerksam zu machen, welches das Was
und Wie von Bedeutung und Botschaft
in der Musik in einem viel grundsätzlicheren

Sinne reflektiert: «Grundriss der
musikalischen Semantik», verfasst vom
ebenfalls in Hamburg lehrenden Vladimir

Karbusicky. Der Autor leistet in
diesem Buch etwas schier Unmögliches,

nämlich eine vollständige
bibliographische Aufarbeitung der internationalen

semiotischen Literatur und deren
Vorläufer (von China bis zur Westküste
Amerikas und von der Antike bis heute)
im Hinblick auf deren Brauchbarkeit für
die Musikwissenschaft. Zugleich
entwirft er einen selbständigen Entwurf
einer Semantik der Musik. Das eher
Trockene - die bibliogaraphische
Aufarbeitung - versuchte Karbusicky mit
dem eigentlich Spannenden - dem
Entwurf einer Semantik der Musik - eng
zu verknüpfen. Gelungen ist das nicht
durchwegs; der Gedankenfluss wird oft
von eingeschobenen Exkursen
unterbrochen, die einen zum Zurückblättem
und Neuanknüpfen zwingen. Es sei
allerdings zugestanden, dass man bei diesen

Exkursen auch absolutem Neuland
begegnet, etwa im Exkurs zur
Widerspiegelungstheorie, wo Karbusicky die
Schwierigkeiten schildert, die Lenin
beim Übersetzen der Marx'sehen
Begriffe ins Russische hatte, - Schwierigkeiten,

die wiederum Konsequenzen bis
hin zu Lukacs haben. Am stärksten
wirkt Karbusickys Text, wenn er
polemisch formuliert und denkt und die
Gefilde spröder Wissenschaftlichkeit
verlässt. Etwa wenn er in eben diesem
Widerspiegelungskapitel zuerst die
Gedankenakrobatik der marxistischen
Ästhetiker vorführt, die die Realität und
Macht einer autonomen Zeichensprache

negieren, verdrängen, umgehen
oder in die Abbildtheorie hineinzwingen

wollten, und dann lapidar feststellt:
«Nach 50 Jahren Verwirrung setzt sich
die schlichte Erkenntnis durch, dass
<verweist auf> etwas anderes bedeutet
als <bildet ab>.» (S. 122)

32



Karbusickys Buch ist zu einem grossen
Teil auch eine weitere Rehabilitierung
des amerikanischen Semiotikers und
Hauptvertreters des Pragmatismus,
Charles S. Peirce (1839-1914), der
vergessen und in ärmsten Verhältnissen
starb und dessen Leistungen lange Zeit
erst ignoriert und dann unterschätzt
wurden. Karbusicky übernimmt von
Peirce vor allem die hierarchische
Dreigliederung der Zeichenwelt. Peirce
unterschied zwischen «Icon», «Index»
und «Symbol». Karbusicky exemplifiziert

diese Dreiteilung am Beispiel der
Gotteserscheinung bei Moses.
«Gott erscheint, indem er Moses ein Anzeichen seiner
Anwesenheit gibt, das sichtbar und doch nicht greifbar

ist. Das ist im Sinne des Gebots zu verstehen,
der Mensch solle sich kein Bild (Ikon) Gottes
machen. Der brennende und doch nicht verbrennende
Busch ist demnach ein Symptom des strahlenden,
lichten Wesens Gottes, ein Zeichen, das den Zustand
voller geistiger Energie zeigt. In der modernen
Terminologie von Charles S. Peirce ist es ein Index.
Moses zweifelt, ob das Volk ihm das Zeichen des
strahlenden Busches glauben werde. Gott gibt ihm
darum ein sprechendes Zeichen (...): Moses führt das

Volk aus Ägypten heraus hin zu demselben Berg.
Somit wird das ganze Geschehen ein symbolisches
Zeichen» (S. 39f.).
Für Karbusicky liegt in dieser Dreiteilung

der Zeichen
«etwas Existentielles. <Ikon, Index, Symbob ergeben
sich aus drei grundsätzlich möglichen Einstellungen
des Menschen gegenüber den Erscheinungsformen;
sie kennzeichnen die drei möglichen Richtungen
einer Wahrnehmung und Reflexion der gegenständlichen

und sozialen Umwelt. Im Ikon äussert sich die
<Aktivität des Objekts> gegenüber dem Subjekt; im
Index geht es um eine <Interaktion> (daher fällt hier
auch der Begriff des Sympathetischen); im Symbol
äussert sich die <Aktivität des Subjekts> gegenüber
dem Objekt» (S. 52).

Bereits mit dieser einfachen Gliederung
könnte manches im Buch von Floros
übergreifend geklärt werden. Die
Unterschiedlichkeit der Programme bei
Strauss und Mahler zum Beispiel;
verkürzend könnte man bei Strauss von
einem Programm sprechen, das Symbol
sein möchte, sich aber ins Ikonische
flüchtet, wo dann die «Aktivität des

Objekts» dominiert, während Mahler
umgekehrt das Ikonische in seiner Hete-
rogenität und Disparatheit zuweilen
aggressiv hinstellt und damit die «Aktivität

des Subjekts» geradezu herausfordert.

Für Karbusicky sind das Ikonische,

Indexale und Symbolische fast in
jeder Musik nachweisbar, obgleich deren

eigentliche Hauptdomäne das Indexale

ist, ikonisch gesprochen: der
brennende und doch nicht verbrennende
Busch als ein Zeichen, das den Zustand
voller Energie zeigt. Früher hatte man
diese Schicht in der Musik meistens als
«Ausdruck» bezeichnet, um damit eben
dieses energetische und zugleich
immer auch sprachähnliche, d.h. anzeigende

und verweisende Wesen der Musik
zu erklären, das nur selten die symbolische

Qualität eigentlicher Sprache
erreicht. Natürlich kann man sich fragen,
ob denn diese neue Begrifflichkeit
überhaupt notwendig ist, weil sie im Prinzip
nur ein altes Wort neu einkleidet. Abgesehen

davon, dass man einem solch
verluderten Begriff wie Ausdruck nicht
weiter nachtrauern muss, wird mit der
neuen Begrifflichkeit das Indexale der
Musik auch gleich in ein grösseres
Kommunikationssystem eingebunden.

Karbusicky zeigt dies schön bei der
Betrachtung der «Moldau» von Smeta-
na:

«Als akustische Realie hat dieses Thema im grossen
und ganzen nichts zu tun mit dem Fluss, es ist also
sein Symbol. Doch diese Qualität bildet nur seine
kategoriale Dominanz. Denn seine wichtigste
Komponente ist die Bewegung und in ihr ist das ikonische
Element des Fliessens synergetisch enthalten (die
erste, aufsteigende Hälfte des Themas, also den
Vordersatz hat Smetana auch diminuiert und am Anfang
seiner symphonischen Dichtung als ein Bild des
hervorquellenden Bächleins benutzt, wobei die Pizzicati
Lichtreflexe darstellen). Das Thema ist aber auch
durch die Instrumentierung (in den Streichern, die
ihm ein gefühlvolles Vibrato geben) und seine
Brechung in Moll ausdruckhaft gestaltet, es indiziert
auch die für Smetanas Personalstil typische <Nostal-
gie>. In der Moldau ist diese indexikal ziemlich
komplexe Qualität begreiflich, weil es die erste
Komposition Smetanas nach dem Schicksalsschlag seiner
Ertaubung (im Okt. 1874) war» (S. 58).

Das Beispiel dieser semantischen Analyse

zeigt, wie sich die herkömmlichen
«methodologischen» Ansätze zwanglos
vermischen: Biographie, Programmusik

und analytische Hinweise stehen
nebeneinander, nicht um sich gegenseitig

auszuschliessen, sondern weil sie in
einem umfassenden semiotischen
System zusammengehören.
Mit dieser Dreigliederung von Peirce
untersucht Karbusicky in seinem Buch
verschiedene Schichten von Semantizi-
tät: die immanente Semantik des
musikalischen Materials, die Bedeutung der
Intonation, die Rolle von Bewegung
und Rhythmus und die Archetypen von
Musik. Es ist - wie schon erwähnt - eine
Fülle von Material; und immer
Geschichte eines Problems und zugleich
dessen Traktat. Vor allem gelingt es
Karbusicky, die Interaktivität von Musik

zu zeigen, die ihr wegen ihrer inde-
xalen Dominanz eigen ist; und wie bei
aller Interaktivität gibt es zwar Grundkräfte,

die man beschreiben und
untersuchen kann - wie es Karbusicky in
seinem Buch auch tut -, aber es gibt
keine festen Regeln darüber, was ein
Musikstück nun genau sagen will, noch
wie es genau gehört werden sollte. -Das
macht das Erklärenwollen von Musik
prekär und relativiert auch die meisten
Einführungen in Neue Musik. Denn
solche Kommentare und Einführungen
arbeiten fast gezwungenermassen
entweder mit der ikonischen oder mit der
symbolischen Kategorie, man braucht
Bilder, die das Indexale von Musik
vereinfachen, oder man nimmt Symbole,
die es überdecken (siehe Notenbeispiel).

Diesem schwierigen Problem hat das
Institut für Wertungsforschung an der
Hochschule für Musik und darstellende
Kunst in Graz im Herbst 1987 ein
Symposion unter dem etwas gestelzten Titel
«Verbalisierung und Sinngehalt - über
semantische Tendenzen im Denken in
und über Musik heute» gewidmet. Diese

nun bei UE publizierten Referate
beweisen ein weiteres Mal, dass ein
modernes Symposion keines mehr ist:
d.h. es wird nicht disputiert, oder die
Dispute finden keinen Eingang in die
Publikation, sondern es werden Referate

verschiedenster Thematik
nebeneinandergestellt. Hinzu kommt, dass auch
hier viele Aufsätze das verkürzt wieder¬

geben, was die Autoren anderswo viel
fundierter bereits niedergeschrieben
haben. So weisen sowohl Floros wie
Karbusicky, die beide an diesem Grazer
Symposion teilnahmen, kaum über ihre
umfassenderen Publikationen hinaus.
Von der der Referatform immanenten
Mündlichkeit, die eigentlich gewagte
Spekulationen ermöglichen könnte, die
man der Schrift noch nicht anzuvertrauen

wagt, wird nicht Gebrauch gemacht.
Auch in Graz sind offenbar nicht Referate

gehalten und deren Protokolle
publiziert, sondern Aufsätze abgelesen
worden. Meine kritischen Anmerkungen

zu den langen Begriffsdiskussionen
bei Floros müsste man hier nachdrücklich

wiederholen. Sie führen häufig von
der Sache weg, statt sie zu klären. Der
Begriff steckt die Ränder einer Sache ab
und grenzt sie ein und ist damit oft
schon zufrieden. Peirces Kategorien in
Karbusickys Übertragung auf die Musik

sind das Gegenteil davon: sie sind
ein Versuch, Grundhaltungen des
Reagierens auf Musik und von Musik zu
benennen. Gerade die Ränder sind
ungewiss und bedürfen in jedem Falle der
Interpretation. Aber diese Kategorien
sind viel performativer und letztlich
treffender, weil sie das Unpräzise und
Flüchtige von Musik nicht nur genau
ein- und abgrenzen, sondern als ihr
Faszinosum benennen und beschreiben
können. Roman Brotbeck

Ansermetrevisité

Ernest Ansermet: Les compositeurs et
leurs œuvres, publié par J. -Claude Pi-
guet, A la Baconnière, Neuchâtel 1989,
372 p.
Ernest Ansermet: Les Fondements de la
musique dans la conscience humaine et
autres écrits, édition établie sous la
direction de Jean-Jacques Rapin, préface
de Jean Starobinski, Lajfont, Paris
1989,1119 p.
Claude Tappolet (éd.): Correspondance
Ansermet-Ramuz (1906-1941), Georg,
Genève 1989,120 p.

Le temps d'Ansermet philosophe serait-
il enfin venu? On pourrait le penser en
mesurant le nombre d'éditions que
connnaissent ses textes, inédits ou non.
Dans ce contexte, le volume qui leur est
dédié dans la populaire collection
«Bouquins» pourrait faire penser à une
consécration en présentant à un large public
les «Fondements», deux ans seulement
après leur réédition à la Baconnière*,
des notices de programme reprenant
pour la plupart celles publiées par Jean-
Claude Piguet chez ce même éditeur,
ainsi que des extraits de correspondance
et diverses études et conférences.
Le lecteur ne peut être que frappé par la
fraîcheur, l'enthousiasme et le don de la
communication directe qui animent les
notices de programme écrites par Ansermet:

c'est le praticien qui parle ici,
soucieux de faire partager la musique qu'il
aime, de promouvoir telle ou telle partition

d'aspect neuf ou difficile. Un talent

33



pédagogique s'exprime avec aisance et
prépare à l'audition des œuvres en
dégageant leurs lignes de force essentielles.
Des qualités comparables se retrouvent
également dans le ton familier et dégagé
de la correspndance avec les amis
proches.

Tout change, après la guerre, dans les
textes qui préparent et accompagnent la
publication des «Fondements» en 1961:
sur le plan stylistique tout d'abord, un
vocabulaire difficile issu de la
phénoménologie se met en place (l'édition de
«Bouquins» tente du reste d'en faciliter
l'accès grâce au lexique préparé par
Laurent Klopfenstein), dans une syntaxe

souvent lourde et empruntée. Mais
c'est surtout une véritable machine de

guerre qui s'avance contre l'ennemi
juré: la musique sérielle de l'Ecole de
Vienne. Qui plus est, Stravinsky, l'ami
de toujours, reçoit à son tour son lot de
bons et de mauvais points et se voit
reprocher l'orientation esthétique de sa
musique de l'entre-deux-guerres et,
bien entendu, sa conversion au sérialis-
me!
Certes, la volonté des «Fondements» de
créer un système esthétique, éthique et
métaphysique à partir des données de la
psychophysiologie représente une
tentative fascinante. Cependant un doute
est demeuré constamment attaché aux
prémisses de cette entreprise (notamment

ses prémisses mathématiques)
ainsi qu'à sa méthodologie. En simplifiant

grossièrement, on pourrait dire que
la première objection à opposer aux
thèses d'Ansermet réside dans l'examen

de la vie musicale elle-même: la
musique sérielle fait déjà partie de l'histoire,

et par conséquent la polytonalité
n'est pas le dernier stade possible de
l'évolution de la musique occidentale,
comme il le pensait. De plus, l'ethno-
centrisme des «Fondements» fait
manifestement bon marché du monde
immense des musiques traditionnelles,
qu'il tente de réduire à la seule mesure
européenne. Enfin, le débat sur les «uni-
versaux» fait aujourd'hui encore rage en
musicologie comme en linguistique, et
rares sont les audacieux qui osent bâtir
un système définitif sur les lois invariables

de la perception...
Le volume de «Bouquins» offre, à

travers d'importants textes d'accompagnement,

quelques clés pour tenter
d'évaluer l'entreprise d'Ansermet. Dans sa
préface, Jean Starobinski, dédaignant la
comparaison habituelle entre la pensée
d'Ansermet et l'attitude législatrice de
Rameau, nous offre un parallèle paradoxal

avec les exigences d'une musique
qui parle au «cœur» et la théologie
immanente de Rousseau, ainsi qu'avec
les rêves de quantification esthétique du
«Monsieur Teste» de Valéry. Jean-Jacques

Rapin, maître d'œuvre de l'ouvrage,
retrace la carrière d'Ansermet en

insistant sur l'influence déterminante
qu'il a exercée sur l'évolution de la vie
musicale romande»: sous sa plume, où
reviennent constamment des termes
comme élémentaire, fondamental, simple

et authentique, Ansermet devient
une sorte de Ramuz musicien, en quête

d'une identité universelle à travers
l'enracinement dans le régional. Laurent
Klopfenstein nous présente les enjeux,
plus poétiques que scientifiques, de
l'utilisation des mathématiques par Ansermet.

François Hudry nous fait partager
son enthousiasme en commentant avec
compétence la discographie du patron
de l'Orchestre de la Suisse Romande.
Jean-Claude Piguet, compagnon de
route d'Ansermet et commentateur
infatigable de son œuvre philosophique,
me semble pour sa part entretenir une
confusion fâcheuse au sujet du terme de
musicologie, qu'il définit comme une
approche purement objective, rationnelle

et «scientiste» de la musique, à

laquelle s'opposerait l'originalité de la
démarche phénoménologique des
«Fondements», pouvant seule rendre
justice à la musique; ce que la musicologie

a appris des sciences cognitives sur
le fonctionnement de la perception rend
une telle distinction aujourd'hui caduque,

sans même parler des travaux
d'esthéticiens aussi différents qu'Ernst
Kurth, Boris Assafiev, Suzanne Langer
ou Leonard Meyer; de plus, Piguet
reprend à son compte le malentendu véhiculé

par Ansermet à propos du terme
d'atonalité: faut-il rappeler que Schönberg

lui-même détestait ce terme et, loin
d'imaginer une musique privée de tous
«fondements», la concevait au contraire
comme «pantonale»?
Mais le texte le plus révélateur, pour ne
pas dire le plus ahurissant, est
incontestablement celui de l'historien Jean-Jacques

Langendorf, qui nous révèle quelle
était la bibliothèque d'Ansermet et, par
la-même, quelles sont les sources
philosophiques des «Fondements»; à côté de
Husserl et de Sartre, la présence de
Chamberlain, de Spengler et de Kayserling

impose une clé de lecture tout à fait
différente: ces penseurs de la
«Kulturphilosophie» expliquent en effet la
vision à la fois cyclique et ethnocentrique
de l'histoire parAnsermet et ses fâcheux
prolongements vers une idéologie du
«Volksgeist», attribuant à chaque
nation, voire à chaque race, une place précise

dans une hiérarchie immuable, au
sommet de laquelle trônent les peuples
aryens occidentaux... Certes, il faut faire

la part de l'esprit des années de l'en-
tre-deux-guerres pour excuser les excès
d'une telle pensée, mais il est pour le
moins regrettable que ceux-ci aient pu
se perpétuer jusque dans un livre paru au
début des années soixante.
Pour un observateur appartenant à une
génération qui n'a pu connaître Ansermet,

il est frappant de constater à quel
point l'homme disparaît derrière son
propre mythe, et à quel point il serait
urgent de susciter des études portant sur
la période cruciale durant laquelle il
élabore sa pensée philosophique et où,
de champion de la musique contemporaine,

il devient peu à peu, pour nombre
de compositeurs, un artiste conservateur
mésusant de sa position, non seulement
pour défendre la musique correspondant

à ses thèses (ce qui est bien entendu
son droit le plus strict), mais pour empêcher

l'accès au public d'une frange

importante de la création musicale.
Dans ce contexte, on peut espérer que
Claude Tappolet, qui poursuit sa série
d'éditions de la correspondance
d'Ansermet avec un intéressant volume
consacré à Ramuz, aura bientôt l'occasion
de se pencher sur cette zone d'ombre.
Sans doute y aurait-il lieu, par exemple,
d'éclairer la période argentine des
activités d'Ansermet durant laquelle, par le
truchement de Victoria Ocampo, il fut
en contact avec une prestigieuse
intelligentsia. L'attitude politique d'Ansermet
durant les annés trente mériterait également

un examen approfondi, surtout à la
lumière de ses lectures. Enfin il serait
fort instructif de se plonger dans les
discussions parfois très contradictoires
qui ont entouré les Rencontres Internationales

de Genève auxquelles il a participé

(notamment en 1948, avec une
conférence qui porte en germe un partie
importante des «Fondements»).
Nous vivons une époque où les idéologies

semblent mourir les unes après les
autres: à des années-lumières d'Ansermet,

l'opposition mécanique qu'Ador-
no maintient entre Schoenberg et
Stravinsky dans sa «Philosophie de la musique

nouvelle» au nom d'une sociologie
marxiste paraît aujourd'hui, en dépit de

remarques d'un intérêt incontestable,
bien dépassée. Le temps est venu de
retrouver un sens de la modernité qui
soit celui de Baudelaire: celui du transitoire

dans l'éternel.
Philippe Dinkel

* On peut se demander pourquoi c'est l'édition princeps
qui est reprise ici, alors que Jean-Claude Piguet avait donné

en 1987 une version qui tentait de tenir compte - selon
des critères scientifiques du reste contestables - de
l'évolution ultime de la pensée d'Ansermet en insérant des

passages traduits de l'édition allemande.

Anpassung,subversiv

Jacques Wildberger: Dimitri Schosta-
kowitsch, 5. Symphonie d-moll op. 47
(1937). Meisterwerke der Musik, Heft
53.
Wilhelm Fink, München 1989, 47 S.

Über die relativen Anteile von Dichtung
und Wahrheit in Solomon Völkows
Bestseller Zeugenaussage kann man
sich lange streiten - die mindeste Ehre,
die man dem selbsternannten Schosta-
kowitsch-Mémoirenschreiber antun
muss, ist die, dass es eine Schostako-
witsch-Rezeption vor Volkow und eine
nach ihm gibt. Auch jene Westler, die
den Komponisten nun nicht posthum als
Krypto-Dissidenten sehen mögen,
scheinen ihn heute mit anderen Ohren
zu hören, und in die Schostakowitsch-
Deutung ist blühender Pluralismus
eingekehrt: Während sich die bedauernswerten

Interpreten der Vor-Volkow-Ära
beispielsweise bei dem berühmten
Variationenmarsch der 7. Symphonie noch
an des Komponisten offizielle Vorgabe
halten mussten, derzufolge dieses
Gebilde den Einmarsch der Wehrmacht
darstellt, sind heute ganz andere
Programme möglich: der Marsch porträtiert

die Stalinisten (Solomon Volkow)1,

34



er stellt allgemein die Dummheit dar
(Bernd Feuchtner)2, oder - oho! - «die
Beharrlichkeit und kombinierende
Phantasie des kämpfenden russischen
Volkes» (Detlef Gojowy)3. Muss man
sich jetzt bei jedem von Schostako-
witschs «ätzenden» Scherzi fragen, ob
es nun der spiessige Klassenfeind ist,
der sich hier im Tanze dreht, oder der
Bocksfuss des Grossen Gärtners aus
Georgien? Und, wo immer ein Marsch
anklingt: Ziehn hier noch die Proletarier
sonnenwärts, oder ist es schon der
Stiefeltritt der Schergen?
Eine so verfuhrwerkte Lage trifft an,
wer sich post Volkow ein Werk des
Dmitrij Schostakowitsch (DSCH) zur
Analyse vornimmt. Und dann noch, wie
Jacques Wildberger (JW), ausgerechnet
die Fünfte Symphonie, jene Musik, mit
der sich DSCH nach dem Prawda-Ner-
riss der Lady Macbeth von Mzensk den
Kopf aus Stalins Schlinge zog. Die
Fünfte, der «Sündenfall» für all jene,
welche die Wandlung des göttlich
begabten Phantasten und Frechdachses
DSCH zum Vorzeigekomponisten der
Nomenklatura betrauern, der so Schlimmes

wie die Festliche Ouvertüre oder
Das Lied von den Wäldern über die
Feder brachte.
Sympathischerweise scheint Jacques
Wildberger etwas unwohl dabei gewesen

zu sein, dass seine Analyse der
Fünften in einer Reihe Meisterwerke
der Musik erscheinen sollte. Jedenfalls
will er das Werk irgendwie «entschuldigen».

Er stellt seiner Analyse einen
interessanten Essay über Musikzensur
von den alten Griechen bis Stalin voran.
Eine Nachrede verwendet er auf die
scharfsinnige Begründung, weshalb
unter dem Diktat des «sozialistischen
Realismus» a priori nichts entstehen
konnte, was der romantisch-avantgardistischen

Vorstellung vom «abgehobenen»

Meisterwerk genügen könnte. Er
räumt ein, dass der Erfolg der Symphonie

im Westen auf einem partiellen
Missverständnis beruht. Das hätte er
meinetwegen unverblümter sagen können:

Mit dieser Symphonie, die im
Habitus des «Meisterwerks» daher-

35

kommt, seifte DSCH mit einem Streich
die stalinistischen Banausen und die
westlichen philharmonischen
Normalverbraucher ein. In den USA war und ist
«Shosty Five» ein Dauerbrenner bei
demselben Publikum, das sonst auf
Barbers Adagio, auf die Pini di Roma
oder Die Planeten abfährt. Daran ist sie
wohl nicht ganz unschuldig. Vielleicht
auch nicht an Ex-Nazi Herbert von
Karajans erstaunlicher Aussage, hätte er
komponiert, möchte es wohl so etwa
geklungen haben wie Schostakowitsch
(obschon er damit mehr seinen seichten
Musikverstand qualifiziert als die Musik

des Bewunderten).
Meisterwerk hin oder her, JW tut der
Fünften alle Ehre an, die einer
Meistersymphonie gebührt: eine formale und
thematische Analyse, die in ihrem
métier und ihrer Akribie ihrerseits
meisterlich ist. Im Bestreben, möglichst
viele motivische Beziehungen
aufzudecken, scheint mir JW sogar auch mal
ein Osterei zu finden, das nicht
versteckt wurde. Schostakowitsch sagte
seinerzeit, er habe im Schlusssatz
versucht, die «tragischen Motive» der
ersten drei Sätze «in lebensvollen
Optimismus aufzulösen». Ob ihm JW einen
Gefallen tun wollte, als er versuchte, das
erste Thema des Finales vom «Klagethema»

des Kopfsatzes herzuleiten (im
ersten Takt von der Umkehrung, im
zweiten schon wieder von der Grundgestalt)?

Da muss man aber schon fünfe
gerade sein lassen. Zugegeben, ganz
ohne «Kaffeesatzdeuten» geht es bei
DSCHs «organisch-vegetativ wachsender»

(JW) Melodik nicht ab. Doch wenn
schon würde ich die Keimzelle des
Finales noch eher im auftaktigen
Quartsprung der Trompeten (I, T. 304/5,
zurückgehend aufT. 5) und die «Klagemo-
tiv»-Umkehrung aus I, T. 301 vielmehr
für den III. Satz in Anspruch nehmen (T.
28/29, wo JW auf Mahler verweist).
Schostakowitsch sagte seinerzeit bau-
emschlau, er hätte in diese Symphonie
«alles hineinlegen» wollen, was er nach
dem Prawda-Verriss der Lady Macbeth
empfand. Dass das nicht nur demütige
Zerknirschung sein konnte, ist klar. Mit
explizit programmatischer Deutung im
Sinne der eingangs erwähnten Beispiele
ist JW aber sehr vorsichtig. Auch da, wo
solche Deutungen fast zwingend sind
(wie in der Durchführung des ersten
Satzes oder im Finale), mag er nicht
einfach sagen: hier kriegen die Stalinisten

ihr Fett, sondern formuliert
konjunktivisch oder fragend. Anderseits ist
er mit der semantischen Etikettierung
einzelner Motive mitunter recht
unzimperlich. So verfügt er, der «französische»

Rhythmus der Einleitung sei
«eine Geste des Auffahrens, Sich-zur-
Wehr-Setzens». Wessen wogegen?
Damit lenkt er die Phantasie des Hörers
in gewisse Bahnen und von etwas anderem

an dieser Stelle ab: von dieser reichlich

billigen Imitation im Oktavabstand
(interessant ein Vergleich mit der ähnlichen

Einleitung der Achten!). Mir
beispielsweise fällt dazu spontan ein, dass
da einer eine Pose nachahmt, die ihm
vorgemacht wird (von den Bässen):

brav erst hoch, dann runter. Das wäre
bereits das Gegenteil von Widerstand:
Anpassung.
Vielleicht sieht JW diese Symphonie
etwas allzu tief in der westlichen Tradition

stecken. Etwa bei der Aussage, die
Posaunen würden «als Repräsentanten
des Sakralen» eingesetzt. Wo denn? Ich
finde zwar zwei, drei choral- oder orgelartige

Stellen, aber die sind im tiefen
Holz (I, T. 84; III, T. 103). Für Posaunen
gibt es in diesem Werk wenig und nur
Profanes. Ganz so wie Bruckner kann
DSCH das Blech nicht mehr einsetzen -
dazu ist es in der Zwischenzeit zu sehr
«entweiht» worden. Und wo er es trotzdem

«erhaben» auftreten lässt, ist
Argwohn geboten.
Eine für Schostakowitsch gültige
musikalische «Semantik» müsste man in
erster Linie durch Querbezüge zu
seinem übrigen Schaffen erstellen. Gerade
die aber fehlen bei Wildberger. Es ist ja
auch eine mühsame Arbeit. Bernd
Feuchtner hat, in seinem etwas
publizistisch-geschwätzigen Buch2, einen
achtbaren Anfang dazu gemacht. So
weist er bei DSCH ein auf Lady Macbeth

zurückgehendes «Gewaltmotiv»
nach (es liefert u.a. das Thema des
Variationenmarsches der Siebten) oder ein
(echtes) «Klagemotiv», den zweimaligen

fallenden Halbtonschritt des Narren
am Schluss von Boris Godunow: «Wehe
dir, du armes Volk, du hungernd Volk».
In der Fünften ist es mehrmals eingebaut,

und zwar an Stellen, die
offensichtlich den Volkspeinigern gewidmet
sind: in der Durchführung des ersten
Satzes, T. 202/3, im vierten Satz, T. 302/
3 und ganz am Schluss, T. 339-342. Man
erinnert sich, welch wichtige Rolle der
«Gottesnarr» bei Volkow spielt. Feuchtner

zeigt auch, wie wichtig für das
Verständnis der «konformen» Fünften die
«freche» (vom Komponisten vorsichtshalber

zurückgezogene) Vierte ist. Unter

vielem anderem kommt dort das

Anfangsmotiv des Mor/erafo-Hauptthe-
mas der Fünften schon vor, und die
Posse der «abortiven» Blech-Apotheose

wird dort schon «geprobt».
Bei Wildberger gut aufgehoben ist
DSCH als Eklektiker. Von den zahlreichen

Reminiszenzen an Mahler zeigt er
auch solche auf, die nicht ins Ohr springen

und fördert sogar subtil verborgenes
Erbe von Brahms und Bruckner zutage.
Im Zusammenhang mit dem Finale hätte

ich noch einen Hinweis auf die 1.

Symphonie von Mahler und auf den hier
überpräsenten Tschaikowskij erwartet.
Ja, das Finale, dieses Unding, das daher-
ballert wie ein Ulk aus Hoffnung's Music

Festival, wohin damit? An diesem
Satz hatte sich ja schon lange vor
Volkow die Kritik festgemacht. Auch ohne
Volkow («erzwungener Jubel»,
«ausweglose Tragödie») müsste sich die
reizvolle Frage stellen, ob DSCH dieses
Potemkinsche Dorf der Affirmation vor
Stalin aufbaute, um ihm dahinter eine
lange Nase zu drehen («subversive
Anpassung» nennt JW das beim Scherzo),

oder ob er einfach missmutig dem
Gärtner gab, was des Gärtners war. JW
moniert «Langatmigkeit» und «Durst-



strecken», scheint diesen Satz aber bis
kurz vor dessen unvermeidlicher
Bauchlandung grundsätzlich ernst zu
nehmen. Der Schluss dann, wo nochmals

das erwähnte Klagemotiv
auftaucht, dieser jämmerliche Durchfall
mit Pauken und Trompeten: da hätte ich
nun aber Jacques Wildberger, als Basler
gewiss Experte in Sachen «Guggenmu-
sik», doch gerne lachen und sich eine
kräftige Basler Mehlsuppe wünschen
hören, statt.nur etwas von «absurd» und
«übersteigert» zu murmeln und eine
«versteckte kritische Bedeutung»
einzuräumen (so schlecht versteckt ist sie
allerdings, dass damals selbst Stalinisten

Argwohn schöpften).
Ich merke jetzt natürlich, dass Jacques
Wildberger nur schon von der (wohl
pädagogischen) Zielsetzung der
Verlagsreihe eine gewisse emotionale und
tonliche Zurückhaltung auferlegt
waren, und dass ich in überspannter Erwartung

von diesem Büchlein, dessen
Schlankheit wohl ebenfalls vorgegeben
war, zu viel oder das Falsche erwartete.
Ich täte besser dran, zu bewundem, was
da ist: Hier sagt ein hoch (und breit!)
gebildeter Musiker auf engstem Raum
alles Wesentliche, was über ein mehr als
doppelbödiges Werk mit gutem Gewissen

zu sagen ist, und das mit einer
unscheinbaren sprachlichen Virtuosität
und konzisen Formulierungsgabe, die
selten (geworden) sind. Insbesondere
das Schlusskapitel enthält words of
wisdom, welche die Tragik eines Werkes,

seines Komponisten und einer ganzen

Epoche auf den kürzesten Nenner
bringen.
Zum Schluss sticht mich doch nochmals
der Teufel. Wir betrauern, dass DSCH
vom Reichtum seiner Frühwerke so
wenig bewahren konnte. Wir haben uns
angewöhnt, den «mittleren», den
«amputierten» Schostakowitsch mit der
«dürftigen Zeit» (JW) des «sozialistischen

Realismus» zu entschuldigen. -
Irgendwann einmal habe ich mich
gefragt, wie dieser «mittlere» Schostakowitsch

wohl klänge, hätte er im Exil in
Santa Monica (oder in Saanen) komponiert.

Nun ja, wie?
Hm. Also, jedenfalls Strawinskij hat die
Mauserung vom Bürgerschreck zum
säuberlichen Klassizisten auch im freien

Westen geschafft, ohne Stalin und
vor dessen Zeit. Und anderen vormaligen

Feuerköpfen erging es auch nicht
besser in jenen zwanziger bis vierziger
Jahren. Innere Notwendigkeit, midlife
crisis oder einfach (ganz unsubversive)
Anpassung an einen Zeitgeist, der auch
ausserhalb von manifesten Diktaturen
recht dürftig sein konnte? - Ist eigentlich

der Begriff des kapitalistischen
Realismus schon geprägt? Wenn nicht:
Copyright 1990 by

Max Sommerhaider

1 Solomon Volkow, Zeugenaussage. Die Memoiren des
Dmitrij Schostakowitsch. Ullstein, Frankfurt/M. 1981
2 Bernd Feuchtner, Schostakowitsch. Künstlerische Identität

und staatliche Repression. Sendler, Frankfurt/M.
1986

3 Detlef Gojowy, Schostakowitsch. Rowohlts Monographien.

Rowohlt, Reinbek 1983

Schallplatten

H'accordéon et la composition:
«une boîte qui respire»

«Musik für Akkordeon» (Sofia Gubai-
dulina, Nicolaus A. Huber, Volker Heyn,
Gerhard Stäbler); Teodoro Anzellotti,
Akkordeon,
pläne 88663
«Musique contemporaine pour accordéon»

(Hugo Noth, Klaus Huber, Istvân
Zelenka); Hugo Noth, accordéon,
Barbara Husenbeth, flûte à bec.
GMS 8906

Empruntée au compositeur allemand
Nicolaus A. Huber, la citation ci-dessus
caractérise assez bien la majeure partie
des pièces proposées par l'accordéoniste

Teodoro Anzellotti sur un disque
compact paru récemment. Hasard ou loi
des grands nombres, est sorti quasiment
en même temps un autre disque compact,

consacré celui-ci à l'accordéon
solo (ou presque) de Hugo Noth. Autre
CD, autre vision de l'accordéon et de la
composition: sont-ils toujours l'un et
l'autre une breathing box?
Musik für Akkordeon pour le premier
(Anzellotti), et Musique contemporaine
pour accordéon pour le second (Noth)
paraissent à un moment où la cote de
l'accordéon est à la hausse. Les compositeurs

s'intéressent à l'instrument
(environ 150 nouvelles œuvres créées

par Hugo Noth), le public et les (futurs)
musiciens aussi (Teodoro Anzellotti a
ouvert, sauf erreur, la première classe
professionelle d'accordéon dans un
conservatoire suisse, celui de Bienne).
Face à cet essor paradoxalement encore
très neuf d'un instrument ancré depuis
longtemps dans la musique populaire,
on est amené à se demander si, à l'écoute

de ces deux nouveaux disques, les
compositeurs ne se trouvent pas en fait
confrontés, à travers une lutherie
ancienne, aux mêmes problèmes que pose
la technologie nouvelle, c'est-à-dire
ceux qui émergent forcément quand
s'établissent des rapports encore incertains

entre une pensée musicale existante
et une lutherie nouvelle.

Les réponses apportées sont multiples.
Les œuvres qu'interprète Teodoro
Anzellotti forment un tout qui -malgré
certaines disparités esthétiques normales et
bienvenues - possède une réelle cohérence

interne (Gubaïdulina, N.A. Huber,

Heyn et Stäbler). Les pièces jouées
par Hugo Noth se divisent en gros en
deux blocs, d'une part celles écrites par
lui-même - avec l'exception d'une
œuvre qui ferait le lien entre les deux
entités - et, d'autre part, celles composées

par Klaus Huber et Istvân Zelenka.
Le concept un peu hétéroclite de réalisation

de ce disque-ci (sa composition en

quelque sorte) n'est malheureusement
pas aussi convaincant.
Dès le début de Musik für Akkordeon
(Anzellotti), le souffle de l'œuvre (De
profundis, 1978, de Sofia Gubaïdulina)
et le souffle de l'instrument ne font
qu'un. Le concept de breathing box,
déjà évoqué, où la pensée artisanale,
après avoir abouti à un certain type de
lutherie, se prolonge dans l'acte de

composer lui-même, parcourt l'œuvre
de la compositrice soviétique. Le travail
sur la respiration de l'instrument et la
respiration de l'œuvre elle-même est
particulièrement subtil. Les passages
qui pourraient, au premier abord, paraître

plus traditionnels - puisque on y
entend des éléments de tonalité - n'entrent

pas en contradiction avec ceux où
l'accent est plus nettement mis sur des

jeux de souffle et de masses sonores.
Tout au long de l'œuvre, lyrisme et
travail de masse sont en complémentarité
et se retrouvent même parfois au sein de
mélodies accompagnées. C'est le son de
l'instrument qui féconde la pièce. C'est
le mouvement de l'énergie sonore issue
de l'accordéon qui se perpétue en principe

et organisation formels.
Auf Flügeln der Harfe (1985), de Nicolaus

A. Huber, est une œuvre qui part
aussi du son propre de l'instrument,
mais qui utilise moins l'énergie sonore
comme germe foimel que comme réservoir

de matériau prêt à subir différents
types de transformations. Le résultat est
parfois très proche de textures
électroacoustiques, et le travail sur diverses
catégories de timbres complexes est
extrêmement riche. Il est intéressant de
voir que, partant d'un même principe de
base - Akkordeon und Komposition als
breathing box - (explicitement pour
Huber et implicitement pour Gubaiduli-
na), ces deux œuvres, De profundis et
Auf Flügeln der Harfe, développent
chacune sa personnalité propre: d'un
côté le souffle en tant qu'objet concret
non transformé, mais plutôt multiplié,
et, de l'autre, le souffle en tant que source

infinie de transformations sonores.
La troisième pièce interprétée par
Teodoro Anzellotti, Quetsch (1987), de
Völker Heyn, paraît plus hétérogène que
les deux précédentes, dans le sens où les
procédés sont plus appliqués au son que
tirés, extraits du son lui-même. Toutefois

l'aspect polyphonique de la succession

des événements musicaux et la
sensation de tremblement, d'effritement
du son (image difficilement reconnais-
sable d'un bandonéon argentin?) lui
permettent de conserver un intérêt
certain.

Californian Dreams (1986), de Gerhard
Stäbler, est une pièce assez différente
parmi celles composant le CD d'Anzel-
lotti. Musique beaucoup plus narrative,
puisque le son est là au service de l'histoire,

mais qu'il n'est plus l'histoire lui-
même, elle donne une impression
d'improvisations un peu méditatives, où le
temps est relativement peu découpé.
Cette pièce renoue aussi avec une certaine

imagerie de l'accordéon (folklorique,

nostalgique, mélancolique, etc.) et,
peut-être aussi, avec cette idée populai-

h fi


	Livres = Bücher

