Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1990)

Heft: 24

Artikel: Le mythe des Fondements = Der Mythos der Grundlagen
Autor: Albéra, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-928104

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-928104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e mythe

des Fondements
Ce texte consacré au livre d’Ansermet, « Les Fondements de la
musique dans la conscience humaine»', a été écrit a la demande
des «Cahiers Ernest Ansermet» en octobre dernier. Aprés de
longues et difficiles discussions, le comité de cette nouvelle
revue a décidé de ne pas le publier. Lauteur I’a donc repris,
légérement réduit, pour «Dissonance», en tenant compte de la
parution, entretemps, des écrits d’Ansermet dans la collection
«Bouquins»2. On ne peut en effet laisser dans I'ombre le fait que
les options théoriques de ce dernier et ses jugements sur la
musique contemporaine® reposent essentiellement sur des
convictions idéologiques. Elles déterminent I’ensemblie des ar-
guments, qu’ils soient présentés sous une forme objective ou
non. Le texte d’Ansermet, qui n’a d’ailleurs pas eu d’incidence
sur le développement de la musique elle-méme ni sur la réfle-
xion théorique de ces trente derniéres années*, a pourtant
marqué durablement la vie musicale de Suisse romande. C’est
pourquoi il est nécessaire d’y revenir aujourd’hui.

n der Musik im

er Mythos je Grundlage fur die
der Grundladel sermets Buch (OIC Kl oipton OKtObEX | Ghca-
X

g ift, d i a
%‘eirkt:%‘;:: i,n «D‘ sobr‘ain:: h 'n de'i.nzdwe‘r «co“ect Anser metS
Iz sermets Schriftel Lo o cehen, dass eitgenodssi-
n AnSe s ist nicht ZU YRS 2 G per die 2 n ba-
- seine Urte e [ Uberzeugunger '

ich :uf ide°‘°g|sch

Le mythe des Fondements

E er Mythos
der Grundlagen

; 1 i :
hat zwar we eflexion der estschwe iickzukom
e theoretische Refletioi e twheute darauf zuri
nat iedoﬁ"; s::lb ist es angezeigh

agt. De
gepl"ag
men.

par Philippe Albéra

Ansermet présente son livre comme
«une longue étude phénoménologique
de la musique réduite a4 ses données
essentielles» (p. 23). Toutefois, dés 1’a-
vant-propos de la premiére édition, il
laisse apparaitre un motif plus circons-
tanciel: «I’€¢lucidation du phénomeéne
musical, des significations qu’il porte et
de son conditionnement» doit fournir
des «*“normes” objectives de jugements
devant les problemes que pose la musi-
que et notamment celle d’aujours’hui, et
c’est le besoin de mettre au jour ces
“normes” qui avait ét€ le mobile de nos
recherches» (p. 23).

La construction du livre correspond a un
tel dessein: Ansermet y analyse d’abord
les problemes de la perception musica-
le, puis ceux de I’éthique, et enfin ceux
de I’histoire musicale, qui débouchent
sur les réflexions a propos de la musique
contemporaine. Mais cette construction
inverse le sens de la recherche: ce qui
apparait comme une conclusion logique
— I"aberration de la musique contempo-
raine — est en réalité le principe originel
de ladémarche, etil n’est pas difficile de
penser qu’il a considérablement orienté
la recherche elle-méme. J.-Cl. Piguet,
dans sa préface de la seconde édition,
nous rappelle qu’Ansermet commenga
son livre en 1943 par des notes sur Stra-

vinsky, Schoenberg et la phénoménolo-
gie. Il rédigea ensuite prés de quatre
cents pages sur «la notion d’émotion
musicale et de sentiment tonal», puis,
entre 1955 et 1957, s’attaqua aux «Fon-
dements perceptifs de la musique», ou
apparaissent pour la premiére fois les
fameux logarithmes qui ont provoqué
tant de discussions. L’ouvrage fut ensui-
te complété, notamment par la «Phéno-
ménologie de Dieu, et publié en 1961,
non sans que la «Note sur Stravinsky»,
sans cesse remise sur le métier, ait été
réécrite et développée. C’est en 1948
qu’Ansermet présenta pour la premigre
fois publiquement ses conceptions théo-
riques, a 1’occasion d’une conférence
donnée dans le cadre des Rencontres
internationales de Genéve; lui qui avait
été un fervent défenseur de la musique
contemporaine y apparut comme son
contempteur le plus déterminé. Il est
important de rappeler les arguments de
cette conférence, car ils constituent le
canevas — une sorte de résumé avant la
lettre — des Fondements®.

Le fait musical y est d’abord défini
comme un fait de conscience (attitude
phénoménologique) et non comme un
fait objectif (attitude scientifique): la
musique apparait dans «I’acte par lequel
nous nous portons vers les sons». Sa

4



«matiere» «est sentiment», et lamélodie
en est «I’événement premier et perma-
nent». Cette mélodie n’est toutefois si-
gnificative qu’«éprouvée comme un
chemin». «Or un chemin se définit par
son but»; il lui faut une «position» qui
serve de «terme», de «<norme», et qui est
définie comme la «position de dominan-
te». Entre la dominante et sa fondamen-
tale, la conscience établit «un rapport
interne; elle fait acte de savoir affectif>.
La dominante est par conséquent
«I’ancrage de I’événement sensible en
intériorité, c’est-a-dire ni plus ni moins,
le fondement de la musique». C’est le
chant grégorien qui a révélé «lamusique
dans son fondement méme». Or la géné-
ration venue apres «Strauss, Mabhler,
Reger, Debussy et Puccini» a brisé le
«vieil organisme des cultures» né avec
le plain-chant: «nos expériences musi-
cales, dans tous les domaines, sont sor-
ties de 'authenticité». Les «deux ac-
tions créatrices les plus frappantes de ce
temps», celles de Schoenberg et Stra-
vinsky, en sont la démonstration: [’une
se caractérise par son «dogmatisme»,

Ernest Ansermet avec Béla et Ditta Bartok

I’autre par son «formalisme». Dans sa
conclusion, Ansermet €crit: la musique
«est circonscrite d’avance dans un
champ défini par ses fondements».
C’est a la recherche de tels fondements
qu’il va consacrer sa réflexion jusqu’ala
publication de son livre.

Celui-ci amplifie, sans le modifier, le
raisonnement de la conférence de 1948;
il suit une méme logique. Il aggrave en
revanche le caractere idéologique de la
construction théorique. Ainsi le chapitre
consacré aux problemes de la percep-
tion, placé au début du livre, et qui joue
le r6le d’un fondement objectif grice
aux formules mathématiques, garde la
trace des choix subjectifs de I’auteur. La
logique de la démonstration est d’em-
blée entachée d’un maniement confus et
imprécis des concepts premiers. Ainsi,
lorsque Ansermet définit la «fréquence
du son» comme «phénomene rythmi-
que» (p. 32), il fait référence a une «étu-
de du rythme» qui n’a pas été présentée
et dont la référence est vague (est-ce
celle des «notes marginales»?). «Appli-
quant donc a ce phénomene ce que nous
a appris le rythme, nous énongons ce

S

postulat qu’il doit y avoir, entre [’ éner-
gie cinétique qui se manifeste par la
périodicité de la vague d air et cette
périodicité, une corrélation logarith-
mique. Ce postulat, qui n’a aucune pré-
tention «scientifique» puisque nous ne
pouvons pas calculer € et que nous n’a-
vons méme pas défini jusqu’ici «ce
qu’est» une énergie — se justifiera s’il
nous permet de rendre compte du phé-
nomene sous tous ses aspects» (p. 33).
La fragilité provient son seulement de
I’imprécision des concepts utilis€s,
mais aussi de 1’ambiguité entre réfle-
xion phénoménologique et investiga-
tion empirique. La prétention a une
explication totalisante du phénomene
musical repose sur un postulat qui n’est
pas suivi d’une expérimentation ration-
nelle; elle comporte des termes non
définis, ainsi que le résultat d’une étude
non présentée.

D’emblée, les «relations tonales» sont
prises comme point de référence: «Aus-
si bien la conscience musicale n’a-t-elle
pas fondé les relations tonales sur le
rapport d’un son et de ses «harmoni-

© Claude Bornand

ques», mais bien sur le rapport d’ un son
et d’autres sons réels dont les fréquen-
ces sont a la sienne dans le méme rap-
port que la fréquence des «harmoni-
ques» d’'un son fondamental a celle de
ce son fondamental» (p. 34). Il importe
a Ansermet de montrer, des les premie-
res pages de son livre, que ce n’est pas le
phénomene sonore en tant que tel qui
engendre les relations tonales, mais que
la conscience les instaure a partir d’un
fondement naturel®. Nous verrons plus
loin les conséquences de cette distinc-
tion. Le fondement naturel n’est pas
déterminé, pour Ansermet, par le princi-
pe de larésonance, base de la plupart des
théories musicales, mais par les structu-
res physiologiques de ’oreille, en vertu
d’un postulat selon lequel «la percep-
tion est un fait de conscience par lequel
celle-ci se signifie ce qui a été préalable-
ment percu en fait par ’oreille» (p. 42).
Ansermet utilise les concepts husser-
liens de «donnée no€tique» et de «noe-
me», et les applique au rapport entre ce
qui, dans la perception, est prédéterminé
par I’oreille, et ce qui, pour la conscien-
ce, devient signification: «La “quinte”

(mélodique) doit étre prédéterminée
dans I’activité de 1’oreille interne ou,
“percue” comme relation logarithmique
d’un rapport de fréquence, elle se signi-
fie par I’ «intervalle»,etc’est ' image de
cet intervalle qui, en se déployant dans
le temps, doit étre réfléchie par le cer-
veau» (p. 44). L'ensemble du phénome-
ne harmonique est qualifié de «pur vécu
noétique» (p. 70) et la perspective tona-
le (le fait de rapporter les différentes
notes a une fondamentale) est présentée
comme «la loi de la perception auditive
musicale» (p. 46). On notera, dans les
postulats de départ, la récurrence du
verbe «devoir», qui révele a quel point
Ansermet tente de soumettre la réalité
empirique a ses intuitions et a ses con-
ceptions philosophiques et idéologi-
ques, bien que la phase expérimentale
en tant que telle soit négligée. Ansermet
va jusqu’a formuler que «I’aperception
des fréquences par leurs relations a di
déterminer a la fois dans la genése bio-
logique de I’ organe auditif I’extension
et la pente — ainsi que la courbure — du
canal cochléaire et par la le mode que
nous avons de percevoir les intervalles
et les sons de fréquence déterminée» (p.
60). La conscience est donc en méme
temps le reflet et le déterminant des
structures de ['oreille...

La méthode

Ces hypotheses et ces postulats font
apparaitre les fondements naturels de la
tonalit¢ — terme qu’Ansermet utilise
dans un sens non historique et trés géné-
ral —, mais ne prouvent a aucun moment
que ’activité musicale y soit circonscri-
te. Pour 1égitimer ce qui apparait d’em-
blée comme une théorie des limites,
Ansermet doit postuler, non sans s’ins-
pirer de la pensée phénoménologique,
I’identité entre le phénomene sonore en
tant que tel, préprogrammé par la struc-
ture de I’oreille, et le sujet qui le reflete
a travers sa conscience. Il qualifie, par
exemple, la hauteur de «détermination
subjective concernant le monde phéno-
ménal ayant méme force de vérité et
méme universalité qu’une détermina-
tion objective» (p. 55), et en tire une
généralisation qui sonne comme un cre-
do: «la conscience musicale a donc
constitué par soi et pour soi un monde
sonore qui sera son habitacle et qui est
tel que ce sont ses structures, lesquelles,
en tant que structures objectives et per-
cues, correspondent exactement a ce
qu’elles sont pour elle en tant que che-
mins ou structures de sa propre existen-
ce. Il n’y aura aucune discrépance entre
les significations objectives et les signi-
fications subjectives qu’elle leur donne.
S’il en est ainsi c’est que ses chemine-
ments dans ce monde ont le méme
fondement que les chemins qu’elle
chemine

et ce fondement établit une relation in-
terne entre notre existence dans la musi-
que et le monde des sons musicaux. De
plus le monde des sons musicaux a le
méme fondement transcendant que le



monde des sons, en tant que ceux-ci sont
déterminés par la fréquence vibratoire
(&'+-L) ce qui veut dire que le monde des
sons musicaux est un monde humain
que I’homme s’est donné au sein de
I’univers sonore» (p. 76).

Laissons de coté I’aspect tautologique
et arbitraire des définitions, ainsi que la
banalité de la chute: ce qui importe,
c’est lamaniere dont Ansermet va préci-
ser la nature de ces significations a la
fois objectives et subjectives des struc-
tures tonales, et dévoiler leur dimension
existentielle. Ces significations sont
édifiées a partir des logarithmes, congus
comme signes des vibrations d’énergie.
Ansermet les nomme «tensions posi-
tionnelles» et définit le caractere de
chaque intervalle selon une double op-
position — actif/passif, introverti/extra-
verti —qui lui fournit quatre cas de figu-
re: actif introverti ou extraverti, passif
introverti ou extraverti. Ayant établi 1’¢-
chelle des valeurs par intervalle (mais
sans considération pour ce qui leur don-
ne des significations concretes et diffé-
renciées, telles que les positions spatia-
les ou temporelles, le timbre, ’intensité,
les ornements, la construction de la
phrase, le contexte harmonique et poly-
phonique, etc.), il s’attache a une comp-
tabilité précise des suites d’intervalles et
fait intervenir les opérations d’addition
et de soustraction induites par ses pré-
misses: «les tensions de méme espece
ontologique (<actif> ou «passif>) s’ajou-
tent, tandis que les tensions d’espece
différente se soustraient I’une de 1’autre
(p. 226). Cela donne I’analyse suivante:

j

A T <3 =%
W.—_—__XL_M__I—.—JJ_*G_
< f’a,e Al pse pye a5l pyi agL'

age
tensions actives (A): 1+5+5+5 =16
tensions passives (P): 5+3+2 =10
différence: 6
tension résultante: AE

Ansermet semble poursuivre ici la chi-
mere d’un fondement rationnel et objec-
tif du style. Ses observations ont une
valeur normative dont il se servira com-
me criteres de jugement: dans une ré-
ponse a un compositeur qui lui avait
soumis une de ses ceuvres, Ansermet
conseille non seulement a celui-ci de
«réviser» sa «conception de la musique
et de la composition musicale», mais il
lui démontre que I'un de ses thémes
principaux ne comporte pas de «ten-
sions affectives» suffisamment inten-
ses’.

Cette théorie de la tonalité est basée sur
des structures de hauteurs considérées
en soi, hors de toute temporalisation, ce
qui est absurde, dans la mesure ot elle
meten jeu des rapports de tension. Aussi
bute-t-elle sur la question du rythme.
Ansermet ne lui consacre que quelques
pages dans I’ensemble des Fondements,
etencore est-ce pour le subordonner aux
catégories de la hauteur. On y retrouve
les deux modalités d’étre déja citées,
I’introversion et |’extraversion, qui cor-
respondent a la marche (cadence binai-
re) et au repos (cadence ternaire). Le
fondement physiologique est ici résolu-
ment primaire. Ansermet n’envisage le

rythme que dans sa fonction cadentielle,
liée a la tonalité prise dans son sens
historique, et critique toute rythmique
fondée sur les valeurs breves —celle que
Stravinsky introduisit dans ses ceuvres
de la période russe. Il n’y a pas la seule-
ment une négation de pratiques millé-
naires dans de nombreuses civilisations
et de celles de nombreux compositeurs
du XX siecle, mais ce réductionnisme
fait apparaitre les présupposé€s contrai-
gnants et les limites de la théorie avan-
c€e. On peut les rapporter au domaine
des hauteurs. Dans les deux cas, Anser-
met part du phénomene «abstrait», délié
de la situation concrete qui leur donne
sens, et il néglige completement 1’im-
portance des mécanismes cérébraux
dans les processus de la pensée musica-
le. Sa conception de la conscience com-
me pur reflet des données pré-réflexives
fournies par I’oreille et sa fixation sur
les phénomenes élémentaires de la per-
ception aboutissent a une vision presque
académique, en tous cas normative, de
la réalit¢ musicale. Elle exclut aussi
bien le corps dansé que [’activité intel-
lectuelle. L'un est renvoyé au monde
primitif de la magie, I’autre constitue la
«maladie» de I’époque contemporaine.
Les catégories sémantiques qu’il énon-
ce ont un degré de généralité beaucoup
trop grand et seraient applicables a de
nombreux types de musique. En ce sens,
leur signification n’est pas nécessaire.
La définition qu’Ansermet donne des
«significations de la musique» — elles
procedent «essentiellement de rapports
percus par [’ouie entre des sons de fié-
quence déterminée» (p. 29) — montre
que son modele originel est le chant
grégorien, évoqué comme tel dans la
conférence de 1948, mais s’abstient de
mentionner les conditions, les concep-
tions et les fonctions contraignantes qui
en ont faconné les caractéristiques, et
par opposition, notamment, a d’autres
pratiques musicales.

Le christianisme

La théorie des fondements de la musi-
que annoncée par le titre de [’ouvrage
est complétement dépendante d’une
conception philosophique, religieuse et
morale fondée sur le christianisme des
origines. Ansermet oppose la «con-
science psychique» qui établit une «re-
lation interne avec le monde par la voie
des sens» (p. 181) a une conscience
psychique dominée par des images ex-
térieures a elle-méme, ou par ce qu’il
nomme la «réflexion seconde». L'une,
par son autonomie, crée une relation
active a la transcendance — elle fait
apparaitre un «Dieu immanent» —, tan-
dis que "autre établit une relation passi-
ve: ’lhomme est sous la dépendance de
son Dieu. C’est I’Occident, par le mes-
sage du Christ, qui a suscité ce passage
de I’attitude passive a ’attitude active.
«C’est donc au cceur de ’homme que
s’annonce la présence, dans le monde,
de Dieu» (p. 181). Ansermet insiste,
dans sa «Phénoménologie de Dieu», sur
le caractere pré-réflexif de la conscience
éthique chrétienne, qui est une «struc-
ture en soi autonome, antérieure au co-

6



gito» (p. 193). Elle n’est rien moins que
«la révélation de la condition €thique
humaine» (p. 187), et possede a ce titre
«une validité universelle et anhistori-
que» (p. 187). Le lien avec la théorie de
la tonalité exposée au début du livre
apparait clairement: Ansermet crée une
analogie entre la spécificité de 1’éthique
chrétienne et la structure tonale sur la
base de leur fondement pré-réflexif, et
sur la conception d’un étre autonome et
libre, créateur de ses propres regles. La
définition de la musique comme «acti-
vité du sentiment» et I’adéquation des
structures tonales a une sorte de «natu-
re» antérieure a la réflexion trouvent la
leur justification. Arsermet dévelope
ces analogies: de méme que la tonalité
engendre ses propres regles dans un
espace fini qu’il n’est pas possible d’en-
freindre, de méme la conscience psychi-

Avec Frank Martin
que de soi engendre une «loi normative
de nos conduites et de nos jugements»
qui, dans la réflexion seconde, s’annon-
ceront comme des «idéaux» (p. 188).
Elle implique les valeurs du bien, du
Jjuste et du beau (p. 186). Mais Ansermet
doit ici faire une distinction entre I’en-
seignement du Christ et la doctrine de
I’Eglise. Celle-ci, par 1’élaboration de
«toute une mythologie sur la base du
Nouveau et de I’Ancien Testament,
c’est-a-dire en somme sur une vision
juive du monde», revient a une position
qui «met I’homme dans la dépendance
de Dieu, c’est-a-dire en relation passive
avec Lui» (p. 201). Cette opposition
engendre le concept d’«homme divisé»
(ol I’on retrouve la vieille antinomie de
I’ame et du corps) qui, d’une part, se
conforme a I’enseignement du Christ
dans ses «activités désintéressées» —
celles qui mettent en jeu une «vocation»

7

— et, d’autre part, recherche le profit,
I’intérét, la possession et le progres
matériels dans ses activités mondaines.
Les catégories dualistes d’«actif» et de
«passif», d’«autonomie» et de «soumis-
sion», de «pré-réflexif» et de «réflexion
seconde», s’augmentent de celle
d’«intuition» (ou d’«instinct») et d’«in-
telligence», de «corps» et d’«esprit»,
d’«éthique» et d’«esthétique», etc. Tou-
tes ces oppositions présentent une «in-
compatibilité absolue» (p. 196), qui est
semblable a celle, dit-il, que 1’on obser-
ve entre I’homme occidental et I’hom-
me oriental. Il est évident que, pour
Ansermet, le déclin de I’Occident (pour
reprendre le titre de I’ouvrage de Spen-
gler qui I’influenca profondément) est
lié¢ a la «mort de Dieu» et a la contamina-
tion des valeurs éthiques chrétiennes —
c’est-a-dire des «valeurs €thiques hu-

© Claude Bornand

maines» (p. 195) — par des valeurs infé-
rieures. On voit trop bien se profiler
I’influence «corruptrice» de 1’étranger,
du juif. La these est connue; on la trou-
ve notamment chez H. S. Chamberlain,
dont la Genése du XIX® siécle servit de
modele a Ansermet pour son livre®: on'y
lit que les Allemands ont pour mission
de sauver la culture face au matérialis-
me (d’origine juive), lequel conduit a
une décadence culturelle et morale.
Cette conception, que l'on retrouve
presque telle quelle chez Ansermet (voir
plus loin la citation qui lie Marx et
Schoenberg), fut ensuite reprise par 1’i-
déologue du national-socialisme, Al-
fred Rosenberg, qui se présentait com-
me un disciple de Chamberlain. On sait
quel fut D’aboutissement d’une telle
pensée!

Ansermet €tablit donc une corrélation
entre les catégories éthiques chrétiennes

et les catégories tonales: 'octave est
présentée comme un «analogon de
I’étre de Dieu tel que I’ont congu les
hommes» (p. 175), et la cadence Toni-
que-Dominante-Tonique, «en tant que
pure structure relationnelle abstraite»,
devient un équivalent de la structure
Passé-Présent-Futur et de la Trinité
chrétienne; «phénoménalisée», elle «est
ce que le dogme de la Trinité désigne par
le Fils, qui porte en lui le Verbe et le
Logos substantialisés» (p. 175). «On
comprendra», écrit Ansermet plus loin,
«que nous ayons fait de la musique occi-
dentale la fille de I’éthique chrétienne et
de celle-ci la révélation de 1’éthique hu-
maine» (p. 234). Ce syllogisme, qui
établit péremptoirement la supériorité
de ’homme occidental, montre bien les
limites de la méthode philosophique
d’Ansermet. Chez lui, I’analyse des
phénomenes de la perception est inextri-
cablement mélée a la vision philosophi-
que et religieuse. Ce qui appartient a
I’histoire, dans des rapports souvent
fonctionnels de cause a effet — par
exemple: la spécificité du chant grégo-
rien, li€é a une réglementation et a une
extension de la doctrine et des pratiques
de I’Eglise chrétienne — est présenté
sous la forme de purs concepts a I’inté-
rieur d’un systéme logique entierement
clos sur lui-méme. La plupart des faits
proviennent de la réalité: ils fournissent
au raisonnement un semblant de vérité.
Mais la construction —ou reconstruction
— qui leur est imposée est purement
idéaliste, elle provient d’une vision du
monde subjective. Des lors, son appli-
cation a la réalité nécessite I’invention
de criteres de plus en plus marqués par
I’idéologie; ils ne peuvent en aucun cas,
comme le désirait sans doute Ansermet,
acquérir la qualité de vérités objectives
ou de lois.

Ansermet et ’histoire

Ainsi Ansermet aborde 1’histoire com-
me si elle était non pas productrice de
musique, de significations, mais comme
un lieu de vérification de sa théorie: «Il
nous reste a voir comment la musique
est apparue dans I’empirisme, c’est-a-
dire dans la situation non plus théorique,
mais pragmatique, de la conscience
musicale», laquelle, dit Ansermet, a
«engendré son histoire a I’aveuglette et
sans savoir ce qu’elle faisait» (p. 347).
Ansermet va donc appliquer les con-
cepts élaborés dans sa théorie de la per-
ception et dans sa théorie de I’éthique a
I’histoire musicales, en négligeant bien
entendu les conceptions de ceux qui
’ont faite. Le passage d’idées se vou-
lant «universelles» et «anhistoriques» a
I’intérieur du processus historique pro-
duit des contradictions que les catégo-
ries idéologiques sont sans cesse appe-
1ées a résoudre. Aux problémes de I’ap-
parition tardive de la tonalité dans I’hi-
stoire, et de toutes les musiques échap-
pant a sa regle, Ansermet répond par les
notions de progres et de déclin. Il décou-
pe ’histoire selon trois ages : les deux
premiers, dont les délimitations restent
floues, sont enfermés dans un rapport
passif a la transcendance; seul le troisie-



me, grace au message du Christ, rend
possible le «projet d’étre idéal de ’hom-
me, a savoir 1’autonomie absolue, le
fondement de soi par soi» (p. 297). «La
musique occidentale ouvre, dans 1’his-
toire humaine, un chapitre entierement
nouveau» (p. 71). Ces trois ages de
I’histoire ne doivent pas €tre considérés
uniquement dans la succession tempo-
relle: ils coexistent, puisque seul 1’Occi-
dent, depuis le plain-chant, a su accéder
au troisieme age. Ansermet introduit
donc une hiérarchie de valeurs a I’ intéri-
eur de sa vision de I’histoire. Abordant
brievement la musique hindoue (qui
pour lui appartient au deuxieme age), il
note quelques éléments la différenciant
de la musique occidentale, telles la divi-
sion de I’octave et la structure des inter-
valles. Mais les intervalles non tempé-
rés, pour lui, «voilent la mise en lumiere
des intervalles fondamentaux»g; il leur
reconnait des «associations affectives»,
mais elles sont «déterminées du dehors,
elles restent des significations propres
au milieu et a son langage». «C’est
pourquoi», conclut-il, «nous ne com-
prenons rien a la musique hindoue»
(p- 365). A aucun moment le fait qu’il
existe des pensées musicales diverses,
non réductibles & un méme concept, ne
Iincite a une relativisation de sa théorie,
ou a une quelconque interrogation sur la
validité de ses généralisations.

De la musique contemporaine
Quant a la musique contemporaine, elle
est une régression. Elle réintroduit a
Pintérieur du troisieme age les caracté-
ristiques du deuxieme. La critique
d’Ansermet n’est pas basée sur 1’analy-
se des idées et des partitions, mais sur
des criteres €thiques, nationaux et ra-
ciaux. C’est ainsi que, dans son étude hi-
storique, avant d’aborder la musique du
XX¢siecle, Ansermet s’attarde a des di-
gressions douteuses sur les principales
«modalités éthiques occidentales». Il y
affirme la supériorit¢ des modalités
francaises et germaniques, qui corres-
pondent a I’introversion et a I’extraver-
sion déja rencontrées dans la sémanti-
que du rythme et des intervalles (on
pourrait lier ces deux termes aux figures
dominantes de Beethoven et Debussy
dans le livre). Il y analyse aussi la
«modalité juive», laissant entendre que,
pour lui, un juif frangais ou allemand est
d’abord juif (idée dont on a pu apprécier
les effets); on apprend alors que les juifs
n’ont rien apporté a [’histoire de la
musique occidentale (Schoenberg n’est
méme pas cité...). L’influence de
Chamberlain est ici patente. Elle con-
duit Ansermet a renverser ses concep-
tions anciennes, qui étaient liées au cli-
mat intellectuel frangais de la premiére
guerre. Dans un texte de 1919 imprégné
d’un antigermanisme esthétique a la
mode, Ansermet écrivait: «Tandis que
cette forme de musique qu’on a appelée
germanico-romantique, et qu’on pour-
rait dire aussi beethovénienne, réalisait
son prodigieux empire, une autre musi-
que n’en continuait pas moins a vivre.
Dans la musique populaire de partout,
d’abord (...). Et sil’on a dit que, loin de

la guerre, Stravinsky n’en avait pas
moins mené sa guerre a lui, c’est que
toute son ceuvre de ces cinq dernieres
années est le point décisif d’un mouve-
ment musical dégagé completement et
définitivement de toute influence ro-
mantique ou germanique. (...) Une
ceuvre pareille a la fois si profonde dans
ses racines et si forte dans I’immédiat,
suffit 2 décider de I’avenir»'%».

L’affaire Stravinsky

Apres la seconde guerre, Ansermet juge
Stravinsky a partir de l’idée que la
musique russe, «greffe tardive de la mu-
sique occidentale», privilégie le style au
détriment de 1’expression, le «“‘com-
ment” faire» plutdt que le «“quoi” faire,
ou “pourquoi” faire» (p. 485). Repre-
nant les arguments de sa conférence de
1948, Ansermet tire, dans les Fonde-
ments, toute une série de conclusions
sur la musique de Stravinsky qui, sans
renier certaines de ses appréciations
passées, les réévalue en leur donnant
une finalité nouvelle. Il y critique I’ina-
déquation de la mélodie et de I’harmo-
nie, celle-ci n’€tant «presque jamais
I’harmonie naturelle de la mélodie»
(p. 461), et la conception de la forme:
elle est basé€e sur 1’«agrégation de for-
mes élémentaires» (p. 472), une sorte de
montage rappelant le cinéma, ou les
«parties ne s’expliquent plus a partir du
tout» mais ol ¢’est le «tout qui s’édifie a
travers ses parties» (p. 492). Ansermet y
diagnostique une «perte de 1’unité orga-
nique»: la musique de Stravinsky est
engendrée par des «relations d’extério-
rité» (p. 473), c’est une «musique
d’images et d’images représentatives»
(p. 463) qui rate I’essence propre a la
musique occidentale. En 1920, parlant
de la musique de 1’Histoire du Soldat,
qui semble justifier plus qu’aucune au-
tre ceuvre la critique d’ Ansermet, il par-
lait des éléments folkloriques transfigu-
rés par le style et réduits «a leur pure si-
gnification musicale»: «La loi qui gou-
verne son ceuvre, au lieu d’étre basée sur
une quelconque logique abstraite, est
fondée sur la véritable nature de la ma-
tiere musicale et la sensibilité auditive.
(...) Un examen attentif de ses ceuvres
révélera qu’elles ont toujours été, pre-
miérement et avant tout, musique pure
et qu’il a constamment développé les
lignes conductrices d’une étude tou-
jours approfondie de la vérité des faits
musicaux. Pour cette raison, son ceuvre
est dépourvue de toute tromperie extéri-
eure et de toute affectation forcée. Il a
abandonné par exemple «I’atmosphere»
créée par le systéme tonal, la composi-
tion de 1’orchestre moderne, les instru-
ments de caractere indécis comme le
violoncelle ou les effets tels que des
mélodies jouées sur la corde de mi (...)
et il combine tout cela avec son sens de
’affinité tonale et de I’agencement ryth-
mique dans une forme architecturale
définie»'!. L’ Ansermet des années qua-
rante et cinquante fait donc une interpré-
tation exactement contraire a celle de
I’ Ansermet des années vingt. Il stigma-
tise ’attitude de Stravinsky débouchant,
avec le néo-classicisme, sur un forma-



lisme qui a des racines ethniques: «I’ac-
tion esthétique de Stravinsky est donc
en son essence conforme a sa nature de
Russe, et signifie au sein de la musique
occidentale — ceuvre d’une conscience
fondamentalement active — une cons-
cience fondée dans la passivité€» (p.
496). Ansermet connait suffisamment
intimement la musique de Stravinsky,
qu’il a longuement pratiquée, pour
qu’un certain nombre de ses remarques
ou de ses analyses soient pertinentes
(c’est sans doute la meilleure partie des
Fondements). Mais les jugements qu’il
émet a partir d’elles ne trouvent leur jus-
tification que dans I’affirmation stérili-
sante selon laquelle «au début du XX°
siecle, (...) toutes les possibilités de
structure du langage musical étaient
acquises» (p. 447).

Schoenberg

On imagine qu’a partir de telles prémis-
ses, il nie toute validité a la démarche de
Schoenberg. Toutefois il est moins fa-
milier de son ceuvre que de celle de
Stravinsky. Il n’en cite d’ailleurs que
quatre exemples tirés des pieces pour
piano....Sa critique de Schoenberg est
basée sur I’idée — nullement originale —
de sa prétendue soumission a la théorie,
incarnée dans 1’idée de la série. Le lec-
teur qui a déja digéré pres de cing cents
pages des Fondements voit poindre ici
le spectre maléfique de la «réflexion
seconde». Ansermet n’étudie son sujet
qu’a travers un prisme déformant révélé
par les titres de ses sous-chapitres:
«’esprit théorisant», «la théorie», «la
doctrine sérielle». Schoenberg est en-
fermé dans le systéme dodécaphonique
et dans l'esprit de systéme: «tres tot,
chacune de ses ceuvres veut étre une dé-
monstration» (p. 507), et sa musique
témoigne du «divorce complet de la téte
et du cceur» (p. 509), critique a laquelle
Schoenberg avait répondu depuis
longtemps...Par un glissement de sens
capital qui arrange sa propre démonstra-
tion, Ansermet fait de la «méthode de
composition avec douze sons» un syste-
me concu de facon purement intellec-
tuelle. Il est présenté comme une déci-
sion autoritaire, en contradiction avec la
réalité de sa gestation (de méme que la
maniere dont Schoenberg composait
contredit le qualificatif péjoratif d’intel-
lectuel). Cetesprit théorisant, ce divorce
de lintelligence et de la sensibilité,
Ansermet leur trouve une racine dans
«la confusion de 1’abstrait-concret — ce
«travers» juif qui est aussi celui des
«intellectuels» (p. 509). Les arguments
contre Schoenberg, qui n’apportent rien
ace qui avait été écrit dans la conférence
de 1948, trouvent leur fondement éthi-
que et racial. «Schoenberg, comme
Marx, ne pouvaient concevoir la condi-
tion humaine que sous I’angle d’une
relation passive a la transcendance,
mais relativement a 1’ancienne vision
juive de la transcendance, leur faculté
de transcendance a perdu sa dimension
de profondeur» (p. 523). «Le Juif Béte»,
écrit méme Ansermet, rapportant un
mot qu’il dit tenir du compositeur Er-
nest Bloch: «il fallait qu’un juif me fit

9

cette remarque pour que j’observe a
mon tour que si, dans la classe intellec-
tuelle, le juif béte est plutdt un oiseau
rare, l’intellectuel juif n’en est pas
moins guetté par cette bétise spécifique
qui est, avons-nous vu, la contrepartie
fatale de toute modalité éthique irréflé-
chie chez ’homme dominé par son
«moi» irréfléchi, c’est-a-dire chez
I’homme incapable de se détacher de
lui-méme» (p. 530-531). Schoenberg
est comparé a Sacher-Masoch (!) et a
Beckmesser; sa musique, «qui ne se
totalise pas» (p. 525), ne dégage «aucu-
ne signification globale» (p. 526), elle a
un caractere «artificiel» et «inhumain»
pour «une nature musicale normale» (p.
526), elle ne peut prétendre au statut
d’un «langage communicable a autrui»,
elle est «hors du domaine musical» (p.
522). La véhémence dont fait preuve
Ansermet, oll la raison critique s’égare,
aboutit a une véritable excommunica-
tion. Mais il est a craindre que 1'image
de Beckmesser, ainsi que la remarque
selon laquelle Schoenberg est un «rai-
sonneur impénitent» (p. 506), ne trans-
ferent purement et simplement sur cet
Autre honni des caractéristiques pro-
pres a Ansermet lui-méme. Une réfuta-
tion de ses arguments est ici inutile: de
méme qu’il n’a pas pris la peine de dif-
férencier les divers moments de I’ceuvre
de Schoenberg — lequel n’écrivit pas
uniquement des ceuvres «dodécaphoni-
ques»! —, ni d’étudier la logique de ses
partitions au-dela de quelques préjuges,
ni de donner un minimum d’objectivité
et de tenue a sa démonstration, il est vain
d’entrer a I'intérieur d’un discours sub-
mergé par I'idéologie et le ressentiment.
Il n’est pas davantage possible de réfu-
ter les propos d’Ansermet sur la musi-
que de I’apres-guerre, qu’il juge globa-
lement comme une «simili-musique»
(p. 548), un «néant» (p. 550), un «pro-
duit de décomposition» (p. 563); il ne
I’analyse pas, flit-ce sommairement, af-
firmant qu’il est «inutile d’en venir a
I’examen des ceuvres, car il est impossi-
ble que des musiciens qui n’ont sur la
musique que des idées fausses écrivent
de la “musique”» (p. 550). Ansermet se
place ici uniquement sur le terrain polé-
mique. Toutes ses critiques sont fondées
dans sa conception limitative et norma-
tive du «sens musical»: «notre étude a

§
© Claude Bornand

mis en évidence la seule chose qui puis-
se donner un sens aux structures de sons
en succession ou en simultanéité dans le
temps. Hors de 13, pas de musique» (p.
550). Cela suffit a rejeter les «structures
sonores de Stockhausen», qui «n’ont
aucun sens “humain”; elles ne sont que
le produit mécanique de ses formules,
quin’en ont pas davantage; elles ne sont
que des faits sonores plus dépourvus de
sens humain que le passage d’un tram-
way» (p. 551). Le projet ambitieux des
Fondements, lorsqu’il atteint ce qui en
fut le motif principal, ne dépasse guere
le niveau d’une discussion de Café du
Commerce. Les qualificatifs parlent
d’eux-mémes: le vocabulaire employé
rappelle facheusement les pamphlets
réactionnaires de la littérature d’extré-
me-droite qui fleurit notamment durant
I’entre-deux guerres (les Fondements
ne sont-ils pas dédiés a I’un de ses parti-
sans, Robert Godet, traducteur de
Chamberlain?). L’idée que cette musi-
que soit soutenue par le «pouvoir de
I’argent» (p. 563), qui corrompt toutes
les valeurs (on n’est pas tres loin du
complotde la «juiverie internationale»),
est non seulement fausse (la musique
contemporaine, particulierement dans
les années ou Ansermet écrivait son li-
vre, n’avait que de bien maigres sou-
tiens institutionnels), mais ridicule. Pas
autant peut-étre que le conseil qu’An-
sermet, auteur de quelques marches mi-
litaires puissamment tonales et au ryth-
me éminemment cadentiel, donna un
jour a un jeune compositeur: «Si, au lieu
d’écrire votre Concerto pour je ne sais
quelle rare combinaison instrumentale,
vous écriviez une bonne marche militai-
re, Ne pensez-vous pas que ce serait plus
utile?» (p. 561). Lorsque le phénoméno-
logue remonte a la surface, apres la «la-
borieuse excursion de cet ouvrage» (p.
497) visant a la révélation des fonde-
ments de la musique, il débouche non
seulement sur le «chaos» de la réalité,
mais aussi sur la vanité de toute ambi-
tion artistique.

Fondements idéologiques

Les idées les plus défendables, dans les
Fondements, se développent contre
leurs propres conséquences, comme si
le médium philosophique instrumenta-
lis€, destiné a produire des lois et soumis



Neues von den berechneten Bit-Gesdngen

C|

tion assistée par ordinateur

nouvelles du front

omposi

lui-méme a des lois, fonctionnait indé-
pendamment de son objet. On peut y
voir une des causes de la confusion du
style, qui demande une continuelle exé-
gese, et de la confusion d’une pensée
qui, sous le poids de la doctrine et sous
I’apparence des preuves, laisse percer le
motif irrationnel, ’enjeu, devrait-on
dire, de la démonstration: le rejet viscé-
ral de la musique contemporaine. L’élé-
ment affectif transparait au travers des
jugements hatifs, des condamnations ou
des critiques — des propos parfois mal-
veillants — qui sont autant de coups
mortels, ou imagin€s tels, portés a I’en-
nemi. La subjectivité de 1’auteur traver-
se le jargon philosophique comme un
moment de vérité qui, refoulé, voudrait
&tre sublimé dans la théorie. Mais par la,
Ansermet se trahit. Tout son effort, qui
tient au désir de dépasser la discussion
fondée sur des points de vue au profit de
la vérité des faits, ainsi qu’il ’a exprimé
a plusieurs reprises, constitue un aveu
de faiblesse. Les ceuvres artistiques ne
peuvent entrer dans les catégories du
vrai et du faux absolus, preuves a I’ap-
pui. Elles sont ce que les hommes en
font, aux différentes époques de leur
histoire.

Les Fondements constituent davantage
une théologie qu’une théorie de la musi-
que. C’est un mythe dressé contre I’art
et la civilisation modernes: Ansermet
rejette aussi bien la poésie de René Char
et de Mallarmé que la peinture de Paul
Klee, le mouvement surréaliste, ou la
psychanalyse (on retrouve la certaines
positions de Sartre). A 'invention, il
oppose des déterminations originelles; a
une libre définition des valeurs, des lois
intangibles; au dialogue inter-ethnique
et inter-culturel et a la diversité des cul-
tures, des pensé€es et des représenta-
tions, le repli sur le sol natal, I’exaltation
d’une pureté éthique qui se confond
avec la pureté nationale et raciale. Nous
ne sommes pas loin du «Blut und Bo-
den», des idéologies réactionnaires qui
dénoncerent avec une méme violence la
corruption des valeurs par I’argent et le
mélange des races et des cultures, et qui
combattaient I’art contemporain com-
me «art dégénéré». L’ethnocentrisme
fond€ sur la domination des «modalités
éthiques» du Francais et de I’ Allemand,
I’antisémitisme, I’utilisation de la scien-
ce ou des catégories scientifiques au
service d’une discrimination dans le
champ éthique et culturel, I’exaltation
du pré-réflexif contre la réflexion, de
I’instinct contre 1’esprit critique, ou de
la nature contre la culture, et la dissimu-
lation de la subjectivité partisane sous
I’apparence objective d’un systeéme ra-
tionnel, tout cela est adossé a I’esprit qui
s’est développé dans le premiere moitié
du siecle et qui a culminé sous les régi-
mes fascistes et nazi. Qu’Ansermet ait
commencé son livre au milieu de la
seconde guerre, qu’il ait dirigé en 1942
dans la capitale du ITII° Reich ainsi qu’a
Vienne et a Salzbourg, puis a nouveau
en 1943 a Vienne et a Berlin, alors que
I’ensemble de I’art moderne avait été
anéanti et que la totalit€ des composi-
teurs ou interpretes de valeur avaient été

contraints a 1’exil dans des conditions
souvent tragiques, laisse songeur. Com-
ment a-t-il pu persévérer bien au-dela
des années quarante dans une démarche
qui venait de démontrer a quelles funes-
tes conséquences elle menait? Com-
ment a-t-il pu collaborer avec les institu-
tions musicales d’un régime qui avait
détruit toutes les structures de la culture
européenne (sans parler évidemment de
sa barbarie)? On sait combien certains
milieux intellectuels suisses — et notam-
ment ceux de Lausanne, ceux des Ca-
hiers vaudois — furent influencés par
I’idéologie fasciste, apres I’avoir €té par
celle du courant maurassien, et 1’on
connait au moins un compositeur suisse
célebre dont la notoriété fut acquise
grace a des exécutions tres officielles en
Allemagne nazie. Il serait donc urgent
de publier tous les documents relatifs a
Ansermet durant la guerre, et d’appro-
fondir I’étude de ses influences philoso-
phiques et idéologiques esquissée par
Jean-Jacques Langendorf. Faut-il rap-
peler qu’au moment ou Schoenberg
€crivait son Ode a Napoléon, pamphlet
contre Hitler, Ansermet entreprenait la
critique de la musique contemporaine,
et qu’au moment ou le méme Schoen-
berg composait Un Survivant de
Varsovie, témoignage contre la barbarie
nazie, Ansermet rédigeait sa conférence
des Rencontres internationales de Ge-
neve? C’est avec la méthode dodéca-
phonique, dont Ansermet allait s’achar-
ner a contester la validité et I’authenti-
cit¢ — elle produit quelque chose
d’«inhumain» pour «une nature musica-
le normale» (p. 526): ces mots écrits
dans les années cinquante sonnent de
facon terrible aprés Auschwitz! — que
Schoenberg défendit les valeurs humai-
nes bafouées par un régime qui 1’avait
rejeté des 1933 au double titre de juif et
de représentant de la musique «dégéné-
rée». A partir de 1945, la musique de
Schoenberg, comme celle de ses éleves
et celle de toute la génération qui suivit,
fut systématiquement absente des pro-
grammes de 1’Orchestre de la Suisse
Romande, sans que cela émeuve le
moins du monde ses responsables. An-
sermet prolongeait ainsi la mesure d’éli-
mination et d’exil que cette musique
avait subie a l’avénement de Hitler.
Répondant a la critique d’Aloys Moser
— antifasciste notoire — sur cette absence
délibérée de la musique contemporaine
dans ses programmes, Ansermet, en
1961, déclarait: «Les journalistes se
meuvent sur le terrain des opinions,
c’est-a-dire sur un terrain ou les discus-
sions n’aboutissent jamais, chacun res-
tant libre de conserver son opinion.
Mais il y a un autre terrain ou la pensée
s’appuie sur I’évidence des faits ou des
lois. Une fois cette évidence établie
pour tout le monde, la discussion est
close. (...) C’est sur ce dernier terrain
que je me suis placé pour examiner le
phénomene musical. (...) Notre percep-
tion auditive est logarithmique. (...) Les
savants admettent ce fait mais ils ne se
sont jamais demandés quel pouvait bien
étre le systeme de logarithmes de I’ ouie
humaine, c’est-a-dire le systeme grace

mn



auquel les opérations logarithmiques
qui donnent un sens a la musique (addi-
tion et soustraction d’intervalles) peu-
vent avoir lieu. Ce systéme, je 1’ai trou-
vé; mon livre montre que le seul syste-
me de logarithmes possible est celui qui
a pour base le rapport de la quinte a la
quarte dans I’octave, et ce systeme don-
ne naissance au systéme tonal, a ce
qu’on appelle la tonalité. Il régit tous les
styles possibles: le style mélodique, le
style polyphonique, le style harmonique
et s’étend aux possibilit€s de la polyto-
nalité. Mais I’atonalité en est la négation
et le systeme sériel congu expressément
pour éviter les tournures tonales est une

2 2 AT
aberration totale» 2. En définitive, on ne

peut traiter des Fondements sereine-
ment. Car si |’art et la pensée se nourris-
sent de la liberté, ceux qui leur prescri-
vent un champ d’action par des lois, fiit-
ce au nom méme de cette liberté ou au
nom de la raison et de 1’authenticité, les
retournent contre eux-mémes et les
transforment en mensonge. Par 13, ils
trahissent leur raison d’étre.

Philippe Albera

' Ansermet, Ernest: Les Fondements de la musique dans
la conscience humaine, nouvelle édition revue par J.-
Claude Piguet, A la Baconniére, Neuchitel, 1961/1987.
Dans le cours de cet article, les numéros de pages placés
entre parenthéses renvoient toujours a cette édition.

* Ansermet, Ernest» Les Fondements de la musique dans
la conscience humaine et autres écrits, collection Bou-
quins, Laffont, Paris 1989. Voir aussi plus loin le compte
rendu de cet ouvrage p. 33.

* Nous reprenons le terme de «musique contemporaine»
utilisé par Ernest Ansermet, bien qu’il ne soit guére satis-
faisant. Il couvre en réalité toute la musique non tonale
crite au XX* siecle. La musique contemporaine est
discutée aux pages 447 a 576 des Fondements.

* Les Fondements n’ont pas été pris en considération dans
les ouvrages sur la musique contemporaine, ni dans les
ouvrages théoriques: théories de la perception, philoso-
phie de la musique, histoire des concepts musicaux
(Meyer, Lerdahl et Jackendorf, Nattiez, Imberty, Dahl-
haus, Eggebrecht, etc.). La derniere édition du
dictionnaire Grove mentionne 1’ouvrage d’Ansermet
mais n’en dit pas un mot. Les écrits des compositeurs de
la seconde moiti¢ du siecle ignorent également ce livre.
3 Cette conférence est éditée in Ansermet, Ernest: Ecrits
sur la musique, A la Baconniére, Neuchitel 1971, p.
39-69.

°En s’appuyant sur le phénomeéne de la résonance natu-
relle, Ansermet aurait dd admettre non seulement I’an-
crage naturel des intervalles non tonaux, mais aussi le
caractere artificiel du systeme tempéré grice auquel la
tonalité s’est développée en Occident. On peut sur ce
point se reporter a I’ouvrage d’Alain Daniélou: Sémanti-
que musicale, Hermann, Paris 1967. L auteur y adopte
une démarche radicalement différente de celle d’Anser-
met, tout en cherchant lui aussi a mettre au jour les
«constantes et le contenu des langages musicaux». Il
aboutit a de toutes autres conclusions que celles d’ Anser-
met.

’ Lettre & Julien-Frangois Zbinden du ler octobre 1963, in
Tappolet, Claude: Lettres de compositeurs suisses a
Ernest Ansermet, Georg, Genéve 1989, p. 169.

¥ Voir a ce sujet 1’étude de Jean-Jacques Langendorf:
Ernest Ansermet, in Ansermet, Emest: Les Fondements
de la musique dans la conscience humaine et autres
écrits, op. cit., pp. 273-282.

? Alain Daniélou soutient une position exactement oppo-
sée. Il écrit notamment: «le dodécaphone tempéré est une
fiction. Il n’existe pas dans la réalité psychologico-musi-
cale. Il est impossible a I’oreille humaine d’accorder un
piano sur des intervalles exactement tempérés. Ceci
impliquerait un mécanisme mental pour calculer avec
précision et immédiatement des multiples de V2, ce
qu’aucun mathématicien prodige ne peut faire. Le piano
estun instrument dont les sons désaccordés se placent ap-
proximativement entre deux intervalles perceptibles et
que nous interprétons par feed-back au grand détriment
de nos facultés de perception». Daniélou, Alain: op. cit,
p. 73.

' Ansermet, Ernest: Situation musicale, in La Revue
Romande, septembre 1919, p. 7.

'' Ansermet, Ernest: L’Histoire du Soldat, in The
Chesterian, octobre 1920, p. 289-295, repris in Revue
Musicale de Suisse Romande, mars 1983, p. 26.

" Tappolet, Claude: Correspondance Ansermet-Moser,
Georg, Genéve 1983, pp. 44-45.

11

eues von den

berechneten Bit-Gesingen
Ein neues Buch iiber Computermusik und die CD-Reihe von
WERGO geben Anlass, den aktuellen Stand des Komponierens
mit dieser Technologie zu iiberpriifen. Werden Computer nor
malerweise als Instrumente der Arbeitsrationalisierung einge-
setzt, so ist es in der Musik gerade der ins Orgiastische gestei-
gerte Aufwand, der das Faszinosum dieser Apparate ausmacht.
Erdriickende Massen von Noten sind das beste Indiz dafiir, dass
eine Komposition mit Hilfe des Computers angefertigt sein
diirfte. Oft fiihrt die rechenoperative Alchemie zu einer ge-
sichts- und widerstandslosen Klangmasse. Die neueste Tech-
nologie ist nicht unbedingt mit kompositorischen Fortschritten
verbunden; dies zeigt der Vergleich mit strukturellen Prototy-
pen, die Karlheinz Stockhausen vor Jahrzehnten mit verhiltnis-
massig archaischen Mitteln anfertigte.

rdinateur:

n assistée par © sistée par

sitio ition as
Eompoelles du front-| ouvrage sur 12 compositi stexte d’un

ré
mO d’un nouve e CDs de WERGO sont ||(?o|:'d'mateur est

ue u-
es techniques: Lot - yail, cestle WXE & -

eilleur indice

2 as
e aboutit souvent a une m

t ¢|\no|09ie son
te 1 = elle te araisotl
ur. 1alchimie @™, de.La nouv rouve la comp lati-

€ P ns re
ogrés, ce d des moyens re
‘::“gls’ étaborés a‘,'ecz stockhausen ilya
modeles str::e proposait Karlhein
rchaiques;

quelques décennies-

Von Fred van der Kooij

Michael Harenberg hat ein Buch ge-
schrieben. Es trigt den Doppeltitel
«Neue Musik durch neue Technik?
Musikcomputer als qualitative Heraus-
forderung fiir ein neues Denken in der
Musik» und ist 168 Seiten stark.! Die
Leistung liegt indessen ganz beim Le-
ser: Sie besteht schlicht darin, es zu
Ende zu lesen. Da Formulierungsprig-
nanz nicht gerade eine Stirke des Autors
ist, ldsst sich das Werklein allerdings
kaum zusammenfassen. Soviel ist aber
sicher: Es fingt bei den Hohlenbewoh-
nern an, ist broschiert und bald zu Ende.
Und wer tapfer durchhilt, wird belohnt
mit Sitzen wie: «Die Entwicklung auto-
matischer Musikinstrumente ist auf das
engste verbunden mit der schnell fort-
schreitenden Anwendung neuer wissen-
schaftlicher Erkenntnisse.»?

Computerisierte
Kreativitdtsforschung

Im Jahr 1970 belegte ich einige Seme-
ster am «Institut voor sonologie» der
Universitit Utrecht und horte Vorlesun-
gen bei einem der Pioniere des vom
Computer mitgesteuerten Komponie-
rens, Gottfried Michael Koenig, von
dem in Harenbergs Buch darum wohl
des ofteren die Rede ist. Koenig war
intensiv mit etwas beschéftigt, was auch
mich bald faszinieren wiirde: Mit den
neuesten Rechenmaschinen ging er dem
kompositorischen Prozess zu Leibe,
versuchte ihm auf die Schliche zu kom-
men, indem er die schopferische Arbeit,
oder wenigstens Teile davon, auf den
digitalen Automaten zu simulieren ver-
suchte. Dadurch wollte er endlich Auf-
schluss iiber die genaue Beschaffenheit

der involvierten Denkvorginge gewin-
nen, um mit den daraus resultierenden
Erkenntnissen — wir konnten es kaum
abwarten — in ganz neuartige Bereiche
der Klangstrukturierung vordringen zu
konnen. Eine hochfliegende Theorie,
keine Frage, und erst noch durch eine
fliigellahme Praxis perfekt ausbalan-
ciert. Denn da schlugen wir uns nun wie
gepiesackte Biirolisten mit endlosen
Zahlenkolonnen herum, die uns der
Computer dauernd in wiisten Papieraus-
stossen bescherte. Schlimmer noch: Bei
unserem kiihnen Vordringen in die bis
anhin unerforschten Geheimnisse des
Schopferischen produzierten wir in auf-
wendigsten Verfahren und mit Hilfe
neuester Technologie unablissig die
infantilsten Tonreihen. Aber — sagten
wir uns — so ist das eben mit Pionierar-
beit, da werden anfinglich kleine Brot-
chen gebacken, da muss man durch.
Dennoch — schamhaft entreisse ich mir
das Gestédndnis: Als Koenig mir eines
Tages einen etwa 15 cm dicken Compu-
teroutprint in die Hénde driickte mit der
Bemerkung, entweder hitte ich Grosses
vor, oder irgendwo einen Fehler ge-
macht, beging ich schlicht Fahnen-
flucht. Die computerisierte Kreativi-
titsforschung musste ab jenem Tag
ohne mich in die Hirnstolien. Ich m6ch-
te nicht behaupten, ihre wahrhaft dirfti-
gen Resultate hingen damit irgendwie
zusammen, aber auffallend still ist es
um die digitalen Parnassbelagerer
schon geworden. Koenigs Kompositio-
nen klingen uninspiriert wie eh und je,
und mittlerweile verbreitet sich gar in-
nerhalb der Rechenzentren die Einsicht,
dass der einst lauthals angekiindigte



	Le mythe des Fondements = Der Mythos der Grundlagen

