
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1989)

Heft: 22

Artikel: Urs Peter Schneider : eine Einführung und ein Gespräch = Urs Peter
Schneider : une introduction et un entretien

Autor: Schädeli, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


o
:<U

ua
m
o
O
c
o
oc
3
0)
c

:3
C
ili
a>

c
'5
V
O
"O
"3

c
.2
">3

£
+*
c
0)

ger eingebunden in einen kontinuierlich
vorwärtstreibenden Fluss der Musik.
Innerlichkeit, ohnehin ein spezifisches
Element der Gattungstradition des

Streichquartetts, kommt in Nonos Werk
indessen noch in einer weiteren
Massnahme zur Geltung, die im Titel durch
den Hinweis «An Diotima» angezeigt
ist: Nono hat jedem dieser 52 Fragment-
Strukturen in der Partitur kurze
Ausschnitte aus Gedichten Friedrich
Hölderlins zugeordnet, die weder während
der Aufführung vorgetragen, noch als
«naturalistischer, programmatischer
Hinweis» für das Publikum verstanden
werden dürfen. Vielmehr, so Nono im
Vorwort, mögen die Ausführenden «sie
<singen> ganz nach ihrem Selbstverständnis

von Klängen, die auf <die zarten

Töne des innersten Lebens> hinstreben»

- letzteres wiederum eine für das
Werk zentrale Formulierung, die Nono
einem Brief Hölderlins an Susette Gon-
tard vom September 1799 entnahm 26.

Um einen Eindruck zu vermitteln, seien
einige der Zitatworte, mit dem Anfang
beginnend, wiedergegeben:

.Geheimere Welt... (aus «Götter
wandelten einst...», Vers 12)

Allein... (aus «An Diotima», Vers 2)
.Seliges Angesicht... (aus «Wohl geh

ich täglich», Vers 8)
.Die seligen Augen... (aus «Hyperions

Schicksalslied», Vers 13)
.Ins tiefste Herz... (aus «An Diotima»,

Vers 81)

In der Welt dieser Poesie artikuliert sich
der wesentliche Hintergrund von Nonos
Wendung nach innen, die er mit seinem
Streichquartett, einem der grossen
Werke unserer Zeit, vollzogen hat. Eine
authentische «Neue Innerlichkeit» ist
darin angelegt, insofern sich hier ein
ästhetischer Doppelcharakter dieser
musikalischen Gattung äussert: Durch
die fragmentierte Struktur des tönenden
Schweigens wird einem Publikum das
Werk als eine Manifestation von
Innerlichkeit im Hören vermittelt, durch den
Mitvollzug der Hölderlin-Zitate aber
wird den Quartettisten selber eine
zusätzliche Welt von Innerlichkeit offenbar,

so dass unsere Kategorie exoterisch
wie esoterisch, im Sinne einer Gattung
sowohl für ein Publikum als auch für die
Ausführenden, in diesem Werk
fundamental erscheint.

Hermann Danuser

1) Marcel Reich-Ranicki, Anmerkungen zur deutschen
Literatur der siebziger Jahre, in: Merkur 33 (1979), S.

169ff.
2) Vgl. vom Verf., Kulturen der Musik - Strukturen der
Zeit. Synchrone und diachrone Paradigmen der Musikgeschichte

des 20. Jahrhunderts, in: Musikpädagogik und
Musikwissenschaft, hg. von Amfried Edler u.a.
^Taschenbücher zur Musikwissenschaft, hg. von Richard
Schaal, Bd. 111), Wilhelmshaven 1987, S. I89ff.
3) Vgl. hierzu u.a. Christian L. Hart Nibbrig, Rhetorik des

Schweigens. Versuch über den Schatten literarischer
Rede, Frankfurt am Main 1981, S. 143ff.
4) Hans Heinrich Eggebrecht, Das Ausdrucks-Prinzip im
musikalischen Sturm und Drang, in: Deutsche
Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte

29(1955), S. 323ff.
5) Adolf Nowak, Hegels Musikästhetik (=Studien zur
Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts, Bd. 25), Regensburg

1971, S. 145
6) Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Ästhetik, hg. von
Friedrich Bassenge, Bd. 2, Frankfurt am Main o. J., S.
272.
7) Theodor W. Adorno, Philosophie der neuen Musik,
Frankfurt am Main 1958, S. 127ff.

8) Theodor W. Adorno, Das Altern der Neuen Musik
(1954), in: Dissonanzen. Musik in der verwalteten Welt,
Göttingen, 3. Ausgabe 1963, S. 136ff.
9) Peter Bürger, Theorie der Avantgarde, Frankfurt am
Main 1974.
10) Diesen Rückbezug auf Tradition gab Cage übrigens
später auf. 1966 äusserte er in einem Interview: «Ich
schrieb das Stück 1952. Heute brauche ich es nicht
mehr. Jetzt besteht es nicht mehr aus drei Teilen wie
ursprünglich. Sie erinnern sich, es hat drei Sätze, die
durch Zufallsoperationen bestimmt waren. Jetzt brauche
ich diese Zufallsoperationen nicht mehr anzuwenden, da
wir ja nicht mehr in Kategorien von Sätzen denken.» Zit.
nach Wolfgang Max Faust. Das Wort, die Musik, das

Schweigen. Notizen zu John Cage, in: Sprache im technischen

Zeitalter H. 73-76, Berlin 1980, S. 162f.
11) John Cage, Indeterminacy (Übersetzung von Hans G
Helms), zit. nach der Beilage zu Dieter Schnebels MONO,

Köln 1969.
12) John Cage, Empty Words. Writings '73-'78, Middle-
town Ct. o. J., S. 1 Iff.
13) Daniel Charles, John Cage oder Die Musik ist los
(Übersetzung aus dem Französischen von Eberhard
Kienle), Berlin 1979, S. 89.
14) Dieter Schnebel, Klappentext zu MO-NO. Musik
zum Lesen, Köln 1969, abgedruckt auch in: Ders., Denkbare

Musik. Schriften 1952-1972, hg. von Hans Rudolf
Zeller, Köln 1972, S. 354.
15) Ulrich Pothast, Philosophisches Buch. Schrift unter
der aus der Entfernung leitenden Frage, was es heisst, auf
menschliche Weise lebendig zu sein, Frankfurt am Main
1988.
16) Peter Bürger, Theorie der Avantgarde, a.a.O., S. 3 Iff.
17) Pauline Oliveros, Software for People, collected
writings 1963-80, Baltimore, Maryland, 1984.
18) Oliveros, On Sonic Meditation (1973), Ebd., S. 38ff.,
das Zitat S. 139 (Übersetzung der Red.)
19) Vgl. vom Verf., Zur Kritik der musikalischen
Postmoderne, in: Neue Zeitschrift für Musik 149 (1988), Heft
12, S. 4ff.
20) Immerhin ist dieser Titel der Schallplatteneinspie-
lung des Werkes durch das Polnische Nationale
Radiosymphonieorchester unter der Leitung von Jacek Kaspr-
zyk (Pavane Records, ADW 7100) beigefügt; er wird
ausserdem in dem von Rafael Augustyn verfassten
Kommentar näher erläutert.
21) Wolfgang Rihm, Der geschockte Komponist, in:
Ferienkurse '78 (=Darmstädter Beiträge zur Neuen
Musik, hg. von Ernst Thomas, Bd. 17), Mainz u.a. 1978,
S. 47f.
22) Vgl. dazu Reinhold Brinkmann, Schönberg und das

expressionistische Ausdruckskonzept, in: Bericht über
den 1. Kongress der Internationalen Schönberg-Gesellschaft

Wien, 4. bis 9. Juni 1974, hg. von Rudolf Stephan
(=Publikationen der Internationalen Schönberg-Gesellschaft,

Bd. 1), Wien 1978, S. 13ff.
23) Der Begriff der Satzzone wurde geprägt von Reinhold

Brinkmann in seiner Freiburger Dissertation,
Arnold Schönberg: Drei Klavierstücke op. 11, Studien zur
frühen Atonalität bei Schönberg (=Beihefte zum Archiv
für Musikwissenschaft, hrsg. von Hans Heinrich
Eggebrecht, Bd. 7), Wiesbaden 1967.
24) Die bereits umfangreiche Literatur zu diesem Werk
ist aufgeführt in der Frankfurter Dissertation von Werner
Linden, Luigi Nonos Weg zum Streichquartett, Vergleichende

Analysen zu seinen Kompositionen «Liebeslied»,

«...sofferte onde serene...», «Fragmente-Stille, an
Diotima», Kassel u.a. 1989. Vgl. überdies die 1984 an der
Hochschule für Musik und Theater Hannover entstandene

Staatsexamensarbeit von Christine Ebeling, Funktionen

der Stille in der Musik ab 1950, darin ausser Nonos
Quartett (S. 55ff.) vor allem John Cage (S. 7ff.) thematisiert

ist.
25) Luigi Nono, Fragmente-Stille, An Diotima, per Quar-
tetto d'archi, Partiturdruck des Ricordi-Verlages Mailand

1981, Vorwort (unpaginiert).
26) Ebenda.

10



Urs Peter Schneider:
eine Einführung und ein Gespräch

Den Wurzeln der Musik, nicht ihrer Repräsentation, gilt das
Interesse des Komponisten und Pianisten Urs Peter Schneider.
Seine Musik ist undramatisch, zeigt ihre Objekte in ruhiger
Gelassenheit von verschiedenen Seiten; Strophisches und
Zeremonielles spielen in ihr eine wichtige Rolle. Schneider forscht
nach dem Kern der Musik, reduziert sie aufs Allernotwendigste
und hat, nach seinem 50. Geburtstag in diesem Jahr, das
Komponieren von Werken ganz aufgegeben und beschränkt
sich auf die Arbeit an seinem Projekt «Studien». Weiterhin ist er
als Improvisator, Interpret, Pädagoge, Gärtner usw. tätig.

2^u^e^ntro^ictk)n^tiinen^®*i®gchne)Cjer s'intéresse davan-
^nlste et^P^^'u^que qu'à sonéclalt Sa musique n est

diV*erun rôK' importent. Schneider recherche ^ te anSj n

Von Klaus Schädeli

Biographische Notiz
Urs Peter Schneider, Komponist und
Improvisator, Interpret und Pädagoge,
wird am 14. Februar 1939 in Bern geboren.

Schon seit 1955 komponiert er;
einige Zeit lang mit zwölftönigen Strukturen,

angeregt durch seinen damaligen
Klavierlehrer Walter Locher. 1958 Matura

in Bern. Er studiert in seiner
Heimatstadt Klavier bei Walter Lang und
theoretische Fächer bei Max Zulauf und
Sandor Veress; Klavier dann in Köln
und Wien bei Bruno Seidlhofer,
Komposition kurz bei Karlheinz Stockhausen.

Seit 1967 widmet er sich der Theaterarbeit,

nach 1970 vor allem zusammen
mit Norbert Klassen. Seit Mitte der
sechziger Jahre Beschäftigung mit den
von ihm entwickelten «komponierten
Programmen» (z.B. 1975 im Duo mit
seiner Frau, Erika Radermacher, das
Doppelalbum «Duette»). Mitbegründer
und Leiter des «Ensemble Neue Horizonte

Bern», welches Pionierleistungen
für die Neue Musik erbrachte und
immer noch erbringt (z.B. 1973 das
Doppelalbum «Intime Musik» mit lauter
Schweizer Kompositionen).
Urs Peter Schneider erhält zahlreiche
Preise, u.a. 1966 den Solistenpreis des
Schweizerischen Tonkünstlervereins,
1970 den Avropreis der Niederländischen

Rundfunkanstalten, 1983 den
Musikpreis des Kantons Bern (zusammen

mit Erika Radermacher), 1987 den
ersten Preis des Migros-Genossen-
schaftsbundes für «Musik in Grenzbereichen»

zum Thema Improvisation/
Komposition (zusammen mit Philippe
Micol). Seit 1983 kooperiert Schneider
im Verlag «Edition Zwachen» in Aarau
zusammen mit Tzie Elgna, Jürg Frey,
Peter Streiff und Istvän Zelenka; es wird
eine «selbstverwaltete, zukunftsorientierte

Verlegertätigkeit» erprobt.

Schneider lebt seit 1966 in Biel und
unterrichtet am Konservatorium Bern
(Klavier, Ensemble, Theorie).

Diese «Biographie» ist nur ein winziger
Ausschnitt aus der vielfältigen Tätigkeit
Urs Peter Schneiders. Offenheit in allen
Richtungen, sein essentielles Markenzeichen,

spiegelt sich auch in der Vielfalt

der Tätigkeiten. Wohlverstanden,
hier geht es nicht um ein Überall-Dabei-
sein, um ein Nivellieren; die ganze
Schneidersche Welt ist vielmehr
Ausdruck einer widerspruchsvollen,
opulenten und zugleich asketischen
Künstlerpersönlichkeit, für den Aussenste-
henden unmittelbar anziehend, aber
auch schwerverständlich, oft Stolpersteine

in den Weg legend. Schneiders
«Monologe» fordern heraus, reizen zum

Widerspruch, führen zum Dialog im
weiteren Sinne. Der Eindruck, er überlade

Begriff und Möglichkeit von
Kunst, weicht der Einsicht, dass hier ein
unbedingter Weg gegangen wird - und
gibt das Gefühl, dass Glaube wirklich
Berge versetzen könne! Schwer zu
fassen, dieser christlich-anthroposophi-
sche, kunstreligiöse Glaube, diese
eigenartige Mischung von moderner
Rationalität, Mystizismus und einem dem
19. Jahrhundert entstammenden Sen-
dungsbewusstsein.
Eines der frühen, wichtigen Stücke
heisst Babel (1961-67): ein wahrhaft
babylonisches Gewirr umfängt denjenigen,

welcher sich auf Urs Peter Schneider

einlässt, ein minotaurisches Labyrinth,

welches gefangensetzt, erschreckt
und zugleich fasziniert.

Strophe und Zeremonie
Urs Peter Schneiders Werke begleiten
eine beträchtliche Zeitspanne neuer
Musikgeschichte. Sie zeigen wohl einen
Entwicklungsprozess auf, der aber
durch lange Entstehungszeiten, spätere
Revisionen wieder «verwischt» wird.
Schneider löst sich schwer, oder spät,
von seinen Stücken; die Überzeugung,
dass er Wesentliches zu sagen hat, führt
ihn zu Genauigkeit, Reflexion und
Selbstkritik. Er nimmt Anregungen auf,
verfällt aber kaum je in modische
Maschen.

Photo Markus Baumann

Da erscheint ein Widerspruch: einerseits

scheint Schneiders Komponieren
den Werkbegriff zu verlassen (die
abgeschlossene Komposition bereitet ihm
Mühe); andererseits lassen ihn die
vergangenen Werke nicht los. Dieses
«Dilemma» macht es dem Rezipienten
schwer, an diese Musik heranzukommen.

Sie fasziniert, besticht zwar, aber
verwirrt auch durch das eigene In-Fra-
ge-Stellen, durch die Vielfalt der
Techniken, durch das Verneinen. Komponierte

Überlagerungen machen den
Dialog mit Urs Peter Schneider zu
einem labyrinthischen Forschen, lassen
fragen, was hinter seinen Aussagen

11



wohl an tief Persönlichem verborgen
sein könnte: was der Kern sei. Verbirgt
sich dahinter die Mühe, sich und das
Werk preiszugeben, der Zwang, es
immer wieder anzuschauen, zu
hinterfragen?

Schneiders Musik ist nicht dramatisch
(wenngleich bisweilen «theatralisch»),
vielmehr spielt das geduldige Ausleuchten

eine wichtige Rolle; den Strophen
kommt eine grosse Bedeutung zu,
besonders augenfällig im Liederbuch
(1955-79) auf zehn Texte deutscher
Dichter. Ein einzelner Text wird, in
Umkehrung der üblichen Strophenlied-
Technik, mehrmals (immer anders)
vertont, bis zu dreizehn Mal; immer andere
Perspektiven des Hörens sind möglich.
Strophenform aber auch in einem
weiteren, radikaleren Sinne: in der Wiederholung,

dem Immer-wieder-Sagen fast
des Selben. Schneider liebt diese Strategie;

sie stellt einen gewichtigen Beitrag
zur Freisetzung des Zuhörers dar; dieser
wird nicht in einen dramatischen Pro-
zess, etwa in eine dick und wichtig
instrumentierte Durch-Nacht-zum-Licht-
Fahrt involviert, sondern mit einem
Objekt vertraut gemacht, das sich von
verschiedenen Seiten präsentiert, in
«ruhiger Gelassenheit». (Die Notenbeispiele

sind Ausschnitte aus Werken,
welche diese Strategien verwenden.)
Aus der Strophenform geht auch die
Ritualisierung des Formverlaufes hervor,

die Zeremonie: Rituale, welche
nicht der Selbstbestätigung des Bürgers
dienen, sondern der Auflösung seiner
Illusionen; karge, eindringliche, dem
Seelischen Raum schaffende Zeremonien.

In den Geistlichen Übungen
(1968-71) sind vier Wochen des Ignatius

von Loyola in 28 «Tagen» à 24
Sekunden (anstatt Stunden) pantomimisch

reduziert dargebracht; im
Zeremonienbuch (1960-82) auf sechs
Texte deutscher Dichter ist es ein einziger,

einsam in sein Spiel versunkener
Holzbläser, der 25 immer wieder ver¬

schieden erfahrbare, «archaische Urli-
nien» entfaltet.
Strophen lassen sich vermehren, anhängen;

ein strophisches Werk impliziert
die Möglichkeit, es weiter zu komponieren;

Strophe und Zeremonie führen
zudem weiter nach innen und zeigen an,
dass die Zeit derApotheosen, des Abfei-
erns vorbei ist.

Einübung und Rückführung
Urs Peter Schneiders Musik gibt An-
stösse zur «Einübung» (dies scheint mir
ein geeigneter, weil auch vom Komponisten

öfters verwendeter Begriff zu
sein). Gemeint ist das Einüben und
Vertiefen der eigenen Persönlichkeit.
Solches Einüben bestimmt auch die geistlichen

Kompositionen. Vielleicht ist das
meiste von Schneider religiöse Musik
im weiteren Sinne: Kirchweih (1964-
71, rev. 1972), Ichts (1974), Geistliche
Musiki (1974-75), Hohe Lieder (1975),
Geistliche Musik II (1977-78), Hülle
und Fülle (1978), Eine kleine ExtraMusik

von sechs Engelchen (1981),
Friede auf Erden (1984), Häresie
(1983-84); auch Sternstunde (1985-86),
wenngleich in dieser Funkoper die Teufel

reden! Die Suggestivkraft dieser
Stücke strengt an, sie wird gar zum
Ärgernis, im Fall der Sternstunde fast
totalitär, erschreckend. Da zwängt sich
etwas in uns hinein, verstört, vermittelt
vielleicht Urerfahrungen.
Der Versuch der «Rückführung», der
Reduktion, zum Archaischen vorzu-
stossen, bedeutet auch die Suche nach
Bindungen. So sehr sich Urs Peter
Schneiders Musik absetzt, radikal eigene

Wege sucht, ist sie doch nicht der
Tradition abgewandt. Freilich, von
überkommenen Ritualen, wie etwa dem
Abonnementskonzertbetrieb, ist sie
denkbar weit entfernt. Der Charakter
dieser Musik ist eher ein kammermusikalischer,

dialogfähiger; auch den
Kompositionen mit grösserer Besetzung

eignet zumeist ein solcher. Die



Vierte Sammlung von Studien (1977) ©Manuskript UPSch

grosse Musik der Vergangenheit wird
allerdings befragt nach dem, was sie bei
aller Zeitbedingtheit auszeichnet. Wer
den Interpreten Schneider gehört hat,
weiss, wie sehr er es versteht, die Musik
zu durchleuchten, sie auf ihren Kern
«zurückzuführen», sie wieder
«verrückt» und abenteuerlich werden zu
lassen.
Schneider ist ein literarischer Komponist;

dies nicht im Sinne eines
bildungsbürgerlichen Anspruchs, der darauf
hinzielt, vermittels Zitat auf Abruf
Belesenheit zu dokumentieren. Vielmehr
geht es um gegenseitige Durchdringung
von Wort und Musik, um Gemeinsamkeiten,

um vergleichbare gestalterische
Strategien auch. Schneider «atomisiert»
in ähnlicher Weise Sprache wie Musik
im Nachgehen, Hineinhören, Forschen
nach ihren Wurzeln. Friedrich Hölderlin,

Robert Walser, die Künstler, welche
«Todesdurchgänge» erlebt haben,
stehen ihm nahe; der «leere», weil nicht
mehr mit «Welt» angefüllte Gehalt ihres
Spätwerks.

Komponieren
versus studieren
In diese Region führt vielleicht auch das
Geheimnis Mozarts, des eigentlichen
musikalischen Leitbildes: weil die
Abgerundetheit, scheinbare Bruchlosig-
keit bei aller «Einfachheit» für den
genauer Hinhörenden in ein Labyrinth des

Verborgenen, «Unfasslichen» führt.
Hier findet sich wohl ein Schlüssel zur
«wuchernden», doch klar komponierten,

«unfertigen» Musik Urs Peter
Schneiders, die Verlorenem nachspürt,
Trümmer dort aufsucht, wo bei Mozart
mit heute schwer nachvollziehbarer
Sicherheit noch Werke entstanden.

Ein «Zertrümmerungsstück» wie Babel
(1961-67) steht ziemlich am Anfang der
Komponistenlaufbahn Schneiders; am
Ende stehen aber die Studien 1960-89):
«Beim Schreiben des Werkverzeichnisses

fiel mir auf, dass all die Forschungsarbeit,

die ich seit meinen frühesten
Gehversuchen im Komponieren
verfolgt habe, sich nur zum kleinsten Teil in
fertigen <Werken> in unverpackter Form
präsentiert; denn das <Studieren> führt,
da es immer auch Rückführung auf
Kern ist, zu <unbrauchbaren> Werken,
zu oft so extremen Basisphänomenen,
dass sie - meiner früheren Meinung
nach - nicht anhörenswert schienen.
Allmählich habe ich dann angefangen,
einige wenige von diesen Reduktionen
(<nahe dem Nullpunkt>) in zyklische
Werke ganz, ganz vorsichtig
hineinzuschmuggeln.» (Zitiert nach «Komponieren

1955-1988», Dossier Musik 1,
Pro Helvetia/Zytglogge 1989, S. 28).
Was mir Schneiders Œuvre besonders

wichtig macht, ist das Wagnis des

«Durchgangs», des radikalen Neubeginns

im Nachforschen und Nachspüren,

in der Suche nach dem «Kern» von
Musik. Damit hat der Komponist eine
nicht besonders dankbare Aufgabe
übernommen, diejenige des «Aufräumens»

vor neuem Beginnen. In Zeiten
des wohlfeilen Konsums, der Kulturzerstörung

durch inflationäres «Kulturangebot»

ist das eine Hoffnung! Dass auf
diesem Wege dennoch sinnlich so schöne

Musik entstehen konnte wie etwa die
Vier Bücher (1955-82) oder überhaupt
die Walsermusiken als Ganzes, mag
diejenigen ermuntern, welche den Mut
besitzen, es auf ihre Weise Urs Peter
Schneider nachzutun.

Klaus Schädeli

Gespräch mit
Urs Peter Schneider
Klaus Schädeli: Dein fünfzigster
Geburtstag wurde mit einem Buch
«Komponieren 1955-1988» (Zytglogge
Verlag) und mit verschiedenen Konzerten
gefeiert. Runde Zahlen besagen
vielleicht wenig, aber in deiner
Komponistenlaufbahn scheint 50 einen
Einschnitt zu markieren: Du hast als
«Werkkomponist» abgeschlossen und
willst dich nur noch mit deinem Projekt
Studien (1960-89) beschäftigen. Was
willst du damit?

Urs Peter Schneider: Die Herstellung
von ästhetischen Objekten, eben Sonaten,

Symphonien, Opem, die den
Komponisten wieder mal leichter von der
Hand geht, ist mir nie ein Anliegen
gewesen; schon früh, als in der Schweiz
noch rundherum mit Blindheit komponiert

wurde, habe ich den Werkbegriff
kritisch betrachtet, aufgelöst, etwa in
Babel (1961-67), in den Raritäten
1959-71), später in geistlichen Werken,

beginnend mit der grossen Kirchweih
(1964-71). An Projekten zu arbeiten, oft
über Jahre, Jahrzehnte hinweg, die sich
mit den Wurzeln der Musik, nicht mit
ihrer Repräsentation befassen, schien
mir danach interessanter, notwendiger.
Mit fast jedem «Werk» gehe ich seelisch
durch eine Nullsituation, eine Wüste,
ein Sterben hindurch; die Studien
(1960-89) sind solche Durchgänge. Sie
gründen sicherlich in der Musik von
Webern, eventuell Hauer; aber anders
als die serielle Schule, wo ein struktura-
les Ausschlachten und Bereichem, eben
ein Trend zum Kapitalistischen stattfindet

und Webern gewissermassen rechts
überholt wird (und dann «überholt»
erscheint), überhole ich ihn links: gehe ins
Arme, ins Reduzierte, gehe noch näher
ans Musikalische. Ich forsche, wie
beispielsweise Pousseur oder Xenakis, die
ich schätze, - nur eben «proletarischer».

Eines deiner wichtigsten späteren Stük-
ke ist Häresie (1984)für 200 Soloblockflöten;

liegt aber das Problem des Häretikers

nicht darin, dass er Kritik übt an
seiner Verwurzelung, dass er als Insider
einen Outsiderstandpunkt einnimmt?
Bist du in deinem tiefen Traditionsbe-
wusstsein überhaupt Häretiker?

In jeder gelungenen älteren Musik ist
utopisches Sprengzeug, das explodieren

möchte; es kommt aber nicht dazu,
weil ältere Musik zur Verklämng, zur
Extase missbraucht wird, etwa: Mitterand

lässt Beethoven spielen, bevor er
eine Rede hält. Ich neige, bei aller
Begeisterung für Töne, einer zynischeren,
unversöhnlicheren Praxis zu, die
seelisch dem «Risiko» sich stellt. Eine
gewisse Fremdheit eignet meiner Musik,

die das Heimatlose des heutigen
Menschen ausspricht, seine Einsamkeit
benennt. Ich meine immer, sie sei
dadurch wahrer, den archaischen Problemen

näher. Na klar, ich bin ein Häretiker:

wenn du den Hölderlin (1983-87)
oder die Wüsten (1987-88) hörst und
siehst (es sind ja musiktheatralische
Projekte geworden, mit Norbert Klas-

13



sen und mit Marion Leyh entwickelt),
scheint dir alles getilgt, was mit «Musik»

oder «Theater» gemeinhin assoziiert

wird; aber merkwürdig: zugleich hat
es direkt mit dir zu tun, mit deiner eigenen

zugemauerten Utopie vielleicht.

Das Geistliche wirdja in deinen Werken
oft angesprochen; und es wird ihm der
Geist zurückgegeben, in angemessenen
Dimensionen, etwa in der Stemstunde
(1985-86), die ja ein Geistgespräch
ohne handelnde Menschen, aber
dennoch als «Oper» darstellt. Gräbst du,
als progressiver Komponist, nach alten
Schätzen?

Ja, ich suche zurückzufinden zu jenen
historischen Zeitpunkten, wo etwas
verlorenging oder besser: verlorengemacht

wurde (wohl vor allem durch die
Kirchen). Meine «Oper» ist gewiss das
Auftauchen eines Geistigen, das
vormals ausgetrieben wurde: die okkulte
(und damit sehr unbequeme) Anschauung,

dass es zwei teuflische Mächte
gebe, nicht bloss eine. Das Erscheinen
einer Erkenntnis hat immer, sofern sie
geistig ergriffen und, in meinem Falle,
musikalisch wahrgemacht wird, etwas
tief Erschütterndes; das Publikum
erschrickt, wehrt sich oder flüchtet sich
zeitweise in die «Schönheit» des Klanges;

aber der dauert eine Stunde lang an,
ist nicht recht geheuer.

In dieser Stemstunde (1985-86), aber
eigentlich in fast allen deiner Werke,
erlebe ich dich als «Klangfinder». Was
bedeutet dir «Klang»?

Mal etwas unbescheiden gesagt: ich
suche ihn nicht, ich finde ihn. Wenn ich
komponiere, was ich während etwa 20
Jahren fast täglich gemacht habe, gehe
ich nie von einem erstrebenswerten,
schmackhaften, quasi «zubereiteten»
Klang aus; es ist mir entsetzlich, die
«Neuen Möglichkeiten für Holzbläser»
zu studieren und anzuwenden, und eine
ähnliche Abneigung habe ich gegen die
scheint's unbegrenzten Raffinements
der Elektronik. Ich schlage alle Angebote

aus, lasse mir nichts aufschwäzten;
Neue Musik klingt ja zumeist so
fürchterlich nach Neuer Musik, dass
Unterscheidungen fast nicht möglich sind.
Mein sehr spezieller, in jedem Werk
anderer «Sound» verdankt sich erstens
der Reduktion des gesamten klanglichen

Geschehens aufs Allernotwendig-
ste; ich schmücke nichts, aber auch gar
nichts aus, was nicht durch die Substanz
gegeben erscheint. Und zweitens suche
ich die Instrumente funktionell
einzusetzen, genauestens gemäss ihren latenten

Möglichkeiten als Bedeutungsträ-
ger, auf der Grenze zwischen Materiellem

und Immateriellem; in Kreuze
(1964-67) haben die vier Klangquellen
(Querflöte, Xylophon, Klavier, Orgel)
konkrete Botschaften des Karfreitagsgeschehens

drastisch darzustellen (das
Seufzen, das Nageln, Frustration, Letzte
Worte) und sind zudem akkurat parametrisch

aufeinander bezogen. Und drittens

schreibe ich für die an den
Instrumenten arbeitenden, denkenden und
fühlenden Menschen, deren Haltungen

und Reaktionen vor allem in meinen
Kammermusikwerken, deutlichst im
Quartett Zeitraum (1977), die Entstehung

von Klang beeinflussen; von allen
Parametern bezeichnet ja einzig derjenige

der Klangfarbe zugleich eine Person,

die den Klang hervorbringt
(«Trompete» heisst «Trompeterin»).
Und, zu guter letzt: in der
Kompositionsarbeit stiess ich, immun gegen
klangliche Verführungen, auf die
frappantesten, nämlich einfachsten, von den
Klangzauberern übersehenen Neuerangen,

wie sie nur einen Asketen hie und
da beglücken; die Ciavierübung (1971-
79) erforscht in ausschliesslich
vierstimmigen Akkorden während etwa
eineinhalb Stunden ein lediglich mit
einigen Hölzchen und Filzstückchen
präpariertes Klavier, doch so, dass die
minimalsten Differenzen wirklich
«begriffen» werden können und einen
«Sound» erzeugen, der neu und spezifisch

ist.

Für mich bis du eine Art «Greenpeace»
der Musik. Du versuchst, der Musik
wieder einen Stellenwert zu geben, der
ihr zukommt, wenngleich alles sich in
Richtung ihrer Eliminierung bewegt; im
Zusammenhang mit Hölderlin und
Schumann, Walser und Schneider
sprachst du von «Todesdurchgängen».
Wie meinst du das? Gelten sie auch für
das Kollektiv angesichts der Endzeit?

Ich bin ein Praktiker, und ich bin ein
gläubiger Christ. Ich gehe, in meinen
Beziehungen namentlich zu Frauen, in
meinen Anstrengungen fürs Musikalische,

in meinem Alltag eben, durch
Krisen hindurch. Früher fand ich das
schlimm; ich hatte nicht begriffen, dass
die Bedrohungen meiner limitierten
Existenz nichts Negatives waren,
ebensowenig wie die Höhenflüge allein
schon etwas Positives. Der Karfreitag
war mir immer ein machtvolles Bild,
aber ich bezog ihn nicht aufmein
gegenwärtiges Leben; Ostern, gar Pfingsten
wollte ich sehr viel lieber erfahren.
Jetzt, als Fünfzigjähriger, kann ich besser

in die Tiefe hinuntersteigen, kann
die Gottverlassenheit besser aushalten;
danach, als wäre ich über die «Schwelle»

getreten (anthroposophisch gesprochen),

entsteht mir eine realere, eine
gültigere Vitalität (nicht mehr so aufgesetzt

wie früher). Ein Beispiel: die
Fertigstellung meines 144teiligen
«Werkverzeichnisses» (Schweizerisches
Musik-Archiv) war ein Abschied von einer
33jährigen, mir lieb gewordenen, mich
total beanspruchenden Tätigkeit. Diese
Zeit hatte sich erfüllt, ich musste mich
von dieser Phase lossagen, offen werden

für Neues, und dieser Schritt war
viel radikaler als all die kleinen, etwas
lächerlichen Umorientierungen, all die
Finten und Volten, die innerhalb der
Kompositionstätigkeit stattfanden und
die Leute so sehr verblüfften.Ich spüre
sehr stark, dass Wendezeit angesagt ist;
und da setze ich mich halt auf meine
eigene Art damit auseinander. Es ist mir
wichtig, voller Stolz und voller Demut
ICH sagen zu können; für das «Kollektiv»

kann ich zurzeit nicht sprechen.

14



Orchesterbuch (1974 -1981 © Edition Zwachen, Aarau

Mir scheint, von allen deinen Beziehungen

zu deinen Vorgängern und Leitbildern

sei diejenige zu Robert Walser die
engste, so eng, dass der Zuhörer fast
Beschämung empfindet, in diese Beziehung

hineinzuhören. Das Chorbuch
(1966-77) und das Orchesterbuch
(1974-81), die beiden Kammermusiken
Die Schöne Frau von Thun (1987) und
Das Mädchen mit den schönen Augen
(1988), deine allerletzte Komposition,
gehören für mich zum Subtilsten, aber
auch zum «Ästhetischsten», was ich von
dir gehört habe. Vielschichtigkeit
bekommt hier eine andere Qualität als
anderswo; ist Walser für dich ein Ur-
erlebnis?

Ja, ich fühle eine tiefe Liebe zu diesem
Dichter; er hat mich, vor über zwanzig
Jahren, den aufrechten Gang gelehrt.
Ich spaziere immer wieder mit ihm
durch die Bieler Umgebung; soeben
fällt mir auf, dass die vielen typischen
periodischen Rhythmen, die ich nie
müde wurde zu erforschen und zu
artikulieren, etwas mit den «Gängen» Walsers

zu tun haben: mit seiner Aufmerksamkeit

bei jedem einzelnen Schritt, mit
seiner Losgelassenheit in den gleichzeitig

dazu frei fliegenden Gedanken. Die
Walser-Stücke, mehrheitlich ganz intime

Musik, die dünken mich «schön» in
einem neuen Sinn: insofern nämlich, als
es solche nach dem Wahnsinn, nach der

Katastrophe sein könnten, und wohl
solche, die «Schweizer Musik» heissen
dürften. Rzewski, der das Orchesterbuch

(1974-81) und anderes von mir
kennt, nennt sie «optimistische Musik;
keine Krisenmusik, aber eine, um sich
daran zu erfreuen, wenn die Krisen
vergangen sind». Merkwürdigerweise
nennt er sie auch «reich, wie die
Schweiz». Es ist mir klar geworden,
dass auch Walsers Schreiben reich wie
die Schweiz genannt werden könnte;
inmitten eines zur Trostlosigkeit
verkommenen Banken- und Betonlandes
blüht unbemerkt ein geistiger Reichtum
auf, den die Konsumfrohen gar nicht
erst wahrzunehmen imstande sind. Mit
Walser verbindet mich eine relative
Erfolglosigkeit bei gleichzeitiger
Tiefenwirksamkeit.

Siehst du dich als politischen Komponisten?

Dieses Gretchen ist auch schon ganz
schön gealtert; ich will ihm aber antworten.

Ich habe ein einziges «politisches»
Stück geschrieben, die Achtzehn
Stationen (1979-81) in memoriam Rudi
Dutschke, eine wortlose Kammermusik
für fünf Streicher und sechs Bläser;
darin mache ich deutlich, dass es um
eine Hommage an einen redlichen, politisch

einnehmenden, gefühlsstarken
(und übrigens völlig unmusikalischen)

Menschen geht. Während er auf die
Strasse ging, sass ich am Schreibtisch
und vor dem Flügel, in Probleme der
Fasslichkeit und der Form verkrochen.
Inhaltlich ging es mir, so hatte ich es

gelernt und weiterentwickelt, um eine
innere Revolution, die sich nicht auf
eine breitere Öffentlichkeit ohne Betrug
übertragen liess. Als Komponist habe
ich schon früh erkannt, dass meine
Musik keinerlei agitatorische oder
irgend kämpferische Qualitäten aufweist;
verstörende, Wachheit provozierende
aber durchaus. In der Ein-Übung, in der
Schaffung eines inneren Raumes
aufmerksamster Betrachtung, in der
Kenntlichmachung intimster Prozesse (für
jede Person verschiedene): in all dem,
was innerhalb der politischen Diskussion

als Manko sich bemerkbar machte
und macht, ist sie stark, ist sie eventuell
notwendig. Glücklicherweise bin ich als
körperliche Erscheinung, in der Eigenschaft

als Lehrer, als (improvisierender
und interpretierender) Musiker, nicht so
leicht zu übersehen: ich mache deutlich,
dass ich selbstverantwortlich arbeite
(dass ich «selber atme»). Und ich ermutige,

ich kräftige, ich stehe nicht abseits,
ich lasse mich verwunden.

Welchen Einfluss übt denn der öffentliche
Schneider (Interpret!Improvisator)

auf den privaten Schneider (Komponisten)

aus?

Ich trenne das Improvisieren strengstens

vom Komponieren; die Anstrengungen,

eine Synthese zu finden, scheinen

mir lächerlich. Beim Improvisieren
bin ich ganz wach, bin ich körperlich,
lasse die Wildsau raus, provoziere meine

Partner und lasse mich provozieren;
beim Komponieren meissle ich an der
Ewigkeit herum, bin streng mit mir, bin
einsam und asozial, etwas körperfern.
Ich schreibe zumeist für befreundete
Interpretinnen, die ich vollständig ernst
nehmen kann, und gehe, selber Interpret,

in meinen Forderungen ziemlich
weit; all mein Komponieren ist «strenger

Stil» und erfordert vom Spielenden
eine ebensolche, oft «todesmutige»
Haltung. Es gefällt mir, dass Improvisation

so unabgeschlossen, so brüchig und
auch etwas kaputt sein darf.

Komponierst du, von den Studien
abgesehen, tatsächlich nicht mehr?

Nun, ich revidiere eine ganze Anzahl
von Stücken, an deren endgültiger
Ausformulierung mir etwas liegt: Tobold
(1987-88) für Chorstimmen und
Orchestergruppen, nach fünf Fragmenten von
Walser; Duplizitäten (1961-83) für
Interpreten; Achtsamkeit (1978-79) für
22/10/4 Instrumente; Werkraum (1961-
78) und einige andere. Aber es eilt nicht
mehr; die «sozialen» Projekte (Konzerte,

Workshops, theatralische Unternehmungen;

Garten, Freundinnen, häusliche

Arbeiten) sind mir jetzt wichtiger.
Na ja, etwas merkwürdig ist diese Wendung

schon.

15


	Urs Peter Schneider : eine Einführung und ein Gespräch = Urs Peter Schneider : une introduction et un entretien

