
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1989)

Heft: 21

Buchbesprechung: Livres = Bücher

Autor: Hirsbrunner, Theo / Haefeli, Toni / Spohr, Mathias

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


man zur Ehre der vereinigten Imperialisten
das berühmte Kampflied in bisher

unerreichtem Largo-Tempo und mit
ebenso rekordverdächtigem Vibrato
über den Laufsteg bringt, - schon
damals scheinen die Macher des «Neuen
Babylon» dem Tonfall des alten Allons
enfants nicht mehr so ganz getraut zu
haben. Immerhin hatte zwei Jahre zuvor
der französische Cineast Abel Gance in
seinem «Napoleon»-Film die Marseillaise

für eine höchst fragwürdige, bei-

Die «Marseillaise» als Kampfgesang
der Reaktion

nahe faschistoide Ideologie reklamiert.
Entschlossen drehen die Sowjetrussen
darum den Spiess um und deklarieren
die Hymne kurzerhand zum Kampfgesang

der Reaktion. Auch hier also wieder

die Ambivalenz der Mittel: das
einzige Revolutionslied, das in extenso im
Film auftritt, wird nicht den Aufständischen,

sondern deren Henkern zugeordnet!

Ein weiteres Opfer des babylonischen
Parodieverfahrens ist Offenbach. Sein
Cancan und Walzer aus La belle Hélène
werden zu Chiffren bourgeoiser Dekadenz.

Aber wie listig Schostakowitsch
auch mit ihnen umgeht, - für passende
Doppeldeutigkeit hat schon der grosse
Jacques selbst gesorgt. Immerhin hat
der Belle Hélène-Walzer, der im Film
den schlüpfrigen Tanz im gefährdeten
Paris markiert, schon in Offenbachs
Operette eine ähnliche Funktion.
Bedenkt man diesen Kontext mit,
bekommt die entsprechende Stelle im
«Neuen Babylon» einen zusätzlichen
Witz. Denn während hier inmitten
unbändiger Fröhlichkeit der Aufbruch der
französischen Armee gegen die Deutschen

gefeiert wird, singt Hélène mit
ebendiesem Walzer ihren ungeliebten
Gatten in die Badekur, damit sie sich
ungestört der Lust hingeben kann. Man
festet, weil das Unheil unabwendbar ist
- «Tu comprends qu'ça n'peut pas durer
longtemps» -, denn bald wird der
trojanische Krieg ausbrechen. «Klarer,
unbarmherziger - bei aller heiteren,
erregenden Zweideutigkeit - ist einem
System die Untergangsprognose wohl nie
gestellt worden als in dieser
Meisteroperette.»17 Und tatsächlich ist Schosta-
kowitschs Musik hier Offenbach am
verwandtesten. Beide geniessen es, das
angeblich Edle und Hehre herunterzuziehen;

beide treiben ihre grelle
Instrumentation, die nicht selten schlechte
Musikermanieren aufs Korn nimmt, bis
zur decouvrierenden Vulgarität (ähnlich
bestialisch herausposaunte Kadenzgän¬

ge wie der weiter oben analysierte gibt
es auch bei Offenbach, etwa in der
Ouvertüre zur Grande-duchesse de Gé-
roistein). Bei beiden ist auch dies der
Punkt, wo musikalische Attitüden in
gesellschaftliche Kritik umschlagen.
Und schliesslich sind bei beiden die
Mittel, deren sie sich dabei bedienen,
zutiefst ambivalent.
Dass der junge Schostakowitsch für die
Musik des «Neuen Babylons» gewonnen

werden konnte, war ein Glücksfall
nicht nur wegen seiner kompositorischen

Qualitäten, sondern auch in
methodischer Hinsicht. Kosinzew: «Wir
hatten die gleichen Ideen: die Sequenzen

nicht zu illustrieren, sondern ihnen
eine neue Qualität zu geben, eine neue
Dimension; die Musik musste gegen die
Handlung laufen, um den inneren, tiefen
Sinn dessen, was geschah, zu enthüllen.»

Dafür gibt der Regisseur zwei
Beispiele. Im ersten beschreibt er, wie im
Café dansant die Nachricht vom
Heranrücken der preussischen Truppen
eintrifft: «Das musikalische Thema der
Invasion - immer noch von weitem und
gedämpft - wird hörbar in den Sequenzen,

wo der Journalist die Depesche
liest; dieses Thema wird deutlicher,
während die Kavallerie herangaloppiert
kommt; aber es erreicht seine volle
Kraft erst, wenn man auf der Leinwand
nur noch die leere Tanzfläche sieht. Ein
einsamer Betrunkener schlägt dort
Purzelbäume, während das Orchester mit
bedrohlicher Gewalt lärmt und sich in
ein donnerndes tutti entlädt. Es gibt
auch die umgekehrte Verbindung: Der
mörderische Soldat bleibt in einer
verlassenen, von Flammen ruinierten
Strasse stehen, während von weitem
und an Stärke zunehmend der schmachtende

und mondäne Walzer aus Versailles
ankommt.»18

Der Durchfall der Musik anlässlich der

Leonid Trauberg Grigori Kosinzew

Premiere war nicht nur der radikalen
Durchführung derartiger doppelbödiger
Bravourstücke zuzuschreiben, sondern
ebenso den Musikern im Graben; sie
sollen völlig asynchron und nichts
verstehend drauflos gefiedelt und getuttert
haben. Der échec wurde dadurch nur
kompletter. Die Partitur verschwand,
galt lange Zeit als verloren, und erst
1975 - kurz nach Schostakowitschs Tod

- tauchte sie in der Moskauer Lenin-
Staatsbibliothek wieder auf.19 Der basel
sinfonietta gelang nun mit dem Dirigenten

Mark FitzGerald eine verblüffend
gut mit dem Film synchronisierte
Aufführung, deren Verdienst nicht hoch
genug geschätzt werden kann.

Fred van der Kooij

1) Vergleiche dazu die Beschlüsse der Allunionskonferenz
der Partei zu den dringlichen Fragen der Filmkunst,

die im März des gleichen Jahres 1928 abgehalten wurde:
«Der Film kann sich nur in Wechselwirkung mit den
anderen Künsten entwickeln, indem er sich die Errungenschaften

der Literatur und des Theaters, der Malerei
aneignet, sie nützt und seine eigenen künstlerischen
Ausdrucksmittel vervollkommnet.» (Zitiert nach «Der
sowjetische Film», Berlin / DDR, 1974, Band 1, Seite
145.) Bemerkenswerterweise fehlt die Musik in der
empfohlenen Patenreihe.
2) Zit. nach Eckhard Weise, Eisenstein, Reinbeck 1975,
S. 73.
3) Grigori Konsinzew, La fin des années vingt, in «La
Nouvelle Babylone. La Commune de Paris», Begleitbuch
zur französischen Erstaufführung des Films mit der
Musik Schostakowitschs, Paris 1975, S. 76.
4) Karl Marx, Der Bürgerkrieg in Frankreich, MEW
Band 17, S. 350.
5) Zit. nach dem Programmheft der basel sinfonietta, Juni
1989
6) Bernard Eisenschitz, La Nouvelle Babylone. La quantité

se transforme en qualité (in «La FEKS», Rom 1975.
Hier zitiert nach La Nouvelle Babylone. La Commune de
Paris, op. cit. S. 119 bis 129).
7) Eisenschitz verwendet hier das Wort «exzentrisch» in
der doppelten Bedeutung als «extravagant» und «aussen-
stehend». Wie erwähnt hatten Trauberg und Kosinzew
einige Jahre vorher eine «Fabrik des exzentrischen
Schauspielers (FEKS)» errichtet, in der sie mit neuen
Formen des Spielens experimentierten.
8) Ebd. S. 128 bis 129.
9) Stalin, Vortrag vor dem ZK der KPdSU vom 9. Juli
1928 (Zit. nach Eisenschitz, S. 120).
10) siehe Jerzy Toeplitz, Geschichte des Films, Band 1,

Seite 343.
11) Der ausgleichenden U/igerechtigkeit wegen soll aber
auch nicht verschwiegen werden, dass im kapitalistischen

Ausland der Film gerade wegen seiner propagandistischen

Qualitäten boykottiert wurde. Noch im 1971
lehnte das französische Fernsehen eine Ausstrahlung aus
Anlass der 1 OO-Jahr-Feier der Commune mit der Begründung

ab, der Film sei «eine Aufforderung zur Revolte»
(zit. nach Barbara Learning, Grigori Kozintsev, Boston
1980, S. 52).
12) Grigori Konsinzew, La fin des années vingt, in La
Nouvelle Babylone. La Commune de Paris, op. cit. S. 77
13) Ebd. S. 83.
14) D. Schostakowitsch, La musique de la Nouvelle
Babylone, in La Nouvelle Babylone. La Commune de
Paris, op. cit. S. 87
15) Wladimir Nedobrovo, Feks, Grigori Kozintsev, Leonid

Trauberg (Moskau 1928, hier zitiert nach: La Nouvelle
Babylone. La Commune de Paris, op. cit. S. 27)

16) Wolfgang Thiel, Filmmusik in Geschichte und
Gegenwart, Berlin / DDR 1981, S. 123
17) P. Walter Jacob, Offenbach, Reinbek 1969, S. 91
18) siehe Anm. 3, op. cit. S. 84
19) Ein etwa 40minütiger Querschnitt ist auf dem CBS-
Label Columbia 34502 als Übernahme einer Melodia-
Aufnahme aus dem Jahr 1975 erschienen, eingespielt von
einem Solistenensemble der Moskauer Philharmoniker,
Leitung Gennady Rozhdestvensky.

Bücher

Mittendrin und doch
ganz am Rande

Susanne Rode: Alban Berg und Karl
Kraus
Peter Lang, Frankfurt am Main, Bern,
New York, Paris 1988

Hie und da können auch wissenschaftliche
Bücher von grösster Genauigkeit, ja

Pedanterie für den Laien faszinierend
sein. Das fast 500 Seiten starke Buch
von Susanne Rode gehört zu ihnen. Es
widmet sich dem kaiserlichen Wien von
vor dem Ersten Weltkrieg, jenem Wien,
das Karl Kraus ein «Laboratorium des
Weltunterganges» nannte. Die Zeit um
1900 ist bei Verehrern der Moderne
längst zu einem Mythos geworden, ist
doch in ihr fast alles angelegt, was bis

29



nach dem Zweiten Weltkrieg für die
Kunst des 20. Jahrhunderts relevant
war. Bücher über die kulturelle Situation

von damals werden noch heute in
breiten Kreisen gelesen und diskutiert.
Man denke vor allem an «Wittgensteins
Wien» von Allan Janik und Stephen
Toulmin (München/Wien 1984), das
geradezu zu einem Kultbuch unseres
Jahrzehnts geworden ist.
Rodes Buch über Alban Berg und Karl
Kraus scheint zuerst nicht einen so breiten

Blickwinkel aufzuweisen, wie man
ihn von einer Kulturgeschichte erwarten
könnte. Mit bewunderungswürdiger
Konzentration beschränkt sich die
Autorin auf Alban Berg, den Komponisten
der «Lulu», und Karl Kraus, der vor
allem durch seine Zeitschrift «Die Fak-
kel» berühmt wurde. Doch werden auch
andere Persönlichkeiten des kulturellen
Lebens in ihren Beziehungen zu dem
Musiker und dem Literaten ausführlich
dargestellt. Peter Altenberg, der Dichter;

Adolf Loos, der Architekt, und
Frank Wedekind, der Sozialkritiker und
Autor von «Erdgeist» und «Die Büchse
der Pandora», jenen zwei Dramen, aus
denen Berg seine Oper «Lulu» formen
sollte. Kraus hat sich über Wedekinds
die bürgerliche Moral provozierendes
Werk lobend geäussert und die «Büchse
der Pandora» auch aufführen lassen, mit
Tilly Wedekind in der Hauptrolle und
Adele Sandrock als Gräfin Geschwitz.
Rode stellt Berg vor allem als ein ganz
in der literarischen Bildung seiner Zeit
verwurzelten Menschen dar. Wie gross
diese Bildung war, zeigt sich nicht nur
darin, dass er neben der «Fackel» von
Kraus fast alles las, was damals Aufsehen

erregte: Altenberg, Otto Weininger,
Oscar Wilde, Henrik Ibsen, August
Strindberg usw. Er kannte auch die
Schriftsteller der Vergangenheit sehr
gut, um sich schliesslich selber als
Schriftsteller auszuzeichnen. Wie er
nämlich die gewaltigen Stoffmassen der
zwei abendfüllenden Dramen Wedekinds

um ungefähr Vierfünftel kürzte
und die drei Akte seiner Oper «Lulu» zu
einer grossen Bogenform gestaltete,
zeugt von einem literarischen und
musikalischen Können, das einzigartig ist.
Berg hat sich auch sonst noch recht
häufig als Schriftsteller hervorgetan.
Berühmt ist vor allem seine Entgegnung
auf Hans Pfitzners Polemik gegen die
modernen Komponisten. Wenn er nicht
durch die strenge Schule von Kraus
gegangen wäre, dürfte seine Antwort an
Pfitzner sehr wahrscheinlich vager und
unverbindlicher ausgefallen sein. Da er
aber Kraus als Autor einer von allen
seichten Beimischungen gereinigten
Sprache verehrte, fiel auch seine
Verteidigung der Neuen Musik sehr exakt und
nüchtern aus. Berg entdeckte nämlich in
den Werken der Vergangenheit genau so
strenge Gesetze wie in seinen eigenen.
Damit konnte er Pfitzner, den ewigen
Nörgler, in die Schranken weisen.
Rodes Arbeit enthält eine grosse Menge
von Material zu Leben und Werk von
Alban Berg, das bis jetzt zum Teil nicht
bekannt war, zum Teil aber, soweit es
bekannt ist, einer so genauen Analyse

unterworfen wird, wie sie früher noch
nie unternommen wurde. Dabei fällt vor
allem auf, wie sehr alle diese Wiener
Literaten und Künstler seelisch gefährdet

waren und vom Rande des offiziellen
Kulturbetriebes aus wirkten. Ohne

in Kolportage abzugleiten, wird
gezeigt, wie schwierig es war, in einer Zeit
der viktorianischen Doppelmoral ein
ehrlicher und aufrichtiger Mensch zu
sein, der klar sah, wohin die gute Gesellschaft

des moribunden Habsburgerreiches
trieb. Der ganze Gefühlsüberschwang

in Hasstiraden und einseitigen
Stellungnahmen mag uns heute freilich
fremd vorkommen; und das Bild, das
nicht nur Kraus und Berg, sondern auch
Altenberg, Weininger, Strindberg und
andere von der Frau entwerfen, könnte
von keiner heutigen Feministin gutge-
heissen werden. Doch es lohnt sich, für
einmal auf diese Aussenseiter zu hören,
die am Puls der Zeit waren und von dort
aus die allgemeine Verblendung des
etablierten Kulturbetriebes brandmarkten.

Theo Hirsbrunner

Rückblickstatt Ausblick

Nicht versöhnt. Musikästhetik nach
Adorno. Hrsg. von Hans-Klaus
Jungheinrich.

Bärenreiter, Kassel 1987

Niemand kann behaupten, dass der
intellektuelle Umgang mit Musik heute
besonders hoch im Kurs steht;
geschweige denn ist nach der Tendenzwende

dialektische Musikphilosophie
und -ästhetik gefragt: «Es scheint, als
sei die Philosophie Theodor W. Adornos

der Hegeischen Furie des Ver-
schwindens zum Opfer gefallen» (Dahlhaus).

Da zeugt es geradezu von Mut,
von Hartnäckigkeit wider den Zeitgeist,
wenn Hans-Klaus Jungheinrich, zwei
Jahrzehnte nach Adornos Tod, unter
dem programmatischen Titel «Nicht
versöhnt» dessen Musikästhetik in
Erinnerung ruft und zur produktiven
Auseinandersetzung mit ihr einlädt.
Die Rezeption von Adornos breitem
Werk und unreglementiertem Denken,
«das sich seinen Reflexionshorizont
nicht von einzelwissenschaftlichen
Schranken vorgeben lässt» (Gerhard
van den Bergh GvdB1), war allerdings
schon zu Adornos Lebzeiten verworren
und widersprüchlich. Kaum hatte in den
Fünfzigern und Sechzigern die von ihm
entscheidend geprägte und vertretene
Kritische Theorie der Frankfurter Schule

endlich Anerkennung gefunden,
zerbröckelte ihre Autorität «nach dem
Bruch mit der von ihr beeinflussten
Studentenbewegung der späten sechziger

Jahre» (GvdB) auch schon wieder.
Ihren Repräsentanten warf die 68er-
Generation vor, dass sie die Praxisfrage
nicht stellen wollten und könnten, dass
sie im blossen, wenn auch radikal
kritischen Denken verharren würden ohne
irgendeine politische Perspektive und
Konsequenz. Die Zöglinge ermordeten

symbolisch ihren Vater Adorno -
vielleicht beschleunigten sie sogar tatsächlich

dessen physischen Tod. Von links
also der Vorwurf der Folgenlosigkeit,
von rechts aber die ungeheuerliche
Anklage der zu gefährlichen Folgen, die
in der Behauptung gipfelte, die Frankfurter

Schule gehöre zu den geistigen
Wegbereitern der RAF. Dieser Streit um
die Folgen blieb aber nicht die einzige
Folge der Adornoschen Philosophie:
«Adornos Œuvre hat eine weit über die
philosophische Fachdiskussion
hinausgreifende Wirkung entfaltet. Seine
Einflüsse auf die Wissenschaftstheorie, die
sozialwissenschaftliche Theoriebildung,

auf die Musik- und Literaturwissenschaft,

aufs Feuilleton, die ästhetische

und in einem weiteren Sinne
kulturtheoretische Diskussion sind
allenthalben evident. Die Übernahme
Adornoscher Begriffsbildungen in der
Umgangssprache liesse sich an diversen
Beispielen (wie <Kulturindustrie> und
<verwaltete Welt>) verfolgen und belegen.

Das Adorno-Zitat als Ornament

schmückt manch mediokren Text»
(GvdB). Vor allem auch im Musikbereich,

«nicht im Musikbetrieb, aber in
einem grossen Teil des Musikdenkens,
hat sich die Adornosche Haltung fort-
und durchgesetzt» (Jungheinrich, S. 53
im zu besprechenden Buch). Bei all
diesen Reaktionen handelt es sich aber
mehr um eine willkürliche Parzellierung

von Adornos komplexem Denken
als um eine differenzierte und ernsthafte
Auseinandersetzung mit ihm als
monolithischer Philosophie. Solch fahrlässiger

Umgang tendiert eher zur Liquidation
kritischer Theorie als zu ihrer

Aktualisierung, und Jungheinrich schleudert

dieser «Durchsetzung» in redu-
ziert-verwässerter Form zu Recht
«einen grimmigen Fluch» hinterher
(S. 53). Die Aufsatzsammlung zu einer
«Musikästhetik nach Adorno» will also
weder die Überwindung des Adornoschen

Entwurfs feiern, noch den in
einem breiteren Bewusstsein eingenisteten

Jargon von verzettelten Theoremen
Adornos um einige weitere «Adornis-
men» bereichern, sondern sich eines
Erbes, «mit dem die nachfolgenden
Generationen noch längst nicht fertig
wurden» (S. 7), in einer Art und Weise
annehmen, die Adornos tatsächliches
theoretisches Niveau respektiert und
zum Massstab nimmt.
Stefan Schädler unternimmt in «Drei
ungleiche Versuche zur Aesthetik»
zunächst die «Rekonstruktion eines
theoretischen Entwurfs». Was an der «Aes-
thetischen Theorie» Adornos - so
Schädlers Ansatz - heute weit entfernt
und unverständlich zu sein scheint, wird
in der Auseinandersetzung mit
verschiedenen Positionen in der Diskussion

um die Postmoderne auf differenzierte

Art aktuell. Schädler untersucht
und kritisiert hierzu mit Adorno zwei
Kritiker Adornos: Peter Bürgers
Diagnose des Endes der Avantgarde(n) als
Bekenntnis zu einer vagen Aesthetik der
Postmoderne und - als Gegenpol - Jürgen

Habermas' Absicht, das «Projekt
Moderne» fortzusetzen, als Absage an

30



postmodernes Philosophieren. Schädler
zeigt dabei, dass Adornos Dialektik
weiter greift und Momente beider
Analysen in sich enthält, lange bevor sich
diese Haltungen überhaupt artikulieren,
ohne dass Adornos Aesthetik eine
falsche Harmonisierung bereithält. Nach
Lyotard würde postmoderne Kunst
jeden Konsens, «auch den in der Form
sedimentierten, aufgeben, um sich dem
Nicht-Bestimmbaren zu nähern. Es ist
evident, wie sehr Adornos Aesthetik,
trotz allen Festhaltens einer die Moderne

umgreifenden einheitlichen
Geschichte, dieser Bestimmung von
Postmoderne nahekommt. Auch für ihn galt,
dass es für Kunst nichts Gesichertes
mehr gibt, kein Material, kein Formgesetz

- dass wahr nur ist, <was nicht in
diese Welt passt> (Adorno)» (Schädler,
S. 23 f.). Schädler ist zuzustimmen,
wenn er mit Adorno darauf insistiert,
dass «Aesthetische Theorie» nicht nur
die innere Durchgeformtheit eines
Kunstwerks bedenken soll, sondern
auch immer dessen gesellschaftliche
Bestimmtheit und Vermittlung. Im dritten

Teil seiner Versuche («Die Erosion
der Geschichten») analysiert Schädler
ein Musik-Video («Open your heart»
von Madonna) und vernachlässigt dabei
ausgerechnet diese seine Forderung,
wie denn auch der Konnex zum Thema
der «Rekonstruktion» und zur Post-
Adorno-Diskussion undeutlich bleibt.
(Nebenbei: Hartnäckig und falsch
schreibt Schädler - und auch andere im
Band - mehrfach von der «Philosophie
der Neuen Musik», - allzu grosszügig
übersehend, dass Adorno den Unterschied

zwischen «neuer» und «Neuer»
Musik genau begründet hat.)
Wie schon 1977 («Zwanzig Jahre nachher»

im Adomo-Band der Edition Text
und Kritik) nähert sich Jungheinrich
sympathisch subjektiv und rückblik-
kend Adorno an - hier der «<Aestheti-
schen Theorie> - wiedergelesen». Trotz
seiner Hinweise auf den fragmentarischen

Charakter der «Annäherungen an
ein Fragment», trotz seines Wissens,
dass solche Zusammenfassungen die
Adornosche Komplexität verfehlen und
Verkürzungen und Vergröberungen
produzieren, ist man doch nicht gewillt,
eine gewisse journalistische Oberflächlichkeit

stets zu verzeihen. Als Einführung

für solche, die die «Aesthetische
Theorie» noch nicht gelesen haben, mag
dieser Aufsatz dienlich sein, nicht aber
für jene, die erfahren möchten, wie
heute mit ihr umzugehen wäre.
Jungheinrich moniert mit deutlichen
Worten («obskur», «persönliche Abneigung

zeigend», «einer differenzierten
Analyse für unwert erachtend»,
«töricht», «unsäglich» - S. 60) zu Recht
nicht nur Adornos Auslassungen zum
Jazz, sondern auch, dass er «ganze
Kontinente aus dem Erfahrungsbereich
<grosser Musik> ausgesperrt» hat (S.
53), vorab Nord- und Osteuropa und
generell aussereuropäische Musik.
Adorno hat sich indes wohl bewusst
ausschliesslich für die <grosse> bürgerliche

Musik interessiert. Es wäre deshalb
«naiv, die Validität der <Aesthetischen

Theorie> dadurch anzweifeln zu wollen,
dass man auf das Fehlen
musikgeschichtlich illustrer Namen, interessanter

Problemfälle oder schätzenswerter
Nationalkulturen insistiert. Zum einen
ist das Entfalten einer an exemplarischen

Künstlern und Kunstwerken
belegten Theorie nicht zu verwechseln mit
enzyklopädischen Ambitionen. Zum
andern, und das wiegt bei Adorno
schwerer, ist die Beschränkung auch
erforderlich aus Sorge vor einem ver-
ständnisvoll-weltbürgerlichen
Relativismus, der sich der Gefahr ausgesetzt
sieht, schliesslich nichts mehr zu verstehen

und alles zu nivellieren» (S. 54).
Dass Adorno endlich auch die
zeitgenössische Musikproduktion sehr selektiv

und nicht oft analytisch tiefschürfend

wahrnahm, hält Jungheinrich zwar
fest, aber er hätte hier ruhig hartnäckiger

und genauer darauf eingehen können.

Retrospektiv und kursorisch sind ebenso

die nächsten beiden Beiträge: ein
Gespräch des Herausgebers mit Heinz-
Klaus Metzger: «Ich halte jedenfalls an
der Idee der Moderne fest», und Wulf
Konoids «Rückblick auf eine Kontroverse»

unter dem Titel «Adorno - Metzger».

Sie sind wiederum für den
fortgeschrittenen «Adomisten» entbehrlich,
weil er die Positionen Metzgers inklusive

seiner Auseinandersetzung mit
Adorno aus unzähligen Artikeln (z.B.
die Metzger-Beiträge in «Adorno und
die Musik» Graz 1979 und in «Adorno-
Noten» Berlin 1984), den Originalquellen

oder deren Nachdmcken (in Metzgers

«Musik wozu», Frankfurt a.M.
1980) ab ovo usque ad mala kennt und
vielfach schätzt. Aber notieren wir noch
einmal, was Metzger gleich in der
Exposition des Gesprächs als das auch
heute von Adorno zu Lernende aufzählt:
«Die Verweigerung des Einverständnisses

mit der Geschichte (d.h. dem
Bestehenden, TH). Sehr viel Methodisches.
Das dialektische Denken. Also das, was
Adorno die Durchbrechung des

Zwangscharakters der Logik nennt.
Das wichtigste Inhaltliche, was man
von Adorno lernen kann ist ein
moralischer Punkt: dass es bei Strafe der
Vernichtung verboten ist, zu regredieren»

(S. 68). Bald aber plätschert das

Gespräch harmlos und unpräzis dahin -
letzteres vor allem in Hinsicht auf Metzgers

Einschätzung der heutigen Musik:
Was er Adorno einmal vorwarf - bald
aber wieder zurücknahm -, dass dieser
nämlich der damaligen zeitgenössischen

Produktion hilflos gegenüberstehe,
das kehrt sich nun gegen Metzger

selbst. Dabei hatten seine Einwände (in
«Das Altem der Philosophie der neuen
Musik») durchaus viel Richtiges, und
jene Zurücknahme ist wohl nur der
hohen (sokratisch zu nennenden)
Überzeugungskraft der Adomoschen
Argumentation zuzuschreiben (die Diskussion

zwischen Adorno und dem
kleinlauten Metzger ist in «Musik wozu»
nachzulesen), nach Metzger auch der
Tatsache, dass Adorno «Alterungsprozesse

in der neuesten Musik viel früher
erkannte als ich, auch als die Symptome

noch gar nicht wahrnehmbar waren» (S.
70). Allzu versöhnlich tönt es damals
und heute - und Konoids Protokoll der
Kontroverse samt Versöhnung liest sich
als Geschichte einer Vereinnahmung
(das sagt hier - wohlverstanden - einer,
der bis heute Adorno und Metzger -
natürlich kritisch - verpflichtet ist!).
Immerhin: «Mit verwundertem Erstaunen

registriert man, auf welch hohem
geistigen Niveau damals über die
Entwicklung der Neuen Musik gestritten
wurde; mit skeptischem Lächeln nimmt
man zur Kenntnis, wie sehr ungebrochener

Fortschrittsglaube - ungeachtet
aller Einschränkungen im Detail -
sowohl Adorno wie Metzger auszeichnete.

Und doch kann man die
Auseinandersetzung von Adorno und Metzger
nicht als <Musikgeschichte> abtun; denn
wie ein Stachel im Fleisch aktueller
Bequemlichkeit behält die Forderung nach
der vollständigen Durchartikulation
des Tonsatzes>, behält die Frage nach
dem <Wozu> des je einzelnen musikalischen

Ereignisses ihre unleugbare
Wahrheit» (S. 107).
Michael Gielen gibt seiner Dankrede
zur Verleihung des Adomo-Preises
1986 den aufAdorno anspielenden Titel
«Ein getreuer Korrepetitor» und meint
damit sich als Dirigenten. Seine Montage

aus Adorno-Zitaten strotzt zwar von
Selbstbewusstsein - etwas platt ist zum
Beispiel die Parallelisierung der von
ihm verantworteten Frankfurter
Inszenierungen mit dem von Adorno
postulierten Rätselcharakter der Kunstwerke
(S. 121) -, aber das lässt man sich von
einem Dirigenten, der als fast einziger
in seiner ZunftAdorno liest und versteht
und darüber hinaus seine Interpretationen

nach Erkenntnissen der Schönberg-
Schule und Adornos (die nicht immer
identisch sind - siehe Metzger S. 70 ff.)
auf Deutlichkeit und Erhellung der
Struktur hin anlegt, gerne gefallen.
Unbeirrt und beeindruckend hält auch
Gielen «altmodisch am Begriff des
Neuen, der Moderne fest, auch wenn sie
Winterschlaf hält, und will nicht ablassen

von der altmodischen Idee der
Aufklärung, die in ihr Gegenteil umschlug,
ehe sie realisiert war als Gemeingut der
Menschen» (S. 118).
Als einziger setzt sich Karlheinz Ludwig

Funk in seinem virtuos verschachtelten

Aufsatz «Was wäre, wenn auf
Kassandra gehört würde?» mit einem
Zeugnis einer (Pseudo-)Aesthetik post
Adorno auseinander, mit Joachim-Ernst
Berendts «musikalischer Weltvernunft».

Doch die Dialektik verströmt
hier Milde, und mit dem brillanten
Durcheinanderwirbeln von Berendt,
Kassandra, Adorno, Bloch und Sloter-
dijk erweist Funk bei aller Ironie der
verblasenen Gemischtwaren «ästhetik»
Berendts doch zuviel der Ehre. Zu wenig

konturiert oder - um den Titel der
Aufsatzsammlung aufzunehmen - zu
versöhnt stehen sich hier die beiden
Positionen gegenüber. Jungheinrich
verwechselt sie im übrigen im Vorwort
mit «Berendt contra Moderne»: «Die
Philosophie des <harmonikalen>
Weltbilds, die den Kern der beiden letz-

31



ten Berendt-Biicher bildet, steht konträr
zur Idee der Moderne, deren ästhetische
Grundlagen mit Aufklärung und
Rationalisierung verknüpft sind.
Unrecht haben wahrscheinlich beide, insofern

sie einen Totalitätsanspruch anmelden.

Recht haben sie im Partikularen»
(S. 14). Adorno ist aber weder
uneingeschränkter Vertreter der Moderne und
Avantgarde (bei Jungheinrich synonym,
obwohl eigentlich zwei verschiedene
Positionen), noch in allen Belangen
einer betimmten Postmodeme
entgegengesetzt (siehe oben Schädler), noch
meldet er einen Totalitätsanspruch an!
Am Anfang wurde Jungheinrichs
Absicht, Adorno in Erinnerung zu rufen,
als mutig und verdienstvoll bezeichnet.
Daran ist festzuhalten, wenn auch einige

Kritik anzumelden ist. Zwar ist
Adornos konzentrischem Denken nicht
mit einem aufs Ganze zielenden Ansatz
beizukommen («Das Ganze ist das

Unwahre»), sondern wohl eher mit
ebenfalls in konzentrischen Kreisen
sich bewegenden Annäherungen. Etwas
zufällig und unverbunden sind hier diese

aber ausgefallen, sind Einzelaspekte
zusammengestellt worden. Zwar sind
die ungebrochenen, «nicht zur Versöhnung»

verflachten Bekenntnisse zur
Moderne als einem «unvollendeten
Projekt» (Habermas) imponierend. Der
Sammelband ist aber dadurch allzusehr
vom Rückblick auf Bekanntes geprägt,
während die im Untertitel versprochene
Auseinandersetzung mit der Entwicklung

der «Musikästhetik nach Adorno»
eigentlich nie differenziert und ausführlich

zum Tragen kommt. Im Gegenteil:
es kommt zu nicht ausdrücklich konstatierten

und nicht ausdiskutierten
unterschiedlichen Standpunkten gegenüber
der «Postmoderne»: Schädlers referierte

Analyse versus Jungheinrichs
Hinweise (z.B. S. 52). Dabei hätte gerade
die Entwirrung des vielschillernden
«Postmoderne»-Disputs eine der
lohnendsten Aufgaben des Sammelbandes
werden können, bekennt sich doch z.B.
Lyotard in seiner «Postmodeme für
Kinder» dauernd zum Erbe Adornos,
kreisen seine hier zusammengefassten
Briefe immer wieder um die Frage des
Widerstandes, der -Adorno getreu - als
selbstkritisches Philosophieren gedacht
werden müsse. Und Lyotard hebt -
ebenfalls unter Berufung auf Adorno -
hervor, dass eine Widerstandslinie
sowohl gegen das Wiederaufleben der
Metaphysik als auch gegen den «gängigen

Pragmatismus, der unter dem
Vorwand der Liberalität nicht weniger nach
Hegemonie strebt als der Dogmatismus»,

gezogen werden müsse. Aber
auch der Begriff der «Moderne» muss
präzisiert werden; keineswegs steht die
«Postmodeme» a priori in offenem
Widerspruch zu ihr: «Wie der Nachmittag

auch nicht der Gegensatz zum Mittag

ist, so ist Postmoderne nicht - oder
jedenfalls nicht nur - ein Gegensatz zur
Moderne. Unsinnig wäre daher die
Behauptung, wir lebten heute in einer
Zeit der Postmodeme, darin alle bis vor
einigen Jahren geltenden Prinzipien der
Moderne nicht länger beachtet würden.

2
So einfach liegen die Dinge nicht.»
Wie steht die Undogmatik Adornos zur
«Moderne» und zur «Postmodeme»,
wie kann Adorno vor einer unzulässigen
Vereinnahmung durch Theoretiker der
«Postmodeme» geschützt werden, wie
mit seiner Hilfe der heutigen Theorielo-
sigkeit begegnet werden, wie ist sein
radikales und dialektisches Denken, das
stets das Gegenteil mitbedenkt und auch
ungelöste Widersprüche erträgt, für die
Zukunft zu retten, wie «die
Doppelfunktion von Kunst: zu sagen, wie es ist,
und zu sagen, wie es sein könnte und
müsste» - Leid und Traum, Katastrophe
und Hoffnung, Antiutopie und Utopie -
gegen die heutige Affirmation des
Bestehenden wahrzunehmen? Das wären
mögliche Ansatzpunkte von Ausblicken
gewesen. Aber bereits die Retrospektive

in Jungheinrichs Band sperrt sich
gegen das Ende der «Zweiten Aufklärung»

und gegen ein frohes Vergessen -
und das ist schon Legitimation genug
für das Erscheinen! Toni Haefeli

1) Gerhard van den Bergh, «Adornos philosophisches
Deuten von Dichtung», Bouvier Verlag, Bonn 1989.

2) Hermann Danuser, «Zur Kritik der musikalischen
Postmoderne», Neue Zeitschrift für Musik 12/1988, S. 4

- hier wird nicht nur «Postmodeme» als «Relationsbegriff»

interpretiert und anhand von Kompositionen nach
verschiedenen Manifestationen der Nähe und Feme zur
«Moderne» differenziert, sondern werden auch die
Begriffe «Moderne», «Avantgarde» und «Neue Musik»
selbst einer Klärung unterzogen. Siehe auch Ulrich Dibe-
lius, «Postmodeme in der Musik», NZ 2/1989, S. 4 ff.;
Konrad Boehmer, «Utopische Perspektiven des Serialis-
mus. Plädoyer für eine Moderne n tch der Postmodeme»,
NZ4/1989, S. 6 ff.; Mathias Spahlinger, «Zwölf
Charakteristika der Musik des 20. Jahrhunderts», MusikTexte
27/Januar 1989, S. 2 ff.; Dietmar Kamper (Hg.) et al.,
«Die unvollendete Vernunft: Moderne versus Postmodeme»,

Frankfurt a.M. 1987, u.a.

Die Bedürfnisse der
Gegenwart erfüllt

Volkmar Braunbehrens: «Salieri - ein
Musiker im Schatten Mozarts»
Piper, München/Zürich, 1989, 312 S.

Mit dieser Salieri-Biographie liefert
Volkmar Braunbehrens nun ein Gegenstück

zu seinem berühmt gewordenen
Buch «Mozart in Wien»: Noch disziplinierter

als in jener Arbeit über Mozart,
mit grosser Gewissenhaftigkeit den
historischen Fakten gegenüber, aber auch
ohne trockene Gelehrsamkeit, breitet er
Leben und Werk des einstmals berühmten

Opernkomponisten aus. Durch das
«Amadeus»-Theaterstück und den daraus

hervorgegangenen Film ist Salieri
auch einem breiteren Publikum als
vermeintlicher Widersacher Mozarts
bekannt. Braunbehrens versucht hier, dem
Verfemten Gerechtigkeit widerfahren
zu lassen und betrachtet die Quellen
etwas genauer. Fazit: Der Mensch Salieri

steht am Ende sogar sympathischer da
als der mitunter ziemlich arrogante und
unfaire Mozart. Darin liegt die stille
Provokation von Braunbehrens' Buch,
und die Kontroversen, die es um seine
Darstellung von «Mozart in Wien»
gegeben hatte, werden sich bei dieser
Gelegenheit wohl fortsetzen.

Dass Mozart der bedeutendere Komponist
ist als Salieri, steht ausser Zweifel -

darum geht es in diesem Zusammenhang

auch nicht. Braunbehrens versucht
mit seiner beharrlichen Faktentreue,
den biedermeierlichen Geniekult, der
gerade bei Mozart bis heute nachwirkt,
zu unterwandern. Vielleicht ist diese
Biographie eines vergessenen Komponisten,

den man schätzen lernt, ohne
seine Werke zu kennen, ein weiteres
Zeichen dafür, dass wir heute von der
Idealgestalt des genialen Aussenseiters
abrücken - und mehr den «normalen»,
im positiven Sinne angepassten und in
erster Linie handwerklich seriösen
Künstler würdigen möchten, den, der
«bloss», aber doch immerhin die
Bedürfnisse seiner Gegenwart erfüllt.
Wie dem auch sei: Braunbehrens geht,
wie im Mozart-Buch, seinen Gegenstand

sehr materialistisch an -
Geldangelegenheiten und Machtkonstellationen

werden genau vorgerechnet, und
damit wird jeweils auch recht deutlich,
dass jedes noch so autonom erscheinende

Werk wesentlich von äusserlichen
Einflüssen geprägt ist (und das nicht
immer zu seinem Schaden). Antonio
Salieri passt sich den Umständen stets
an: er schreibt «fortschrittliche» Opern
im Sinne der Gluckschen Reform, fügt
sich aber auch gewandt und offenbar
nicht widerwillig in die konventionellen
Seria- und Buffa-Schemata. Seinen
Libretti gegenüber ist er offensichtlich
unkritisch; manche Misserfolge seiner
Opem sind auf schlechte Texte
zurückzuführen. Die Arbeitsteilung zwischen
Librettist und Komponist ohne gegenseitige

Beeinflussung setzt er als gegeben

voraus. Zumindest im Urteil seiner
Zeit ist er ein bedeutender Komponist,
doch stellt er seine eigene Person nicht
in den Vordergrund: loyal erfüllt er die
Forderungen der Bühne und seines
Auftraggebers, meist des Kaisers, bei
dem er nach einigen Lehrjahren in Wien
zeitlebens fest angestellt war.
Diese Arbeitshaltung ergibt sich, wie
Braunbehrens einleuchtend darstellt,
nicht aus fehlendem Können oder
Schwäche der Persönlichkeit, sondern
aus Überzeugung: Salieri sieht sich als
Musiker, der eine Funktion zu erfüllen
hat, einmal in diesem, einmal in jenem
Rahmen. Er wird als talentiert, intelligent,

gebildet und weltmännisch
geschildert, ein Musiker, der alle kulturellen

Strömungen seiner Zeit aufnimmt
und - wo dies verlangt wird - auch in
seinen Werken verarbeitet. Trotz seiner
grossen, manchmal weltweiten Erfolge
bleibt er bescheiden und kollegial.
Konkurrenzneid hätte er nicht nötig gehabt.
Ebenso ging ihm das Bedürfnis ab, sich
als Genie in Szene zu setzen. Professionalität

genügte ihm und genügte auch
seiner Umgebung.
Gefördert von Gluck, der in Salieri den
hauptsächlichen Fortführer seiner
Opernreform sah, gelang es ihm, mit
«Les Danaïdes» schon früh einen
triumphalen Erfolg in Paris zu erringen. In
den Jahren vor der Französischen Revolution

beschäftigte er sich mit sozialkritischen

Opem («Tarare», mit einem

32



Text von Beaumarchais, wurde eine der
einflussreichsten dieser Gattung), sogar
dem deutschen Singspiel erwies er auf
Wunsch des Kaisers seine Referenz -
ein einseitiger Verfechter der italienischen

Oper konnte er nicht gewesen
sein, denn gerade die Vielseitigkeit war
seine Stärke.

Antonio Salieri im Alter von 71 Jahren

Dokumente über Salieris Privatleben
sind rar, und so muss auch Braunbehrens

den Musiker vor allem anhand seiner

Werke charakterisieren. Die Gefahr,
sich in persönlichen Kleinigkeiten und
eigenwilligen Kommentaren zu verlieren,

die bei «Mozart in Wien» hie und da
besteht, ist hier weniger gegeben. Und
die Darstellung wirkt angenehm sachlich:

Salieri wird, jenseits aller
Klatschgeschichten, repräsentativ für seine
Zeit. Da Salieri ein anderer Künstlertypus

ist als Mozart, schon durch seine
Wirkung stärker mit seiner Gegenwart
verhaftet und durch seine Anstellung
auch stärker mit dem höfischen Kulturleben

verbunden, vermittelt Braunbehrens

in noch grösserem Mass als in
seinem Mozart-Buch politische und
geschichtliche Zusammenhänge, in die

Salieri im Schattenriss, H. Löschenkohl

das europäische Musikleben damals
eingebettet war, ohne die man die
Leistungen Salieris auch nicht recht würdigen

kann. Da und dort wird sehr
anschaulich, wie das einmal funktioniert
hat, wie man damals dachte. Hätte es
den Ausnahmefall Mozart nicht gegeben,

wären diese Zusammenhänge
möglicherweise bekannter. So holt
Braunbehrens nicht nur Salieri aus dem
Schatten Mozarts, sondern auch einen
guten Teil des übrigen Musiklebens seiner

Zeit, das mit der Vielzahl von
Menschen, die damals lebten und wirkten, ja
vielleicht doch als Gegengewicht zum
gehätschelten «Liebling der Götter»
bestehen kann. Mathias Spohr

He sujet
et l'objet

Alec Hyatt King: La Musique de chambre

de Mozart, traduit par P. Rouillé,
Actes Sud, Arles 1988, 99 p.
John Horton: La Musique d'orchestre
de Brahms, traduit par H. Le Moal,
Actes Sud, Arles 1988, 92 p.
Eric Sams: Les Lieder de Brahms,
traduit par M. Tchamitchian-Faure, Actes
Sud, Arles 1988, 96 p.
Jacques Drillon: Schubert et /' infini -A
l'horizon, le désert, Actes Sud, Arles
1988,111 p.

La collection musicale des éditions
Actes Sud comporte le meilleur comme
le pire. Elle offre avant tout des traductions

d'ouvrages de vulgarisation, plus
ou moins bien choisis. Ainsi elle
s'attache à diffuser en France les guides de
la BBC, dont la qualité varie évidemment

selon l'auteur, mais qui constituent

une bonne introduction à l'écoute
des œuvres. Le texte d'Alec Hyatt King
sur la musique de chambre de Mozart
n'apportera pas grand chose à la
connaissance du mélomane francophone,
qui dispose d'études à la fois plus originales

et plus approfondies avec les livres

de Wyzewa/Saint-Foix et des Massin:

l'auteur survoie les œuvres sans
apporter un éclairage nouveau, et sans
aller toujours au bout de sa présentation.
Les deux petits livres sur Brahms sont
plus intéressants. Les remarques générales

éclairent mieux le style du compositeur,

elles sont plus substantielles. La
présentation détaillée des œuvres, une à

une, demeure toutefois un exercice
périlleux: ni véritable analyse, ni réflexion
originale, elle forme un commentaire
souvent conventionnel, ou même
légèrement superficiel. Description et
volonté de fidélité échouent à saisir
l'essentiel. On leur préfère le coup d'œil
critique, la réflexion sur des problématiques

à partir desquelles l'œuvre peut
être relue et actualisée.
L'ouvrage de Jacques Drillon, qui est
inédit, est aux antipodes de l'approche
musicologique. Il a le ton subjectif et
impressionniste d'une certaine tradition
française de l'essai, plus courante dans
le domaine littéraire que dans celui de la
musique. Il est tantôt stimulant, tantôt
agaçant. Dans la première catégorie, je
mettrai certaines réflexions: l'importance

de l'inachèvement chez Schubert, sa
propension aux «mauvais départs», aux
solutions de fortune, qui singularisent
un «génie inconstant»; sa recherche
d'une vérité qui ne serait pas une mais
diverse (le thème est à la mode!), pour
laquelle Schubert épuise un matériau
hétérogène, renonce à la vieille notion
de développement, aux rapports de cause

à effet, au style démonstratif; la
nécessité d'abandonner l'écoute tendue
que réclame par exemple la musique de
Bach au profit d'une écoute vagabonde
et plus sensuelle. Dans la deuxième
catégorie, je placerai les comparaisons de
la musique de Schubert avec la littérature

française - Stendhal, Sade, Proust,
Ponge - qui me paraissent bien hasar¬

deuses, et qui renvoient davantage au
contexte intellectuel de l'auteur qu'à
celui de son sujet. S'agissant d'un musicien

aussi attentif à la poésie de son
temps que Schubert, fait nouveau dans
le monde musical, c'est un tour de force!
La thèse de l'auteur, comme le titre de
son livre le suggère, veut que par Schubert,

homme de «l'implosion», et par
Sade, homme de «l'explosion», la morale

occidentale de l'effort, du travail et
de l'exemple s'effondrât, nous laissant
face au vertige de l'infini. Par ce
raisonnement, qui biaise l'antinomie des
époques, des cultures et des personnalités,
et qui apparaît en deçà d'une véritable
analyse, Jacques Drillon érige une intuition

en théorie. On eût préféré qu'il s'en
tînt au programme de son exergue, où il
fait de Schubert le frère des «cocus du
monde, qui ne [sont] ni des Valmont ni
des Rastignac, qui ne [sont] ni beaux ni
laids, ni riches ni bien nés...», et dont
les âmes «vagabondes», «paresseuses»
et «lâches» sont écrasées par le génie
volontaire et puissant des Bach et des
Beethoven. L'écrivain Drillon, ici, parle
de lui-même par le biais de Schubert.

Philippe Albèra

renouvelle
LUperspective

Catherine Cessac: Marc-Antoine
Charpentier

Fayard, Paris 1988, 604 p.

Marc-Antoine Charpentier, qui fut
longtemps éclipsé par Lully (la première

biographie du musicien ne parut
qu'en 1945), a retrouvé sa juste place
dans la culture musicale en France. Son
expressivité, sa richesse musicale et son
inventivité, qui font souvent défaut au
protégé de Louis XIV, lui assurent une
revanche posthume tardive mais sans
doute définitive sur l'auteur d'Armide.
Il y a encore dix ans, son œuvre n'était
connue du grand public que par les
premières mesures du Te Deum, indicatif
des retransmissions en direct de
l'ORTF. L'ouvrage volumineux de
Catherine Cessac témoigne de cette renaissance.

Il permettra au mélomane de
découvrir un très grand compositeur du
XVIIe siècle, musicien universel mais
secret, dont l'histoire s'est déroulée en
marge du pouvoir.
Marginal, Charpentier l'a été aussi bien
dans sa volonté de faire une synthèse
entre les styles français et italien, qui ne
fut à l'ordre du jour qu'après sa mort,
que par ses différents emplois (chez
Mademoiselle de Guise, chez les Jésuites,

ou auprès de Molière). Sa trajectoire
permet toutefois de comprendre sa
capacité, unique dans la musique française
de son époque, à maîtriser les différents
genres musicaux, des divertissements
ou pastorales aux histoires sacrées, du
motet et de la messe aux musiques de
scène et à l'opéra. Car Charpentier exerce

partout avec un égal bonheur, usant
des courbes mélodiques et des harmo-

33



nies expressives qui avaient leur racine
dans la musique italienne. Le clan lully-
ste, qui fut sans doute pour beaucoup
dans la disgrâce posthume de Charpentier,

combattait violemment cette
tendance: «Comment ont réussi ceux de

nos maîtres qui ont été les admirateurs
zélés, et les ardents imitateurs de la
manière de composer des Italiens? Où
cela les a-t-il menés? A faire des pièces
que le public et le temps ont déclaré
pitoyables. Qu'a laissé le savant
Charpentier pour assurer sa mémoire? Mé-
dée, Saul et Jonathan. Il vaudrait mieux
qu'il n'eût rien laissé» écrit Lecerf de la
Viéville (cité p. 48). L'adjectif «savant»,
qui a toujours servi à stigmatiser le
génie (on dirait aujourd'hui: «intellectuel»),

dit tout de même une vérité:
Charpentier maîtrisait mieux que
quiconque la langue musicale de son
temps, et son flux créatif était associé à

une rigueur pleine d'aisance. Il semble
même qu'il jouissait d'une exceptionnelle

mémoire musicale, si l'on en croit
le témoignage de Sébastien de Brossard,
car il pouvait reproduire sans peine une
œuvre entière après son audition, et
c'est ainsi qu'il aurait fait passer en
France les oratorios de Carissimi...
L'absence presque totale de documents
concernant Marc-Antoine Charpentier
rend toute investigation biographique
difficile, comme l'explique Catherine
Cessac en exergue de son livre. A défaut
d'anecdotes et de considérations
psychologiques qui ne seraient qu'hypothèses

invérifiables, elle analyse le contexte
historique du musicien montrant les

liens entre la politique, l'idéologie et
l'esthétique. Ainsi elle présente le conflit

entre le style italien et le style français

comme «un enjeu non seulement
esthétique, mais politique» (p. 42).
N'était-il pas question d'imposer la culture
française à l'ensemble de l'Europe, signe

d'une domination politique effective
ou désirée? Ainsi s'éclaire l'obstination
de Lully à combattre celui qui avait pris
sa succession auprès de Molière. Les
nombreuses ordonnances qu'il envoya
au Théâtre Français pour en limiter la
musique à trois fois rien - Charpentier y
résista avec ténacité et autant qu'il put -
constituent le «journal» de cette volonté
de pouvoir alimentée par une jalousie
lucide et bien compréhensible:
Charpentier, comme il put enfin le prouver
lorsque les privilèges de Lully s'éteignirent

avec lui, était bien le véritable génie
dramatique de la musique française. Il
n'avait pas sacrifié le chromatisme des
passions à la coupe réglée de la clarté
française, terme qui, à partir de la cour
du Roi-Soleil, a étendu son ombre sur la
musique française jusqu'à nos jours.
Une grande partie du livre de Catherine
Cessac est consacrée à l'analyse des
œuvres de Charpentier, classées par
genre; le catalogue en est immense!
Livre de référence, intelligent et
documenté, sobre et précis, il modifie enfin
la perspective que l'on avait de la musique

française, en replaçant au centre du
tableau sa figure principale, longtemps
oubliée.

Philippe Albèra

sut**®
Schweizerische
Musikedition

Indirekte und vermittelte
Einwirkungen der Texte

Bah Trümpy: «Anima»für hohe Stimme
und Klavier nach mittelhochdeutschen
Texten, 1977
Edition Hug 11362
Balz Trümpy: «Dionysos-Hymnen» für
Bariton und acht Violoncelli nach Texten

aus den Hymnen des Orpheus, 1985
Edition Hug 11424

Anima (1977) und die Dionysos-
Hymnen (1985) bilden innerhalb meiner
Werke insofern ein zusammengehöriges

Paar, als es sich in beiden Fällen um
in sich geschlossene Stücke von etwa 15
Minuten Dauer für Singstimme mit
Instrumentalbegleitung handelt. Da ich in
den letzten Jahren mehrheitlich Musik
geschrieben habe, bei der die menschliche

Stimme im Zentrum steht, stellte
und stellt sich mir das Problem der
Beziehung zwischen Text und Musik
immer wieder neu. Ich möchte im
folgenden einige Gedanken zu dieser Frage

skizzieren.
Bei der Arbeit an Anima, dem älteren
der beiden Stücke, begegnete mir eine
Situation, die sich später noch öfters
wiederholen sollte: Ich hatte bereits
grosse Teile der Musik geschrieben und
hatte auch eine klare Vorstellung von
der Art, d.h. von der «Atmosphäre» der
Texte, ohne diese schon konkret ausgewählt

zu haben. Dass die Wahl bei der
Suche nach dem literarischen Pendant
zu meiner Musik auf mittelhochdeutsche

Minnelyrik fiel, wirkt für mich aus
der heutigen zeitlichen Distanz wie eine
Notwendigkeit. Es überrascht mich, zu
sehen, dass sich der Zusammenhang
zwischen Text und Musik bei diesem
Stück auf einer viel bewussteren Ebene
abspielt als bei den Dionysos-Hymnen,
wo von Anfang an klar war, dass ich
Teile aus den altgriechischen orphi-
schen Hymnen vertonen wollte.
Grundsätzlich sehe ich drei mögliche
Haltungen, die ich als Komponist einem
Text gegenüber einnehmen kann. Die
erste entspricht einer direkten und linearen

Übertragung der affektiven
Entwicklung und/oder der Bilder und
Zeichen eines Textes in die Musik, und
zwar entweder durch eine «stimmungs-
hafte» oder durch eine «zeichenhafte»
Darstellung. Bei der zweiten stehen
zwar der Affekt, die Bilder und der
gedankliche Inhalt eines Textes in ei¬

nem nachvollziehbaren Bezug zur Musik.

Dieser Bezug ist aber insofern indirekt,

als die Übertragung ganz in
musikalisch-kompositorische Kategorien
eingeht und nicht mehr parallel verläuft.
Bei der dritten Haltung - sie soll weiter
unten bei der Besprechung der
Dionysos-Hymnen klarer herausgearbeitet
werden - verläuft der Bezug zwischen
Text und Musik über eine dritte Ebene,
die gar nicht mehr konkret ausgesprochen

wird.
In meiner praktischen Arbeit ist es nun
so, dass mich die erste dieser drei
Möglichkeiten, also die Verwendung von
musikalischen «Figuren» und «Signalen»

zur Textdeutung oder das
Nachzeichnen der Affektlinie eines Textes,
kurz: die lineare Übertragung eines
Textinhaltes in die Musik, weniger
interessiert als die indirekten Einwirkungen

des Textes auf den eigentlichen
musikalischen Prozess. Dies geschieht
im Falle von Anima auf verschiedene
Weise. So hatte ich im ersten der drei
Teile des Stückes zunächst die rein
musikalische Vorstellung einer verhalten

ausdrucksvollen Gesangslinie, die
sich in latenter Mehrstimmigkeit aus
einem Netz von Linien in der Klavierbegleitung

herausentwickelt und zunehmend

an Klarheit und an Bewegtheit
gewinnt. Hier kamen mir nun die
Klangsinnlichkeit und das Lautmalerische

des Mittelhochdeutschen sehr
entgegen: Während das anonyme Gedicht,
welches ich diesem Teil zugrunde legte,
als Ausdruck einer in sich gekehrten
Trauer viele «M», «N»- und «Ng»-Lau-
te enthält, entspricht der feurigen
Leidenschaftlichkeit des Gedichtes von
Heinrich von Morungen, welches ich
für den zweiten Teil auswählte, eine
gesteigerte Verwendung von Zisch- und
«A»-Lauten:

Möhte zerspringen mîn herze mir gar
von leiden Sachen, ich waer lange tôt.
Daz diu vil reine ennimt keine war
und ich unmaere ir, daz ist ein nôt.

(Anonym)

Ich hört ufder heide
lüte stimme und süezen sanc.
Dâ von wart ich beide
fröiden rich und trürens kranc.
Näch der mîn gedanc sêre ranc unde

swanc,
die vant ich ze tanze dâ si sanc.
âne leide ich dô spranc.

(H. v. Morungen)

Ich hatte also die Möglichkeit, die oben
skizzierte musikalische Entwicklung zu
unterstreichen durch einen komponierten

Prozess, der von geschlossenen
Klängen, bei zunehmender Verdeutlichung

des semantischen Gehalts, zu
dem befreienden «A» des zweiten Teils
führt. Damit war- über die Phonetik der
Texte - ein Bezug hergestellt zwischen
der musikalischen Entwicklung und
dem Textinhalt.
Die formale Grundidee des zweiten Teiles

besteht in einem ständigen und
unvermittelten Wechsel zwischen aufgeregt

vorwärtsdrängenden Abschnitten

34


	Livres = Bücher

