
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1988)

Heft: 18

Artikel: Zu Isang Yuns vokalmusikalischer Idiomatik = Le style vocal d'Isang
Yun

Autor: Heister, Hanns-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Polarität und Pinselstrich;
zu Isang Yuns vokalmusikalischer Idiomatik

Der 1917 geborene, seit 1957 in der Bundesrepublik bzw. West-
Berlin lebende Isang Yun ist vor allem als Komponist von
Instrumentalmusik bekannt geworden. Dabei nimmt Vokalmusik einen
nicht unerheblichen Raum in seinem Œuvre ein, vor allem, wenn
man die noch in Korea entstandenen, von Yun heute verworfenen
Werke und seine vier Opern mitzählt. Y un komponierte sie zwischen
1965 und 1972.1 Sie wurden jedoch kaum nachgespielt; ausserdem

sind Noten schwer und Tonträger überhaupt nicht zugänglich,
so dass für eine intensivere und längerfristige Rezeption die anderen

Vokalwerke relevanter wurden. An einigen Ausschnitten aus
diesen Werken lassen sich konkret analytisch spezifische Merkmale

von Yuns Musiksprache zeigen. Das erscheint produktiver, als
bloss auf einer allgemeinen Ebene die Synthese von Ostasiatischem

und Westeuropäischem, von internationaler Moderne und
nationaler Tradition abzuhandeln.

Von Hanns-Werner Heister

Ritual
Das zweite in Westeuropa entstandene
Vokalwerk nach dem grossangelegten
Zyklus für Soli, Chor und Orchester Om

mani padme hum (1964) ist Namo (1971)
für drei Soprane und Orchester. Yun
baut hier eine schamanistische Zeremonie

nach, die er selbst häufig hochinteressiert

als Kind erlebt hatte: «Der Titel
Namo kommt aus dem Sanskrit und
bedeutet Gruss oder Begrüssung. Er ist
abgeleitet von Gebeten des Mahayana-
Buddhismus, die als Textgrundlage frei
verwendet werden: Saddharmapunda-
rika, Mahayanasutrasamgraha, Sadha-
namala. Die drei Soprane schlagen
wie buddhistische Nonnen oder wie
die Schamaninnen der ostasiatischen
Mischreligion während der Liturgie
Trommeln. Diese Kombination von
Singstimme und Instrument und der im
Laufe des Werkes sich zur Ekstase
steigernde Vortrag sind die einzigen an
fernöstliche Vorbilder anknüpfenden
musikalischen Elemente der Komposition.

Sie ist sonst völlig frei gestaltet.»2
Abgesehen von der musikalischen
Nachbildung in Material wie Tonsatz
gibt es aber auch in Gestus und Haltung
der Vortragenden Reste des Rituals. So

lautet die Anweisung beim Einsatz der
Singstimmen (T.9): «unbeteiligt, etwas
grob, sitzend, bis Takt 106»; dort findet
sich dann die entsprechende Anweisung
«stehend». Auch im Gesamtablauf
folgt Yun in Umrissen der Dramaturgie
des Rituals: «Die Schamanin sang
stundenlang, immer fort. Es gab irgendeine

einfache Spielhandlung, aber wichtig
waren nur die Gesänge, epische Gesänge,

Beschwörungen, Gebete. Die Spiele
wurden improvisiert nach einem
allgemein bekannten Grundgerüst. Als
Kind hörte ich Stunde um Stunde diese
Gesänge. Das war schön, als Bild und
Klang. Die Schamanin steigerte ihren
Gesang von Stunde zu Stunde, bis sie in
Ekstase war und in Trance.»3
Allerdings ist mit etwa 20 Minuten
Gesamtdauer das Abbild — nicht zuletzt
eben auch als Konzertmusik — erheblich

kürzer als das reale Urbild. Trotzdem

wird auch in dieser Konzentration
der dominierende Einfluss eines
grundsätzlich andersartigen Zeit- und
Formempfindens vernehmbar: «Die
europäische Musik ist gebaut. Durch die
architektonischen Elemente gibt es

Anfang, Entwicklung und Ende. Für
das europäische Publikum hat Musik
selbstverständlich eine formale Struktur.

Die asiatische Musik strömt, sie
kommt aus sich selbst und bleibt sich
immer gleich. Deshalb habe ich meine
Musik als Bewegtheit in der Unbewegt-
heit definiert. Wenn Sie asiatische Musik

hören, so erklingt zwei, drei Stunden

lang immer dasselbe. Erst wenn
man genau beobachtet, stellt man fest,
dass es nie genau dasselbe ist. Immer wird
etwas differenziert, verändert.»4
In Namo zeigt sich eine eigenartige, von
der westeuropäischen Tradition
abweichende Interferenz von Vokalem und
Instrumentalem. Zu Beginn klingt das

Ineinander von Tamtamschlägen, Glis-

14



sandi (zunächst nur im Kb., dann auch
in Va. und Vc.), dazu dann Basski. und
eine rasche Stimm-Verdichtung, immer
im Piano/Pianissimo-Bereich, wie eine
Vokalise menschlicher Stimmen,
unheimlich, ein Geheul von Geistern und
Dämonen — welches ja auch mit
gemeint ist. Dabei erinnert diese
instrumentale Mimesis von Vokalem wiederum

an das archaische Schwirrholz,
klanglich wie semantisch, das ja in den
Bereich von Geisterliebe und
Geisterstimmen schamanistischer Rituale
gehört, wie sie genetisch der Ur- und
Gentilgesellschaft zugeordnet sind und
als traditional-volksreligiöses Substrat
v.a. (aber nicht nur) im Kontext des
Buddhismus der Mahayana-Richtung
weiterleben.

Heterophonie und «Hauptklang»
Sowenig Yun koreanische «Folklore»
zitiert, sosehr sind doch Musikkonzeption

und Techniken von traditioneller
koreanisch-chinesischer Musik geprägt.
Statt mit westlicher Polyphonie komponiert

er mit fernöstlichem Pinselstrich,
nach dem Prinzip der Heterophonie
bzw. Variantenheterophonie. Diese ist
in vielen Musikkulturen verbreitet:
mehrere Musizierende singen oder spielen

die gleiche Melodie, aber jeweils mit
kleinen Abweichungen, Verzierungen,
Varianten. Die verschiedenen Stimmen,

die in der Polyphonie auseinandergelegt

und deutlich geschieden sind,
verfliessen hier zu einer einzigen —

aber wie bei einem Pinselstrich in sich
differenzierten — Linie. Das Geflecht
der drei Sopranstimmen in Namo ist
denn auch als eine einzige Stimme —

eben die der Schamanin — gedacht.
Zu dem Prinzip der Vielstimmigkeit als

Einstimmigkeit (und umgekehrt)
kommt ergänzend in Yuns Musikauffas-

Die asiatische Musikästhetik kennt nur
Fünf Haupttöne. Diese erscheinen
jedoch nicht isoliert als Einzeltöne, die
sich mit anderen Tönen zu einer Tonfolge

zusammenschliessen würden, um
Sprache zu bilden, sondern der einzelne
Ton ist vom Ansatz bis zum Verklingen
Veränderungsprozessen unterworfen,
die ich in Erinnerung an den Taoismus
als Wandlungsprozesse bezeichnen
möchte. Vorschläge, Verzierungen,
Glissandi, Schwebungen und Nuancierungen

sind Teil eines Prozesses, in
dem die Prinzipien Yin und Yang als
ruhende bzw. belebende Elemente
wirken.»5 So bleiben die Singstimmen
nur drei Takte lang mit gehaltenen
Tönen (die Instrumente eröffnen ja
sofort mit einem Glissando-Gewebe),
um dann sofort mit Zwei- und Dreiton-
Vorschlägen samt Glissandi die relative
Statik zu verflüssigen (Beispiel 1).

Dodekaphonie und Tonalität
Als «Hauptton» oder «Hauptklang»
dürfte der Komplex g/fis/f gelten,
obwohl bei Yun häufig der oberste
Kontur-Ton zugleich Hauptton ist.
Dabei verschränkt Yun in dieser
Hauptklangtechnik nationale Traditionen mit
dodekaphonischen Denkformen. Nach
seiner Reihentabelle, wie er sie ganz
klassisch (entsprechend der ihm durch
Josef Rufer übermittelten Tradition der
Schönberg-Schule) anlegt, beginnt
Namo mit U + 3. Er disponiert eine Reihe,

im Prinzip regulär, folgendermas-
sen in Dreitonsegmenten: Kb.b-d-h /
Va. cis-e-dis / Vc. c-a-gis / BK1 .f-g-fis.
Zugleich aber durchkreuzt Yun dodeka-
phonische Prinzipien gleich doppelt
dadurch, dass er zum einen eben nicht
einzelne Tonqualitäten als solche hervortreten

lässt, sondern im Abstand
zwischen einer grossen Terz und einer gros-

Beispiel 1

sung und Komponieren hinzu, dass
schon der einzelne Ton in sich nicht
statisch ist, sondern seinerseits wandelbar.
Das entspricht dem taoistischen Prinzip
der «Bewegung in der Unbewegtheit».
«Die klassische chinesisch-koreanische
Musik [ist] im Prinzip einstimmig [...].

sen Sekunde jeweils pulsierende und
oszillierende Klangbänder; zum andern
durch die Bildung hartnäckig rotierender

Ostinato- bzw. Simile-Figuren (im
Kontrabass bis T. 20 z.B. nicht weniger
als neunmal wiederholt) aus den
Dreiton-Gruppen. Yun führt das so be¬

reits zu einem Band geflochtene Abspulen
der Reihe insofern weiter, als der

Singstimmen-Einsatz T. 9 mit der
Gruppe Tonqualität 1 — 3 des Krebses
(immer noch von U + 3) anfängt; auch
Fg. es-e-cis (7 — 9) stimmt hierzu.
Reihentechnisch unerlöst bleibt dagegen in
der Horn-Gruppe das «überzählige» d
der 4. Stimme (eben ihretwegen
eingeführt), die damit die Reihentöne 4-6
und 11 enthält.
In fast paradoxer Weise ist im Tonsatz
dieses Werks, das wie andere dieser
Phase im Hintergrund dodekaphonisch
strukturiert und im Klang eindeutig
atonal ist, bereits die Wendung zu kon-
sonanteren Intervallen und
entsprechender, fasslicherer Harmonik angelegt,

zu der Yun seit Ende der siebziger
Jahre in wachsendem Ausmass neigt.
Denn hier wie dort dürfte Yuns
«Hauptklang»-Konzept mindestens
latent nach wie vor bestimmend sein, das

er seit etwa Mitte der siebziger Jahre
immer mehr mit Symbol-Vorstellungen
anreichert (z.B. das A als Ton überirdischer

Reinheit). Der «Hauptklang»-
Begriff ist «mehrdeutig: Er ist erstens
eine ideelle Kategorie, die sich in
nahezu beliebiger Vielfalt materialisieren

kann. Er ist zweitens sowohl Punkt
als auch Welle. Als Punkt umf&sst er den
simultanen Klang, die Vertikale des
Tonsatzes im gegebenen Augenblick.
Dieser kann sowohl als einzelner Ton
wie auch, im andern Extremfall, als
zwölfstimmiger, vielfarbiger Orchesterklang

realisiert sein. — Als Welle um-
fasst er ein Klanggeschehen in seiner
sukzessiven Erstreckung über eine
gegebene Zeiteinheit. Auch diese kann
zwischen dem Monolog eines
Melodieinstruments und den Fluktuationen
der Klangfamilien des Orchesters
oszillieren.»6

So scheint es also, dass die Tendenz zur
Konsonanz, zur Tonalität, eher Schein
der Oberfläche als kompositorische
Substanz ist. Beobachtbar als strukturelles
Intervall für Triller ist die Kleinterz z.B.
schon in Om manipadme hum von 1964.
Die (kleine) Terz, bei der wir Tonalität
assoziieren und die wir entsprechend
(zurecht-) hören, hat möglicherweise
eine andere Bedeutung, mindestens
genetisch und von Tonvorstellung und
Konzeption her. Asiatische Musik, so
Yun, ist hepta- oder pentatonisch.
«Aber jeder Ton eines Instruments lässt
sich ausserordentlich flexibel gestalten
(im Bereich einer kleinen Terz). Wenn
die eigenartige, lineare Gestaltung der
asiatischen Musik verwirklicht ist, ist
die Tonalität eigentlich sekundär.»
Insofern sind die häufigen Terzver-
schränkungen bei Gängen aufwärts
etwa (Sägezahn-Struktur, wie z.B. Ex-
emplum) jeweils nur ein Ton, nicht
eigentlich ein Intervall. Auf der anderen
Seite denkt auch Yun (bereits) mit in
westeuropäischen Mustern, wenn er
argumentiert, er gestalte, «obwohl meine
Musik atonal ist, absichtlich solche
Tonmaterialien, die sich an der Schwelle
zwischen Tonalität und Atonalität befinden.

Das erleichtert dem Hörer einen
Zugang zu meiner Musik.»7

15



Politik
Selbst abgesehen von Gegenständen,
Stoffen und Themen hat Yuns Verbindung

von zwei Musikkulturen eine
politische Dimension — eine Vermittlung
sind Erfahrungen im antijapanischen
Widerstand während des 2. Weltkriegs
und Arbeit für eine Demokratisierung
und Befreiung Südkoreas wie für die
Wiedervereinigung seines Landes (was
ihm u.a. 1967 die Entführung durch den
südkoreanischen Geheimdienst und
zwei Jahre Gefangenschaft einbrachte).
So nützlich pragmatisch sein Aufstieg
zu internationalem Ruhm für die Arbeit
koreanischer Exil-Organisationen ist,
so produktiv ist perspektivisch Yuns
kompositorische Konzeption: «Wie die
ersehnte Demokratie gestaltet sein
wird, ist nicht nur ein Problem der Politik,

sondern besonders auch der Kultur
[...] Dass Yun das wie wohl niemand
sonst verstanden und Musik erfunden
hat, die ohne Substanzverlust asiatisch
und gleichzeitig westlich ist, macht
seine Grösse weit über den engeren
Bereich der Musik hinaus aus. Denn die
Rekonstruktion der eigenen, in Frage
gestellten Kultur mit Hilfe der historisch
dominierenden europäischen
Kulturtechniken (zu denen auch der
Marxismus/Leninismus gehören) ist
ein Programm, das Yun ebenso
bestimmt politisch verfolgt.»8
Nach zwei Vokalwerken, in denen die
Singstimme mit Silben-Singen
instrumentalisiert wird — Gagok für Gitarre,
Schlagzeug und Stimme (1972) und
Memory für 3 Stimmen und
Schlaginstrumente (1974) — wird es Yun 1975

möglich, das Trauma der südkoreanischen

Gefangenschaft kompositorisch
zu verarbeiten (wie dann 1975/76 auch
im Violoncello-Konzert.) Gross ist der
Kontrast zwischen dem fast formlos
fliessenden Namo und der ebenso
streng wie wahrnehmbar in Abschnitte
gegliederten Kantate für Bariton,
Frauenchor, Orgel und andere Instrumente

An der Schwelle nach Sonetten
von Albrecht Haushofer (1975). Der

Text, der in Namo eine eher beiläufige
Rolle als Stichwortgeber spielt,
allerdings doch auch den rituellen Charakter
motiviert, ist in der Kantate An der
Schwelle wesentlich. Der konservative
Nazi-Gegner Haushofer hatte seine
«Moabiter Sonette» im Gefängnis
gedichtet; 1945 wurde er umgebracht.
Yun fand in den Gedichten Gemeinsamkeiten

mit seiner eigenen Gefangenen-
Situation, einschliesslich der Versuchung

zur Selbsttötung. Überdies
bezieht sich Haushofer immer wieder auf
ostasiatisches Denken. Umgekehrt
blendet Yun als tröstenden Zuspruch
Christliches ein, Jesaja-Verse.
Auf eine Verschränkung von Christlichem

und Taoistischem zielt auch Yuns
Kantate Der weise Mann für Bariton,
gemischten Chor und Instrumente aus
dem Jahre 1977. Textgrundlage ist aus
dem Prediger Salomo die Geschichte
des armen weisen Mannes in einer kleinen

Stadt, die von einem grossen und
mächtigen König belagert wird. Dazu
kommen Formulierungen von Laotse,
dem Begründer des Taoismus.
Die politische Dimension wird auf
besonders unaufdringliche, hintergründige

und damit umso eindringlichere
Weise spürbar in der Solo-Kantate Teile
dich Nacht. Drei Gedichte von Nelly Sachs

für Sopran und Kammerensemble (1980).
Die dunkle, verrätselte, christliche
Mystik einbeziehende Lyrik der
jüdischdeutschen Dichterin, die von den Nazis
ins Exil getrieben worden war, wird im
Entscheidenden sehr deutlich: der
Mahnung, sich zu erinnern an die
Vergangenheit, und daraus Kraft für die
Zukunft zu schöpfen.

Cantando und Sonando
In zwei weiteren Vokalwerken auf
Texte von Nelly Sachs verschränkt Yun
Ostasiatisches und Europäisches. In
dem Chor mit der aparten Begleitung
durch eine Solo-Violine und Schlagzeug
O Licht kombiniert er ein Sachs-
Gedicht mit einem buddhistischen
Gebet. (Der ebenfalls 1981 komponier-

Beispiel 2 (alle Beispiele mitfreundlicher Genehmigung des Verlags Bote & Bock, Berlin)



Beispiel 3

te Chor Der Herr ist mein Hirte, diesmal
in Begleitung der Solo-Posaune, bleibt
textlich im jüdisch-christlichen Kulturraum

und verbindet Sachs-Texte mit
dem 23. Psalm.) In O Licht... kehrt
einiges von Ton und Technik aus Namo
wieder — einfacher und konturierter,
reicher in den vokalen Mitteln und
karger in den instrumentalen. An
fremde Rituale erinnert auch die Eksta-
tik der radikal heterophon geführten
Singstimmen mit ihren wilden Glis-
sandi, die im übrigen den Klangbändern
vor allem der chorischen Violinen in
gleichzeitigen Werken Yuns ähneln.
In O Licht... radikalisiert Yun das Prinzip

des instabilen, in ein Kontinuum
eingebauten Einzeltons vor allem durch
die Singstimmenbehandlung. Einerseits
werden durch die Sprechstimme («mit
viel Luftgebung») die Tonhöhen nur
angedeutet. Anderseits verwendet Yun
ein fast permanentes Glissando, das oft
als «Seitenbewegung» phasen- und
phrasenweise eine einzige Tonhöhe
(eben den «Hauptton») umkreist bzw.
einkreist. Die Verschärfung des
Glissando durch Vibrato verstärken ebenso
wie die langgehaltenen Triller die
Tendenz zu Verwischen und Verschwimmen

einer festen, aus Reihung von
Einzeltönen sich aufbauenden und
zusammenfügenden melodischen Kontur.
Die auch in den andern Kantaten
verwendeten Übergangsformen zwischen
Sprechen und Singen kommen wohl
nicht nur aus der Tradition der
Schönberg-Schule her, sondern auch
aus der koreanischen des
epischdramatischen p'ansori — die hier bevorzugte

«ungewöhnlich rauhe, kräftige
Stimmgebung» gilt allgemein als
ausdrucksvoller.9

Bereits der Anfang von O Licht... zeigt,
noch im instrumentalen Medium, eine
deutliche Polarität von Cantando und
Sonando, von (in der Terminologie
Harry Goldschmidts) genuin Vokalem
und Instrumentalem, von Gesang und
Klang. Jenes ist der Solo-Violine zugeteilt;

dieses wird von 3 Gongs und Grosser

Trommel in T. 1 — 3, sehr zurückhaltend,

vertreten sowie durch
Handglocken der Soprane und Alte in T. 4f.,
die als eine Art Interpunktion intervenieren

(Beispiel 2). In der Konfrontation
von hellen Handglocken und tiefem
Schlagzeug mag man überdies einen
Ausdruck der Yin-Yang-Polarität
hören. Dass die Sänger auch Instrumente

spielen, ist ein weiteres
Interferenzphänomen. Auf der andern Seite
kommt durch das Sprechen ein
Sonando-Element ins Singen herein,
wobei sich in der Silbenbrechung gleich
auf das erste Wort («O») sofort die relative

Eigenständigkeit der Musik gegenüber

dem Textwort geltend macht.
Immer noch hallt in der Tonhöhenverteilung

die Dodekaphonie nach. Dialektisch

gehandhabt und gebrochen
allerdings, «aufgehoben». Violine und Vi-
braphon bringen in T. 1 — 6 nicht weniger

als 10 verschiedene Tonqualitäten
(cis-d-e-c-as-g; f-e-fis-h). Im Chor (Alt
und Bass) wird denn auch das A ergänzt
— für Yun Symbolton der (überirdi¬

schen) Reinheit. Das b folgt dann
allerdings erst in T. 12 (Alt). Gegenläufig zur
Tendenz, das chromatische Total auf
engem Raum auszuschreiten, wiederholt

Yun hartnäckig den Hauptton D
samt seinem Trabanten eis. Klang- wie
strukturbestimmend konterkariert er
so das dodekaphonische Prinzip einer ei-
nigermassen gleichmässigen Verteilung
der Tonqualitäten.
Von Tonhöhen wie Deklamationsweise
her wird man dem Glissando cis"-d
bereits in der Violine das «O», die kadenzierte

Interjektion, als Fragment oder
pars pro toto der vollen Anrufung «O
Licht ...» zuordnen dürfen; Nomen
bzw. Begriff sind dann, eher ikonisch-
gestisch als prosodisch, im Aufschwung
in die Höhe nach eis", e" und fis"
artikuliert.

Himmelsbogen
Die Assoziierung von Licht und Höhe
ist ein Topos, der
musikkulturübergreifenden Universalien-Charakter
haben dürfte. Spezifisch ostasiatisch ist
demgegenüber ein ikonisch-bildhaftes
Tonsymbol, das Yun hier (wie öfter)
verwendet. Der konkave, nach unten
sich wölbende Melodiebogen T. 1 — 3

und der spiegelbildliche konvexe T.

5—10, beide Male mit den Eckpfeilern
des eis, deutet auf den Bogen von
Himmel und Erde — ein Yang-
Yin-Verhältnis,10 das im übrigen auch
wesentlich die Thematik und Bewegung
der beiden Texte, des Gebets wie des
Gedichts, strukturiert.
Im grossen, mitreissenden Zug achtet
Yun doch auch genau aufs Detail. Mit
den geflüsterten Stichworten «Leben»
und «Tod», als «Ewigkeitszeichen»,
schliesst ein Sachs-Text; die rasch
aufsteigende Violinstimme leitet über zu
dem buddhistischen Text, der mit der
Bitte um Wiedergeburt in Buddha eine
spezifische Antwort auf das Verhältnis
von Tod und Leben gibt. Die kurze
Violin-Figur am Ende mit ihrer
bogenförmigen Kontur und dem Einmünden
in den Ton A, für Yun das Symbol der
Reinheit, wirkt wie ein musikalisches

Bild solcher Wiedergeburt, wobei die
zweimalige Andeutung des «himmlischen»

Konvex-Bogens auf deren
Hauptort verweist. Erster Ton und
Hauptton des Chors ist dann ebenfalls
das A (im Sopran in der gleichen
Tonhöhe wie der letzte Violinton, als a')
(Beispiel3).
Drastischer noch tritt eben dieser Ton
im nächsten Violin-Ritornell nach dem
Gebet hervor (Beispiel 4), charakteristischerweise

als etwas, das immer erneut
anzustreben und mühsam zu erreichen
ist. (Tonsymbolisch stehen dafür b und
vor allem gis.) Klanglich wie symbolisch
kontrastiert, als Homöostase und
Balance, das klangarm-desperate
Deklamieren des Sachs-Textes (ein «Reci-
tando» im Sinne H. Goldschmidts) mit
seiner messianischen Erwartung der
imaginär-realen Erfüllung in der
Violinstimme. Realistisch sofort danach dann
(T. 215ff.) der konterkarierende Tri-
tonus Es. Der Chorsatz T. 202ff. zeigt
ein weiteres Mal, dass Yun die der
technischen Struktur mit ihrer Terzschichtung

nach «tonalen» Akkorde nicht
mehrstimmig, sondern heterophon auf-
fasst — als zeitliche wie tonräumliche
Entfaltung des Hauptklangs E. In
Verbindung mit dem eis verweist er bereits
auf das A. Dass damit, latent und ideell
als Hintergrund, zugleich der A-
Dur-Dreiklang aufscheint, ist Yun
durchaus willkommen (Beispiel 4).

Harmonie und Kampf
Nelly Sachs ist auch die Autorin, deren
Gedichte der 5. Symphonie für Orchester

und Bariton solo zugrundeliegen.
Das Werk wurde am 17. September
1987 aus Anlass von Yuns 70. Geburtstag

uraufgeführt. Die 5. schliesst vorerst
die Reihe von Yuns Symphonien ab, die
er 1982/83 begonnen hatte. Sie ist die
einzige explizit vokale, obwohl die 4.

Symphonie den Titel Im Dunkeln singen
hat und für Yun Ausgangspunkt und
Hintergrund Gesänge koreanischer
Frauen bilden.
Der Griff nach der Symphonie, einer
der genuin westeuropäischen grossen

17



Gattungen, markiert Yuns dritte
Schaffensphase in Europa. Stärker kommt
nun der grosse Zug nach vorn zur
Geltung — eine Tendenz, die auch auf die
Dynamik von Weiterentwicklung und
Fortschreiten als Motto des «Westens»
gegenüber der relativen Statik traditioneller

asiatischer Wirtschafts- und
Lebensweise hindeutet. Stärker treten
auch die Elemente einer Art
thematisch-motivischer Arbeit nach klassischen

österreichisch-deutschen
Traditionen hervor, damit zugleich auch
Ansätze zu symmetrischen Bildungen im
Formbau sowie immer häufigere quasi-
tonale Wohl- und Schönklänge.
In der 5. Symphonie stellt Yun aus
insgesamt 11 Gedichten von Nelly Sachs
einen grossen und überzeugenden
dramaturgischen Bogen her. Er reicht von
«Erinnerung» an die verdrängte
Vergangenheit bis zu «Frieden» für Gegenwart

und Zukunft. Der mittlere Satz,
der III., ist eine Art Scharnier, als
«Aufruf» mahnt er die «Völker der
Erde» zu Versöhnung.
Den Gesang legt Yun vorwiegend
deklamatorisch an, sparsam, oft geradezu
karg. Gerade darum wirkt er umso
ausdrucksstärker, da so die Musik für das

poetische Eigenrecht des Textes durchlässig

bleibt. Das Ekstatische, Rauschhafte

ist in den Orchestersatz eingesenkt.

Hier liegt, klanglich wie symbo-

sind. Notwendig sind Erinnerungs- und
Trauerarbeit als Vorarbeit für die
Zukunft. Deren wesentliche Voraussetzung

benennt Yun poetisch und musikalisch

im Finale der 5. Symphonie als
«Frieden».

Hanns-Werner Heister

' Vgl. H. Kunz, Die Opern, in: H.-W. Heister / W.-W.

Sparrer (Hg.), Der Komponist Isang Yun, München 1987,
S. 95-137
^

1. Yun im Programmheft Musik der Gegenwart 61

(4.5.1971). — Zum Ritual s. auch Cho Hung-Youn,
Koreanischer Schamanismus. Eine Einführung (Wegweiser
zur Völkerkunde, Heft 27), Hamburg 1982; Festival
traditioneller Musik — Korea, Programmbroschüre des
Internationalen Instituts für vergleichende Musikstudien, West-
Berlin 1985, S. 66—75; Robert Günther, Musik im
Schamanismus, in: W. Bürde (Hg.), Korea. Einführung in die
Musiktradition Koreas, Mainz usw. 1985, S. 157— 166;
ders., Musik im Buddhismus, S. 172.
^ L. Rinser / I. Yun, Der verwundete Drache. Dialog über
Leben und Werk des Komponisten, Frankfurt a.M. 1977,
S. 29.

^ I. Yun im Gespräch mit Günter Kleinen und Hellmut
Kühn, in: Zeitschrift für Musikpädagogik, H. 3, April
1977, S. 5a.

I. Yun, Bewegung in der Unbewegtheit. Über meine
kompositorische Entwicklung in Europa, in: Koreanische
Forschungsgemeinschaft, KOFO-OO (1985), S. 3f.; s.a.
Christian-Martin Schmidt, Europäische und aussereuropä-
ische Musik — Isang Yun, in: ders., Brennpunkte der
Neuen Musik, Köln 1977, S. 115— 141.

^ W.-W. Sparrer, Himmel, Erde, Mensch. Dimensionen
(1971), in: Heister / Sparrer (Hg.), a.a.O., S. 165.
^

Kleinen / Kühn, a.a.O., S. 4b.
8

G. Freudenberg, «Manchmal kam eine Überschwemmung

und bedrohte das Haus.» Kunst und Politik bei
Yun, in: Heister / Sparrer, a.a.O., S. 54.
^ H.-D. Reese, P'ansori, in: Bürde (Hg.), a.a.O., S. 119.

Vgl. Sparrer, a.a.O., S. 162

AttS

Beispiel 4

lisch, das Schwergewicht. Die unendliche

Melodie des Orchesters entfaltet
einen Klangstrom, der im Namen des
Tao Mensch, Himmel und Erde miteinander

in Beziehung setzt. Diese Beziehung

komponiert Yun als Versöhnung:
angestrebt ist Harmonie, und zwar
Harmonie als vermittelte Einheit von
Verschiedenem, als wechselseitige
Durchdringung von Polaritäten — etwa von
Yin und Yang, von Männlichem und
Weiblichem, von Klang und Gesang.
Yuns Musik macht allerdings deutlich,
dass Kampf und Konflikt zur Herstellung

solcher Harmonie unumgänglich

ISANG
YUN

Sein
Gesamtwerk

im Verlag

Berichte

Schwierige Rekonstruktion
einer politischen Musik

Köln: Stefan Wolpe-Minifestival «Von
Berlin nach New York», 14.— 16.9.1988

Die Absichten der Veranstalter — es
waren ihrer fünf: die Kölner Gesellschaft

für Neue Musik, das Kulturamt
der Stadt Köln, der Westdeutsche
Rundfunk, der (west)berliner Senator
für Kulturelle Angelegenheiten und die
kölner Musikhochschule — waren
zweifellos ehrenhaft und wohl gemeint: die
Musik eines im antifaschistischen Exil
Verschollenen aus dem Notenpapier zu
rekonstruieren, spät, sehr spät, doch
gewiss nicht zu spät. Allein die Umsetzung

dieser Rekonstruktionsbemühungen
in eine audible, fassbare

Wechselwirkungsgeschichte zwischen sozialer
und politökonomischer Umwelt, dem
machtvoll originell-reaktiven
Gestaltungswillen eines gesellschaftliche
Aufgaben und Pflichten klar erkennenden
musikalischen Verstands, einer ebenso
mutigen wie fähigen Interpretation
seiner Produkte und einem deren
Implikationen weiterdenkenden und ausagierenden

Hörerkollektiv — denn an
einem ästhetisch erregten Publikum
war Stefan Wölpe nichts gelegen —,
diese Umsetzung misslang nahezu
vollkommen. Die Gründe dafür sind
unterschiedlicher Art.
Abgesehen von wenigen Zeitgenossen
Wölpes und Angehörigen jener Generationen,

die den Faschismus und seinen
kontinuierlichen Übergang in den
Wirtschaftsimperialismus der Nachkriegszeit

mit wachen Sinnen erlebt und erfahren

haben, bestand das Publikum des
kölner Wolpe-Minifestivals aus jugendlichen

Musikästheten ohne historisches
Wissen und Bewusstsein und ohne
gesellschaftliche Kollektiverfahrungen.
Diese Mängel in ihrer Auswahl
widerspiegelnd, hatten die Programmacher
die Musik Wölpes in eine falsche, weil
rein musikalische und lineare Pseudohi-
storie kompositorischer Verwandtschaften

und technologischer Zusammenhänge

eingebettet und jene mit dieser
nahezu erdrosselt. Sie hatten Wölpes
Werke mit opuscula zeitweiliger Weggenossen

umrahmt, als sagten diese zwar
historisch gleichzeitigen, doch konzeptionell

wie intentioneil ungleichzeitigen
Hervorbringungen eines Wladimir
Vogel, George Antheil, Hans Heinz
Stuckenschmidt, Max Brand, Darius
Milhaud, Haim Alexander, Arnold
Schönberg oder des Wolpe-Schülers
Morton Feldman sonderlich viel aus
über die mit den politökonomischen
Prozessen sich wandelnden, der gesell-

Hängend. Strauch. (f) lung und doch auswertend]

18


	Zu Isang Yuns vokalmusikalischer Idiomatik = Le style vocal d'Isang Yun

