
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1988)

Heft: 16

Artikel: Der Biograph und sein Opfer = Le biographe et sa victime

Autor: Weissweiler, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


o
a
O

a>
CO

a
&
ö)
o

o

4)

«
5 ®

c-i
g> O

• 3

Reihungsprinzip dar, das im Mittelteil
der Kantate, der Struktur des Textes
entsprechend, dominiert.
Denn bereits im Anfangsteil ist deutlich,
dass eine primäre Funktion der
Instrumentalbegleitung in der mannigfachen
Interpunktion der musikalischen
Textdarstellung besteht, durch eine Zäsurie-
rung teils bei Wortwiederholungen
(z.B. Takt 3), teils bei Versen bzw.
Verswiederholungen (z.B. T. 7 bis 14). Und
eine Anlehung an liturgische Deklamation

wird darin erkennbar, dass
Zimmermann bei den drei Binnenschlüssen
dieses Teils (T. 6, T. 23, T. 33) den
Gesang in eine Art Sprechen zurücknimmt,

wodurch der Kantate ein spezifisch

geistlicher Ton vermittelt wird.
Im Mittelteil der Kantate herrscht im
Blick auf die Abfolge der einzelnen
Abschnitte ein Reihungs- oder Additionsprinzip,

das in Verbindung mit mehr
oder weniger ausgeprägten Kontrasten
die Isoliertheit, wenn nicht Beziehungs-
losigkeit der einzelnen Vershälften
ästhetisch deutlich zur Geltung bringt.
Man denke nicht, dieses Reihungsver-
fahren sei eine Verlegenheitslösung,
welche nicht den Rang einer musikalischen

«Entwicklungsform» erreiche.
Im Gegenteil, es erweist sich als der
Textstruktur in besonderem Masse
angemessen. Denn nur indem die Musik
sich einem übergreifenden
Entwicklungszusammenhang versagt, kann der
Hörer die einzelnen Abschnitte im
Sinne prinzipiell voneinander unabhängiger,

in ihrer Abfolge recht zufälliger
Exemplifikationen der im ersten Teil
(Vers 1) statuierten grundsätzlichen
These auffassen. So stehen die einzelnen

Abschnitte von Vers 2 bis 8, durch
Differenzen der Vokaltypen, zäsurie-
rende Instrumentaleinwürfe u.a.m.
voneinander abgehoben, je gleich nah
zum Allgemeinbegriff «omnia».

ders glückliche Lösung, die gewisser-
massen die Aspekte der Einheit und des
Gegensatzes miteinander verbindet,
schafft Zimmermann auf dieser Grundlage

eines gleichbleibenden Vokaltyps
in jenen Fällen, da die zweite Hälfte
eines Abschnitts als Krebsverlauf der
ersten strukturiert ist, so dass nachgerade

eine musikalische coincidentia op-
positorum gestiftet wird. Als Beispiel
nehmen wir den Halbvers 7b (tempus
tacendi et tempus loquendi) (Beispiel2).
Greifbar wird hier die Mittelposition
der Konjunktion «et», wie sie, zum Teil
ersetzt durch «tempus», auch in anderen

Abschnitten gegenüber den Variablen

des Textes in Erscheinung tritt:
Der «et»-Takt 110 — ihm entspricht
zuvor Takt 105 — bildet die Achse einer
krebssymmetrischen Konstruktion
zwischen den Takten 106 bis 109 und den
Takten 111 bis 114. Da diese
Krebsstruktur über die Organisation der
Tonqualitäten hinaus auch auf den Ebenen
der Dynamik und des Rhythmus gegeben

ist, entsteht innerhalb des
Abschnitts eine virtuelle Räumlichkeit, in
welcher der Fortgang der Zeit aufgehoben

erscheint.
Konträr hierzu verhalten sich all diejenigen

Stellen im Mittelteil der Kantate, in
denen sich eine Bezugnahme der Musik
auf die je einzelne Textsemantik
beobachten lässt. In diesen Fällen wird die in
theologischer Hinsicht zentrale Einheitlichkeit

der Gegensätze aufgesprengt,
so dass Zimmermann dem Einzelnen
eines Begriffs Gerechtigkeit zuteil
werden lassen kann. Als Beispiel
nehmen wir den ersten Halbvers, in
dem die Einzelbegriffe des Oppositionspaares

in divergierender Textausdeutung

komponiert sind, Vers 4a (tempus
flendi et tempus ridendi) (Beispiel 3).
«tempus flendi» (T. 52 bis 60) bringt
einen neuen Tonfall in die Kantate, der

O H

Beispiel 3

Betonung der Einheit bzw.
des Gegensatzes
Was nun die Frage nach einer Wortoder

Textausdeutung durch die Musik
in diesem Mittelteil des Werkes anbetrifft,

so ist es überaus aufschlussreich,
dass hier zwei geradezu gegensätzliche
Prinzipien zur Anwendung gelangen. In
ihnen spiegelt sich ein Hauptproblem,
das eine Vertonung dieser Verse zu
lösen hat, die Frage nämlich, ob die
Musik eher die höhere Einheit eines
jeden Gegensatzpaares oder umgekehrt
eher die Gegensätzlichkeit der
Einzelglieder reflektieren solle. Soweit sich
die Darstellung eines aus zwei Begriffen
bestehenden Oppositionspaares im
Rahmen eines gleichgearteten Vokaltyps

bewegt, kommt eine Vereinheitlichung

der semantischen Gegensätzlichkeit
um der theologisch gemeinten

höheren Einheit willen, der Fatalität von
Gottes Zeit- bzw. Stundenzuweisung an
den Menschen, zustande. Eine beson-

dieser Stelle vorbehalten bleibt: Lange
gehaltene Töne, die über neun Takte
reichen, deuten das «flere» (weinen)
aus und bezeugen eine innere Haltung
trauernder Kontemplation, die der
Begleitung des Instrumentalensembles
einen ungewöhnlich breiten Raum
eröffnet. «tempus ridendi» (T. 61/62)
bildet demgegenüber, ohne Begleitung
vorgetragen, einen extremen Kontrast
von lakonischer Knappheit. Hier ist also
— statt einer Einheit — eine krasse
Verschiedenartigkeit der im Begriffspaar zu-
sammengefassten Sprachbedeutung
auskomponiert, zweifellos auch eine
der Möglichkeiten biblisch-musikalischer

Textexegese, die Zimmermann
geschickt nutzt.
Die Kantate «Omnia tempus habent»,
nur geringe Zeit nach Karlheinz
Stockhausens «Gesang der Jünglinge»
entstanden, erweist sich im zeitgeschichtlichen

Rückblick als nicht minder
repräsentativ für die serielle Musik der mitt-

18



leren fünfziger Jahre. Im Unterschied
zu Stockhausens elektronischer
Sprachkomposition wird allerdings bei
Zimmermann die Sprache als Verbalsprache
nicht aufgelöst und in geistliche Musik
überführt, sondern noch in traditionellem

Sinn ganzheitlich vertont. Obzwar
diese Kantate der Sphäre der Neuen
Musik zugehört, so zeigt sich in ihr
insgesamt doch eine Traditionsverbundenheit,

die Verbindungen wahrt zu
überlieferten Prinzipien von Vokalmusik, zu
Gehalten der katholischen Kirchenmusik,

zu Webernschen Reihenverfahren.
Aufgrund der besonderen musikalischen

und philosophisch-theologischen
Bewältigung der Zeitproblematik
nimmt sie in Zimmermanns gesamtem
Schaffen eine wichtige Stellung ein,
auch wenn sie noch nichts erahnen lässt

von der Stilpluralität seiner späteren
musikalischen Poetik, die bald danach
in der Oper «Die Soldaten» Gestalt
annehmen sollte. Ihr Doppelcharakter
aber, der darauf beruht, dass eine von
der strikt dissonanten Zwölftonreihe
gestiftete konstruktive Einheitlichkeit
sich in der Klangerscheinung einer
äusserst farbigen Mannigfaltigkeit manifestiert,

stellt keinen Tribut an einen
seriellen «Zeitgeist» dar, wiewohl der
Gedanke an Boulez' «Le marteau sans
maître» naheliegen mag. Er dient
vielmehr der musikalischen Darstellung
der theologischen Erkenntnis des Predigers,

dass «omnia tempus habent».
Hermann Danuser

Bei diesem Beitrag handelt es sich um die gekürzte
Fassung eines Referats, das der Autor im Februar 1987 beim

Bernd-Aloïs-Zimmermann-Symposion des Musikwissenschaftlichen

Instituts der Universität Köln gehalten hat.

Die vollständige Fassung wird im Kongressbericht in der

Reihe der Kölner Beiträge zur Musikforschung (Nr. 154)

im Gustav Bosse-Verlag erscheinen.

' Intervall und Zeit. Bernd Alois Zimmermann. Aufsätze
und Schriften zum Werk, hrsg. von Christof Bitter,
Mainz 1974, S. 68 (im folgenden abgekürzt zitiert als

IuZ). Vgl. auch den Brief Zimmermanns an den Schott-
Verlag vom 2. August 1960 im Zusammenhang der
«Dialoge für 2 Klaviere und Orchester»; «... Die <Dia-

loge> indessen basieren auf dem Prinzip der, so nenne
ich sie, Schichtkomposition; Schicht um Schicht.
Omnia tempus habent; jedes Ding hat seine Zeit, jeder
Mensch, jedes Instrument, jeder Ton, jedes Ereignis,
sie alle kommunizieren in der gleichen Sekunde der

Ewigkeit... »
2

IuZ, S. 92.
3

Ebd., S. 93.
4

Vg!. Artikel Vulgäta; in: Lexikon für Theologie und
Kirche, hrsg. von Josef Höfer und Karl Rahner,
Freiburg 1957, Bd. 10, Sp. 901 f.

^ Den Herren Priv.-Doz. Dr. Rudolf Werner (Frauenfeld)

und Pfarrer Klaus Röhring (Evangelische Akademie

Hofgeismar) dankt der Verfasser für wertvolle
Informationen zu philologischen Problemen der
Prediger-Übersetzungen.

^ Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers.
Revidierter Text 1975 («Lanstein-Bibel»).

^
Sprüche/Prediger, übersetzt und erklärt von Helmer
Ringgren und Walther Zimmerli (=Das Alte Testament

Deutsch. Neues Göttinger Bibelwerk, hrsg. von
Otto Kaiser und Lothar Perlitt, Teilband 16/1), Göttingen

1980, S. 162.
^

Unter Religionswissenschaftlern scheint umstritten, ob
die zweite genannte Konsequenz, die Gottesfurcht,
tatsächlich dem Kohelet zuzuschreiben ist oder ob es sich
bei dieser Abschwächung der ersten Konsequenz um
einen späteren Zusatz handelt. Vgl. Artikel Prediger,
in; Lexikon Für Theologie und Kirche, a.a.O., Bd. 8, Sp.

704.
^

Vgl. Artikel Zeit, Zeitlichkeit, in; Lexikon Für Theologie
und Kirche, a.a.O., Bd. 10, Sp. 1324f.

Der Biograph
und sein Opfer

Biographien berühmter Komponisten sind beliebt, zumal wenn
deren unbürgerliche Perversionen die Neugier des Lesepublikums
befriedigen. Auch angesehene Schriftsteller haben sich diesem
Genre gewidmet, allerdings ohne den «inneren Drang», der sie dazu
trieb, genügend zu reflektieren. So kommt es, dass die Musikerbio-
graphie oft als Projektionsebene des Autors herhalten muss. Der
folgende Aufsatz zeigt am Beispiel von Wolfgang Hildesheimers
«Mozart» und Eric Werners Mendelssohn-Biographie, wie die Urteile

über emotionale Reife, Partnerwahl und Produktivität der
Komponisten auf die Autoren selbst zurückfallen.

[l^sa compositeurs eélébres soo^trej J„*eurisrne

des ,ecte fa-.re suffisamment la P musicien n e

vrages^e d'un

Ringgren, Zimmerli, a.a.O., S. 1 56.

Ebd., S. 167f. Bgl. ausseruem Hans Wilhelm Hertzberg,
Der Prediger / Hans Bardtke, Das Buch Esther

Kommentar zum Alten Testament, hrsg. von
Wilhelm Rudolph, Karl Elliger und Franz Hesse, Bd. XVII
4-5), Gütersloh 1963, S. 103f.

" Vgl. Konoid, Bernd Aloïs Zimmermann. Der Komponist

und sein Werk, Köln 1986, S. 117.

IuZ. S. 93.

Von Eva Weissweiler

Wenn angesehene Schriftsteller ihre
literarische Produktion unterbrechen,
um das Leben eines grossen Komponisten

zu beschreiben, ist immer
leidenschaftliches Interesse im Spiel. Franz
Werfel war von der Idee einer Verdi-
Biographie so begeistert, dass nicht
einmal Alma Mahler ihn davon abhalten
konnte. Und Wolfgang Hildesheimer
gibt im Vorwort seiner Mozart-
Biographie offen zu, einem «inneren
Drang, dessen Fluchtcharakter nicht
geleugnet werden soll», gefolgt zu sein.
Die Schriftsteller-Konkurrenz wertet
diese Versuche meist als Anzeichen von
Sprach- und Kreativitätsverlust — eine
Interpretation, die nicht völlig von der
Hand zu weisen ist. Hildesheimer sagte
sich einige Jahre nach «Mozart» —

nachdem er die vollends fiktive Biographie

«Marbot» verfasst hatte — von der
literarischen Produktion los. Hans-
Jürgen Fröhlich schrieb nach seinem
«Schubert»-Buch zwar auch noch einen
Roman, der aber längst nicht so viel
Erfolg hatte wie die Biographie, ein
konventionelles Buch im Pluralis majestatis.
Die Rezipienten haben keine Probleme
mit Musikerbiographien, im Gegenteil.
Bücher über «Leben und Werk» der

grossen Meister zählen seit dem 19.

Jahrhundert zu den meistgelesenen
kulturhistorischen Publikationen
überhaupt. Eine Mozart-, Beethoven-,
Schubert-, Wagner-, Schumann- oder
Chopin-Biographie wird immer ihre
Leser finden, auch wenn sie nur längst
bekannte Episoden enthält.
Das episodische Element ist überhaupt
besonders wichtig. Schütz oder Haydn
kommen als Biographie-Sujets schlechter

an, weil ihr Leben zu langweilig war.

Den oben genannten Komponisten ist

dagegen gemeinsam, dass sie Alkoholiker,

Spieler, Polygamisten, Homosexuelle,

Neurotiker oder Syphilitiker
waren. Anhäufungen unbürgerlicher

Perversionen interessieren den Leser
mehr als das Werk, was ihm im übrigen
nicht zu verdenken ist, denn wer wird
bestreiten, dass es mehr Spass macht, in
das Sexualleben Schumanns Einblick zu
nehmen als in die Instrumentation
seiner Oratorien? Eine fesselnd
geschriebene Biographie kann aber durchaus

Interesse für die Werke auslösen.
Schumanns Violinkonzert oder die
«Gesänge der Frühe» erfuhren öffentliche

Rehabilitation, seitdem man mehr
über des Komponisten psychische
Erkrankung weiss.
Dieser günstige Begleit- oder Folgeumstand

ändert aber nichts an der Tatsache,
dass Musikerbiographien in erster Linie
psychohygienische Funktion erfüllen.
Man liest sie mit Neugier, Anteilnahme,
Bewunderung und Schadenfreude, ähnlich

wie die Klatschmeldungen in den
Boulevardblättern, nur dass man ausserdem

das Gefühl hat, etwas für seine
Bildung zu tun. Denn ein Komponist
gilt schliesslich als allgemein verehrte
Figur der Vergangenheit und die Biographie

demzufolge als ein Stück geschriebener

Geschichte.
Aber: Ist sie das wirklich? Kann sie das

überhaupt sein, wenn der Autor einer
so hochgradig persönlichen Motivation
wie einem «inneren Drang» nachgibt?

Zum Stil der Musikerbiographie
Um den Eindruck historischer Authentizität

zu unterstreichen, benutzt der
Biograph den Pluralis majestatis. Er

bringt damit zum Ausdruck, dass er
nicht als von Zwängen besetztes Subjekt
zum betroffenen Leser, sondern als
vorurteilsloser Chronist zur abendländischen

Kulturgemeinde spricht. Aus
dem gleichen Grund bedient er sich
hochkomplizierter Schachtelsätze, die
mit der Gegenwartssprache nichts zu
tun haben. Jede Art lustvoll-originellen
Schreibens würde den Verdacht

19



nähren, dass er seinem Ego die Zügel
schiessen lasse, anstatt den Meister
wertfrei zu würdigen. So heisst es bei
Hildesheimer nicht etwa: «Mozart
liebte es nicht, über sein körperliches
Befinden zu sprechen, wenn auch sein
Penis und sein Anus Zentralthemen für
ihn waren», sondern, sinngemäss
identisch, nur viermal so lang: «Selbst wenn
wir nicht an eine bewusste oder gar
absichtliche Selbstbeherrschung denken,
sondern an die unterbewusste
Unterdrückung jenes Teiles seiner
Körperlichkeit, die ihm der Erwähnung nicht
würdig schien — im Gegensatz zu
jenem Teil, dessen er sich bis spät noch
mit Lust bedient hat —, manifestiert
sich das rätselhafte Element der Gestalt
Mozarts nicht zuletzt an der Objektivierung

dessen, was auch er als beinah
unerträglich erfahren haben muss: des
körperlichen Verfalls.»
Was den Biographen schliesslich über
jeden Verdacht persönlichen Engagements

erhaben macht, ist das ausführliche

Zitieren von Quellen. Briefe und
Tagebücher können einfach nicht
lügen, denn hier spricht unverkennbar
nicht mehr der Autor, sondern der Meister

selbst zu uns!
Natürlich ist das alles Unsinn, an dem
nur verwunderlich ist, dass ihn noch
niemand durchschaut hat, weder Adorno

noch Benjamin noch die zahllosen
Rezensenten, die nach dem Erscheinen
von Hildesheimers Mozart-Buch ein
Medienspektakel ohnegleichen veranstaltet

haben. Keinem Autor wird es

jemals gelingen, sein Ego in die
Schreibtischschublade zu legen. Schachtelsätze
und Pluralis majestatis sind nur Mittel
der Tarnung. Und mit Quellen lässt sich
beinahe alles beweisen, wenn man sie

nur richtig kürzt und aus dem Kontext
reisst.
Sobald die Komponistenbiographie
über die reine Faktizität der Musikgeschichte,

d.h. über Jahres- und Opus-
zahlen, hinausgeht, kann sie keine
Wahrheiten, sondern nur Ansichten
vermitteln, die historisch mehr oder
weniger gut fundiert sind. Das allein stellt
die Gattung noch nicht in Frage, im
Gegenteil. Eine polemische These kann
sehr diskussionsfördernd wirken, wenn
man sie mit anderen Standpunkten
konfrontiert. In der Praxis aber wird das
selten geschehen können, da der
Musikerbiograph nicht ehrlich mit dem
Leser umgeht. Er gibt nicht zu, dass er
seine eigenen Probleme hat, die er sich
in der Musikerbiographie von der Seele
schreibt. Hildesheimer scheint in
seinem selbstanalytisch klingenden
Vorwort eine Ausnahme zu machen,
indem er als erster Komponistenbio-

20



graph der Geschichte ausspricht, einem
«inneren Drang» gefolgt zu sein. Aber
er bleibt bei dieser Erkenntnis stehen,
geht diesem Drang nicht auf den
Grund, ja benennt ihn nicht einmal.
Fast genauso hochgelobt wie Hildesheimers

«Mozart» wurde Eric Werners
etwa gleichzeitig erschienenes Buch
über Felix Mendelssohn. Werner ist
zwar im Gegensatz zu Hildesheimer
Musikwissenschaftler, strebt aber einen
neuen Typus der Biographie an, in dem
gängige Klischees durch mutige Thesen
ersetzt werden. Das stellt eine Gemeinsamkeit

zwischen diesen beiden
Büchern her.
Um herauszufinden, ob und wie
Werner und Hildesheimer eigene
Schwierigkeiten auf die Komponisten
projizieren, habe ich drei Zentralthemen
herausgegriffen: emotionale Reife,
Partnerwahl und Produktivität. Wie äussern
sich die Autoren zu diesen
Persönlichkeitsbereichen ihrer Helden? Verraten
sie dabei etwas über sich selbst, und
wenn ja, was?

Der «selbstbeherrschte»
Mendelssohn
Werner schildert Mendelssohn als
einen Künstler, der heftige Konflikte
mit sich selbst nicht aussprechen
konnte. Er sei «viel zu beherrscht»
gewesen, «um den Emotionen, die er im
Leben weitgehend unterdrückte, in
seiner Musik Spielraum zu gewähren».
Man weiss nicht recht, ob das ein Lob
oder ein Tadel sein soll. Durch das

ganze Buch zieht sich eine Art schwankender

Beurteilung: Selbstbeherrschung

wird einerseits als Tugend
gepriesen und anderseits als Defizit
angeprangert.

Nun hatte Mendelssohn, der in der Tat
viel auf Pflichterfüllung hielt, immer
wieder Phasen hemmungsloser Offenheit.

Werner selbst zitiert einen höchst
aufschlussreichen Brief, in dem der
Komponist seinem Freund Karl Klinge¬

mann gesteht, er sei «seit einigen
Wochen so unsäglich herunter und so
tief verstimmt», dass er es gar nicht
ausdrücken könne.
Wie geht Werner mit einem solchen
Eingeständnis um? Überhaupt nicht. Er
lässt es einfach unkommentiert stehen
und vertritt die Selbstbeherrschungsthese

weiter.
1835 verliess Mendelssohn seine Stelle
als Düsseldorfer Musikdirektor, weil er
dort künstlerisch zu stagnieren drohte.
Es war eine der ersten selbständigen
Entscheidungen des 26jährigen, der bis
dahin fast jeden wichtigen Schritt vom
Placet des Vaters abhängig gemacht
hatte. Werner nimmt das zum Anlass,
ihn schulmeisterlich zu rügen. «Freilich»,

schreibt er, «hätte er nie die
Stelle so verantwortungslos verlassen
dürfen Es ist das einzige Mal in
Mendelssohns Leben und Wirken, dass

er eine eingegangene Verpflichtung
einfach in den Wind schlug. Noch

trauriger ist es, dass er nicht den Mut
hatte, der Familie die volle,
ungeschminkte Wahrheit zu sagen.»
Mit seiner durch die Fakten immer
wieder erschütterten These vom pflicht-
bewussten, aber emotional unfreien
Mendelssohn verrät Werner seine
eigene Angst, sich den Erwartungen
seiner Umwelt zu verweigern. Freilich
ahnt er, dass Selbstverleugnung nicht
produktiver macht, darum entschlüpft
ihm gelegentlich ein Laut des Bedauerns
darüber, dass Mendelssohn «nur sehr
selten, im wilden Schmerz um den
Verlust der geliebten Schwester
dem Ausdruck seiner Gefühle die Zügel
schiessen lässt». Hätte, so klingt da
zwischen den Zeilen durch, Mendelssohn
mehr Werke vom Rang jenes Fanny
gewidmeten Streichquartetts op. 80
geschrieben, wenn er mehr er selbst gewesen

wäre? Doch anstatt diesen Gedanken

zu Ende zu denken, tadelt er den
Komponisten gerade da, wo er
NonKonformist war. Einen deprimierten

oder gesund-egozentrischen Mendelssohn

lässt er einfach nicht zu.
Bei der Beurteilung des Gatten und
Liebhabers kann er sich nicht entscheiden,

ob er ihm erotische Aktivität
gestatten soll oder nicht. An der einen
Stelle lobt er seine «klar formulierten
und sinnvollen Hemmungen», an der
anderen tadelt er seine
jüdischpuritanische Verklemmtheit. Kaum hat
er ihn als mustergültigen Ehemann
geschildert, unterstellt er ihm auch schon
Liebesaffären, denen zu widerstehen
«es der Entsagung eines Heiligen»
bedurft hätte. Seine Frau sei zwar sehr
schön, aber «keine ebenbürtige Gefährtin

seines Denkens und Trachtens»
gewesen, entschuldigt er ihn — nachdem
er ungefähr ein Dutzend Mal dargelegt
hat, aus wie verständlichem Grund
Mendelssohn gebildete Frauen
hasste... Es ist offensichtlich, dass hier
ein Mann spricht, der Kopf und Bauch
nicht in Einklang bringen kann und vor
allem Angst vor jeder Art Frau hat, der
«intellektuellen» wie der «häuslichen».
Nichts wird mehr durch Zitate belegt,
jeder Anschein von Wissenschaftlichkeit

aufgegeben, obwohl das Buch sonst
von Fussnoten nur so wimmelt.
Auch die unglaubliche Aktivität
Mendelssohns, der neben seiner musikalischen

Arbeit malte, reiste und brillante
Briefe schrieb, ist Werner ein Dorn im
Auge. Er diffamiert sie als «Ruhe- und
Rastlosigkeit», ja sogar als «unverantwortlichen

Raubbau mit physischem
und psychischem Kapital», so, als habe
der Komponist seinen frühen Tod
selbst herbeigeführt. Besonders das
viele Reisen nimmt er ihm übel: Werke,
die auf Reisen konzipiert würden,
trügen das «Stigma der Unruhe», — ein
Vorurteil, das peinliche Unkenntnis
verrät, denn für Legionen deutscher
Künstler des 19. Jahrhunderts war
gerade das Reisen Quelle der Kreativität.

Doch es lohnt sich gar nicht, mit
Sachargumenten zu kontern, wo es aus-

21



schliesslich um Emotionen geht.
Werner verteidigt die Vorteile des spies-
sigen Lebens, das er offenbar selbst
führt, ohne glücklich dabei zu sein.
Anstatt die Eigengesetzlichkeit der Vita
frühvollendeter Genies auch nur in
Erwägung zu ziehen, wirft er dem Genie
vor, dass es kein Bourgeois ist. Er
unterschlägt sogar die Information, dass auch
weniger aktive Mitglieder der Familie
Mendelssohn jung starben, und zwar
genau wie Felix an einem Gehirnschlag.

Der »leidensunfähige» Mozart
Auch Hildesheimer wird nicht müde,
seinem Helden emotionale Unreife
anzulasten, nur dass er es noch öfter und
wortgewaltiger tut als Werner. Fast hat
man den Eindruck, er wolle den Leser
mit Gewalt überzeugen, so beschwörend

hämmert er ihm die stets
gleichbleibende Grundbotschaft ein. «Er war
seiner eigenen Seele nicht kundig»,
heisst es da, oder «Bis spät in seinem
Leben wusste er nicht, wer er war»,
oder «Ihm gab kein Gott zu sagen, was
er leide». Genau wie Werner ignoriert
auch Hildesheimer alles, was gegen
diese These spricht, z.B. Mozarts letzten
Brief an seinen Vater, in dem er erklärt,
warum er so wenig larmoyant sei: «Da
der Tod, genau zu nennen, der wahre
Endzweck unsers lebens ist, so habe ich
mich seit ein Paar Jahren mit diesem
wahren, besten freunde des Menschen
so bekannt gemacht, dass sein Bild nicht
allein nichts schreckendes mehr für
mich hat, sondern recht viel beruhigendes

und tröstendes!... Ich lege mich
nie zu bette ohne zu bedenken, dass ich
vielleicht... den andern Tag nicht mehr
seyn werde — und es wird doch kein
Mensch von allen die mich kennen sagn
können, dass ich im Umgange mürrisch
oder traurig wäre — und für diese glück-
seligkeit danke ich alle Tage meinem
Schöpfer und wünsche sie vom Herzen
Jedem meiner Mitmenschen.»
Man mag diese Lebensphilosophie
teilen oder nicht: So spricht kein
Mensch, der, wie Hildesheimer meint,
über die Pubertät nie hinausgekommen
ist. Mozart war heiter, Hildesheimer ist
verbittert, wie das verquälte Pathos
dieser Biographie zur Genüge beweist.
Die Souveränität, mit der Mozart selbst
schlimmste Schicksalsschläge klaglos
ertrug, macht ihn unsicher. Sollte es
vielleicht doch so sein, dass sie Kennzeichen

des genialen, oder wenigstens
autonomen Menschen ist und nur das
«Scheingenie stets der Mitwelt als
Partner» bedarf, um sein Verletztsein
zu zelebrieren? Doch kaum klingt so
ein Gedanke einmal an, wird er auch
schon wieder fallengelassen, um schon
im nächsten Abschnitt von der
Unterstellung abgelöst zu werden, Mozart sei
«über menschliche Enttäuschungen

leicht und schnell hinweggekommen»
und man wisse nicht, «wie tief

sie sein Inneres überhaupt berührt
haben».

In einem ist Hildesheimer sich jedenfalls
ganz sicher: dass Mozarts Beziehung zu
Constanze eine rein sexuelle war. Hier
müssen «Fixierung und Hörigkeit» im

Spiel gewesen sein, er kann sie nicht
anders geliebt haben als mit jenem
besagten Körperteil, «dessen er sich bis
spät noch mit Lust bediente».
Hildesheimer gibt zu, dass er sich für
Constanze «nicht interessiert» und ignoriert
die meisten ihrer Briefe aus Respekt vor
dem Intimleben seines Helden.
Dennoch kommt er zum Ergebnis, dass sie
«bestürzend banal», dumm,
verschwenderisch, faul und obendrein
noch untreu gewesen sei. Hinter diesem
herablassenden Umgang mit Constanze
verbirgt sich eine nicht unerhebliche
Aggression gegen Mozart, für den diese
Frauenbeziehung die wichtigste seines
Lebens war. Dass Mozart so souverän
war, ist schon schlimm genug, da darf es
einfach nicht angehen, dass er auch
noch gerne mit seiner Frau schlief.

Biographie
als Projektionsebene
Nach alledem wundert es nicht mehr,
dass auch Hildesheimer seinem Helden
«Schuld am eigenen Verkommen»
zuweist, in fast den gleichen Worten wie
Werner. Seiner selbst nicht kundig,
habe er sich von Anfang an «vernachlässigt

und verzehrt», durch Spielleidenschaft,

Verschwendungssucht, Herumreisen,

Wahl der falschen Frau und vor
allem durch Arbeit, rastlose Arbeit. Die
psychologische Erklärung liegt auch
hier auf der Hand: Ein Schriftsteller, der
so sehr an sich selbst zweifelt, dass er
sogar seine literarische Sprache aufgibt,
kann mit der überschäumenden
Produktivität eines Mozart nicht leben.
Musikerbiographen scheinen ihre
Komponisten also mindestens genauso intensiv

zu hassen wie zu lieben. Es ist ein
ähnliches Verhältnis, wie man es oft
zwischen «guten Freunden» beobachtet:
Sie geben vor, sich zu respektieren,
gönnen einander aber weder Glück
noch Erfolg. Unfähig, seine tiefen
Selbstzweifel im emotionalen, sexuellen

und künstlerisch-kreativen Bereich
zu verarbeiten, missbraucht der Autor
die Biographie als Projektionsebene.
Das Publikum liest diese Bücher mit
Begeisterung, weil eigene Insuffizienzgefühle

darin beschwichtigt werden. Ohne
diese Herzensverwandtschaft, für die
Hildesheimer unfreiwillig treffend den
Begriff des «Pluralis concordiae» prägt,
wäre der Erfolg einer so wenig
durchdachten Arbeit nicht zu erklären.
«Es ist unmöglich, ein Genie zu verstehen,

wenn man nie den Versuch
gemacht hat, sich selbst zu verstehen»,
schreibt Hildesheimer in seinem
Vorwort. Diese von ihm selbst leider
überhaupt nicht beherzigte Erkenntnis sollte
allen Musikerbiographen als Leitspruch
dienen.

Eva Weissweiler

TliSCUS®400

Diskussion

ïse au point

Concerne: Réponse de Philippe Albèra à

François Guye (Dissonance no 15, pp.
27/28).

Ce n'est pas avec l'intention d'alimenter
une polémique que je vous adresse ces
lignes, mais j'aimerais apporter quelques

éléments d'information concernant

la situation de la musique contemporaine

au Conservatoire de Musique,
directement mis en cause par M.
Albèra. A plusieurs reprises l'institution
de la Place Neuve, à laquelle j'ai l'honneur

d'appartenir, a été critiquée pour
sa politique en la matière, parfois d'une
manière grossière et injuste, à d'autres
reprises d'une manière plus objective.
Tout en reconnaissant qu'il y a encore
un immense chemin à parcourir afin que
l'enseignement dispensé dans notre
maison soit en prise directe avec la
musique de notre temps, j'aimerais tout
d'abord affirmer avec force qu'aucune
esthétique musicale n'y est condamnée
«a priori», et que tout effort entrepris
en faveur d'un élargissement du répertoire,

qu'il vienne des professeurs ou
des élèves, est toujours accueilli d'une
façon positive par la direction.
Sans vouloir m'étendre sur ce chapitre,
j'aimerais porter à la connaissance des
lecteurs de la revue «Dissonance»
quelques éléments d'appréciation sur
l'effort entrepris au Conservatoire en
faveur de la musique contemporaine.
En plus d'un cours spécial créé en 1980
et s'intitulant «Information-écoute-ana-
lyse», de l'étude, en troisième année
d'histoire de la musique, des principaux
courants esthétiques du XXe siècle,
notions approfondies lors de la troisième
année d'harmonie (exercices d'écriture
dans les techniques sérielles), le Conservatoire

proposera dès septembre
prochain un cours de musique de chambre
axé sur la musique contemporaine,
cours confié à M. Jean-Jacques Balet.
Les programmes d'études et d'examens
comportent tous des pièces
«modernes», mais dès aujourd'hui, il sera
précisé que l'une au moins de ces
œuvres devra avoir été composée au
cours des vingt-cinq dernières années,
et représenter une esthétique caractéristique

de notre temps.
Le cours de composition de M. Balissat
s'enrichit par l'appel à des personnalités
marquantes, invitées à donner un cours
d'écriture ou à conseiller des élèves
interprètes de leurs œuvres. Henri Dutil-
leux a conduit récemment un séminaire
important, et un programme d'invitation

à d'autres compositeurs d'envergure

s'établit peu à peu. M. Maurice
Ohana est pressenti, ainsi que plusieurs
compositeurs suisses. Le Conservatoire
s'efforce de mettre en valeur ses profes-

22


	Der Biograph und sein Opfer = Le biographe et sa victime

