
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1988)

Heft: 16

Artikel: Text- und Musikstruktur in B.A. Zimmermanns "Omnia tempus habent"
= Structure textuelle et musicale dans la cantate "Omnia tempus
habent" de B.A. Zimmermann

Autor: Danuser, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c
<D

.fi
m

0) c"" c

x fû

Y ext- und Musikstruktur in Bernd Alois Zimmermanns Kantate
«Omnia tempus habent»

1 969, ein Jahr vor seinem Tod, bekannte Bernd Alois Zimmermann
im Zusammenhang der Solosonate für Violoncello, das Kapitel Sil

des Liber Ecclesiastes aus der Vulgata habe ihn «seit jeher
kompositorisch besonders beschäftigt»1. Er gab ihr das Motto «et suis
spatiis transeunt universa sub caelo» (und auf eigenen Bahnen
verläuft sämtliches unter dem Himmel). Dieser Text stellt die Fortsetzung

des ersten Verses des genannten Kapitels dar, dessen Anfang

_ «omnia tempus habent» (Alles hat seine Zeit) -jdentJ,t®1 ^er
über ein Jahrzehnt früher entstandenen Kantate bildet. Wir haben

somit Grund zur Annahme, die Solokantate, die zur Textgrundlage
das III. Kapitel des Liber Ecclesiastes (Verse 1 bis 11 hat, seii ein
Schlüsselwerk in der Entwicklung des Komponisten. Die Wahl

dieses Textes verweist zentral auf Zimmermanns Philosophie der
Zeit, deren Bedeutung für seine Theologie, seine Poetik, sein
Œuvre unüberschätzbar ist. Die Analyse dieser Vokalkompositson
zeigt ein überaus enges, beziehungsreiches Ineinandergreifen von
Text- und Musikstruktur, welches die Kantate über ihren Stellenwert

als Dokument der einheitlich seriellen Kompositionsphase
Zimmermanns hinaus zu einem Kunstwerk von bleibendem Rang

erhebt.
,a cantate «Omnia tempus

usicale dans la canw« >——-

En 1969» un an ®tir violoncellef^^nèrement en tant que
propos de sa s?"a*®,î-louI.s préoccupe partie t SU1S spatus
clésiaste l'avait «tou)°urs P

^ avait msent ^ ^compositeur». E"^b caelo» (et t°ute%CJl^S,a seconde moitié
transeunt universa su

^ phrase represen t<omnia tempus
sent en leur temps commence par «es

d>une cantate

^ deZimmermann.

IM de ce
W Zimmermann

a

m Von Hermann Danuser

Ausschlaggebend für Zimmermanns stehenden Kapitels. Der Vulgata-Über-

Textwahl waren Struktur, theologischer setzer, möglicherweise der heilige Hie-

Inhalt und Sprachgewalt des dritten Ka- ronymus im späten 4. Jahrhundert, der

pitels aus dem Liber Ecclesiastes Salo- neben dem hebräischen Urtext des Ko-
Cl UJ UVin uiwv.

monis, untrennbar verbunden mit helet vielleicht noch den griechischen

seinem Interesse an der Kategorie der Septuaginta-Text zu Rate gezogen^ w 18 s seinem Interesse an aer ivaiegorie uei ocpiuagmui-itAi z-u

4ril gl} c E Zeit und ihren vielschichtigen Proble- hatte5, schreibt: «omnia tempus habent

mm S Sj men. Er nennt es «eines der nach Be- et suis spatiis transeunt universa sub

3ß g deutung und gleichermassen Kraft der caelo», zu deutsch: «Alles hat (seine)

C « E Sprache wohl grossartigsten Bücher der Zeit, und auf eigenen Bahnen verläuft

M CB CN Bibel»2 und spricht von dem «wohl sämtliches unter dem Himmel.» In der

ttk mm § j herrlichsten Gesang über die Zeit, das Übersetzung Martin Luthers aber heisst

Yi £ o" <tempus> schlechthin, in seiner Sprach- der Vers des Kohelet: «Ein jegliches hat

£ Tb® Schönheit wohl nur mit der Lauretani- seine Zeit, und alles Vorhaben unter

III dl --"S schen Litanei vergleichbar»3. Dabei dem Himmel hat seine Stunde»5, und in
-2 » wusste Zimmermann durchaus von den der philologisch aktuellsten Überset-

W UöjlC ZjUHlllLl mann uui cnuwo r- o
E Ec philologischen Mängeln der lateinischen zung durch Helmer Ringgren und Wal-2 «gjj Bibelübersetzung der Vulgata, die 1546 ther Zimmerli: «Alles hat seine (be-

^ vom Konzil von Trient kanonisiert stimmte) Stunde und seine (be-

__ ZZ wurde, obgleich schon damals die Exi- stimmte) Zeit hat jedes Ding unter dem
W |^| g 3 Stenz unzähliger Schreib-, Druck- und Himmel.»7 Mit dem unbezweifelbaren

C "Sc Übersetzungsfehler gegenüber dem he- Recht eines Komponisten, «Falsches»

3 ® « bräischen (und griechischen) Urtext be- zu wählen zu eigenem Behufe, betont

^ S? m kannt war, weshalb man die über Jahr- indessen Zimmermann die Schönheiten

hunderte tradierte Übersetzung nicht in der «Vulgata»-Übersetzung, deren phi-

O g textkritischem, sondern allein in «juri- lologische Schwächen — jedenfalls für
SO dischem» Sinn für authentisch er- seine Zwecke - durch die Vorzüge

# *! klärte4 Betrachten wir, um ein Beispiel einer beispiellosen Sprachintensität
TT? zu geben, den ersten Vers des in Frage mehr als wettgemacht würden. In wel-

14



cher Form aber, in welcher sprachlichen
Strukturierung wird Zeit hier zum
Gegenstand theologischen Denkens?

These, Exemplifikation und
Konklusion
Betrachten wir das dritte Kapitel des
Liber Ecclesiastes, und zumal den von
Zimmermann für seine Kantate gewählten

Ausschnitt, dann ergibt sich bereits
auf der Ebene des Textes eine Dreiteiligkeit,

bestehend aus Vers 1, den
Versen 2 bis 8, sowie den Versen 9 bis
11. Vers 1 setzt eine allgemeine These:
«Alles hat seine (bestimmte) Stunde
und seine (bestimmte) Zeit hat jedes
Ding unter dem Himmel.» In den
Versen 2 bis 8 wird diese These unter
Hinweis auf verschiedenste Erfahrungsbereiche

des menschlichen Lebens
exemplifiziert oder konkretisiert, in der
Sprachform strikt gegliedert in vierzehn

(zweimal sieben) Oppositionspaare. Die
Verse 9 bis 11 reflektieren sodann über
diesen Zeit-Befund, im Verhältnis
zwischen endlich-beschränktem Menschen
und unendlich-verfügendem Gott. Wir
können somit im Blick auf Zimmermanns

Textgrundlage von den Teilen
These (Exposition), Exemplifikation
und Konklusion sprechen.
Beim Kohelet, dem «Prediger» des
Alten Testaments — der Terminus
bezieht sich gleichermassen auf den Autor
und auf das Buch —, handelt es sich
um didaktische Weisheitsliteratur aus
jüdisch-hellenistischer Zeit (etwa 250
Jahre v.Chr. verfasst), deren hebräischer

Stil der Mischna, der mündlichen
Gesetzestradition der Juden, nahesteht.
Bei diesen kulturkritischen Reflexionen
dominiert ein skeptischer oder gar
pessimistischer Grundton über die
Ungerechtigkeiten und Wechselfälle des
Lebens, daraus der Prediger als
jüdischer Weisheitslehrer im wesentlichen
zwei Konsequenzen zieht: man solle es
sich im mühevollen Leben so angenehm
wie möglich machen und man solle
Gott, den Herrn, fürchten8. Wenn wir
nun den von Zimmermann für seine
Komposition gewählten Textausschnitt
aus dem dritten Kapitel des Prediger-

Buches betrachten, stellen wir fest, dass

er durch Aussparung des 12. Verses
(«Ich erkannte, dass es für den
Menschen nichts Besseres gibt, als fröhlich
zu sein und sich's im Leben wohlgehen
zu lassen») einen Einbezug der
hedonistischen Konsequenz, die auf eine aus
der Prädestinationslehre resultierende
«carpe-diem»-Haltung hinausläuft,
gezielt vermieden hat. Der Text seiner
Kantate ist darum einheitlich im hohen
Stil gehalten, aber er ist der Quintessenz
des Predigers beraubt, dass es sich der
Mensch angesichts jener pessimistischen

Grundstimmung, die in unserem
Textausschnitt in der Frage von Vers 9

durchdringt («Was hat, wer etwas tut,
für Gewinn in dem, worum er sich
müht?»), so bequem als möglich
einrichten solle. Dass Zimmermann diese
hedonistische Maxime, die kaum im
Einklang mit der christlichen Moral
steht, ausgespart hat, erscheint auch im
Lichte seines saturnischen Temperaments,

seines grüblerisch-depressiven
Charakters, wohl verständlich.

Rhythmisches Zeitverständnis
Theologisch ist in dem gewählten
Textausschnitt der an die Schöpfungsgeschichte

(1. Moses, 1) erinnernde Satz
von Vers 11 zentral: «Alles hat er schön
(evtl. gut) gemacht zu seiner Zeit», ein
Satz, der mit seinem Bezug zur Zeit und
den prädestinatorischen Zügen unmittelbar

auf die Verse 1 bis 8 des Kapitels
zurückverweist. Zeit aber bedeutet im
Hebräischen nicht dasselbe wie in den
abendländischen Sprachen: Der Begriff
einer Zeitdauer (chrönos) ist hebräisch
nicht formulierbar, allein der eines
Zeitpunktes (kairos)9; daher ist Luthers
Übersetzung mit «Stunde» trefflich.
Bei der Aufzählung der Verse 2 bis 8 ist
also nicht die Zeitdauer gemeint, die
jeweils einem Erfahrungs- bzw.
Tätigkeitsbereich des Menschen zukommt,
sondern der Zeitpunkt, zu welchem
dem einzelnen Menschen dies und
jenes widerfährt, ohne dass er Herr
seiner Zeitbestimmung wäre. Im Alten
Testament offenbart sich ein für den
Hebräer charakteristisches Zeitbewusst-
sein, das weder zyklisch (wie die auf den
Kreislauf der Natur bezogenen Mythologien

des sonstigen Vorderen Orients)
noch linear (wie das neuere abendländische

Denken) ist, sondern das als ein
— im Wechsel der Zeiten und im Fortgang

des Lebens und der Geschichte
artikuliertes — «rhythmisches»
Zeitverständnis begriffen werden kann. Dass
Zeit für den Hebräer nicht als abstrakte,
sondern nur als «gefüllte» Zeit denkbar
ist, wird durch diese Bibelstelle
eindringlich bezeugt, insofern ihre
Sprachstruktur mit den gehäuften Gegensatzpaaren

als eine Reihenstruktur die Fülle
der Wechselfälle des menschlichen
Lebens aufs deutlichste zum Ausdruck
bringt. Weil diese sieben Verse mit
ihren jeweiligen tempus-Doppelpaaren
(je eine Doppelzeile mit einem
Gegensatzpaar, d.h. vierzehn Zeilen mit
einem Gegensatzpaar) eine lapidare
Wiederholungsstruktur aufweisen, handelt

es sich um mehr als eine prosaische

1 omnia tempus habent et suis spatiis
transeunt universa sub caelo

2 tempus nascendi et tempus moriendi
tempusplantandi et tempus

evellendi quodplantatum est
3 tempus occidendi et tempus sanandi

tempus destruendi et tempus aediftcandi
4 tempusßendi et tempus ridendi

tempus plangendi et tempus saltandi
5 tempus spargendi lapides et tempus

colligendi
tempus amplexandi et tempus longefieri

a conplexibus
6 tempus adquirendi et tempus perdendi

tempus custodiendi et tempus abiciendi
7 tempus scindendi et tempus consuendi

tempus tacendi et tempus loquendi
8 tempus dilectionis et tempus odii

tempus belli et tempuspacis
5 quid habet amplius homo de labore suo

10 vidi afflictionem quam deditDeus
flliis hominum utdistendantur in ea

11 cunctafecit bona in tempore suo et
mundum tradidit disputationi eorum

utnon inveniat homo opus quodoperatus
estDeus ab initio usque adfmem

1 Alles hat seine (bestimmte) Stunde
und seine (bestimmte) Zeit hatjedes
Ding unter dem Himmel

2 Geboren werden hatseine Zeit
und Sterben hat seine Zeit.

Pflanzen hat seine Zeit
und Gepflanztes Ausreissen hat seine
Zeit.

3 Töten hat seine Zeit
und Heilen hat seine Zeit.

Niederreissen hat seine Zeit
undAufbauen hat seine Zeit.

4 Weinen hat seine Zeit
und Lachen hat seine Zeit.

Klagen hatseine Zeit
und Hüpfen hatseine Zeit.

5 Steinewerfen hat seine Zeit
undSteine A uflesen hat seine Zeit.

Umarmen hat seine Zeit
und Fernsein vom Umarmen hat seine
Zeit.

6 Suchen hatseine Zeit.
und Verlieren hat seine Zeit.

A ufbewahren hat seine Zeit
und Wegwerfen hat seine Zeit.

7 Zerreissen hat seine Zeit
und Zusammennähen hat seine Zeit.

Schweigen hat seine Zeit
undReden hat seine Zeit.

8 Lieben hat seine Zeit
undHassen hatseine Zeit.

Krieg hatseine Zeit
undFriede hatseine Zeit.

9 Was hat, wer etwas tut, für Gewinn
indem, worum er sich müht?

10 Ich sah die Mühe, die Gott über die
Menschen verhängt hat, dass sie sich
darin abmühen.

" A lies hat er schön gemacht zu seiner
Zeit. A uch die Ewigkeit hat er ihnen
ins Herzgegeben — nur dass der
Mensch das Werk, das Gottgemacht
hat, von Anfang bis zu Ende nicht
herausfindet.

(Lateinischer Text von B.A. Zimmermanns

Kantate «Omnia tempus habent»,
mit deutscher Übersetzung von Helmer
Ringgrenund WaltherZimmerli.)

15



Darstellung eines semantischen Sprachinhalts.

Es ist eine dichterische Darstellung,

weil sich in der Struktur der
Anaphern bereits «Inhalt», nämlich die
letztlich unbegrenzte Fülle je zeitlich
bestimmter Erfahrungsmöglichkeiten des
Menschen, äussert. In der Deutung von
Ringgren und Zimmerli: «Der Lüge
einer Weisheit gegenüber, die meint,
weiterhin über das Leben und seine
Antithesen verfügen zu können, meldet
Kohelet die Wahrheit an, dass der
Mensch in allen gegensätzlichen Lagen
seines Lebens seine Zeit empfängt und
niemals über sie verfügt.»10
Wir müssen es uns hier versagen, auf
Einzelheiten der Deutung dieser
Bibelpassage einzugehen. Hingewiesen sei
lediglich auf die Vulgata-Übersetzung
des Verses 11: Hier steht «mundum»
(Welt) für die im Hebräischen eigentlich

gemeinte «Ewigkeit», eine zeitliche
Kategorie also, ein11. Zimmermann
musste sich also aufgrund der von ihm
bevorzugten Vulgata-Übersetzung eine
im Bibeltext dieser Stelle angelegte
Spannung zwischen Zeitpunkt (Stunde)
und Ewigkeit entgehen lassen, die für
ihn gewiss von Interesse gewesen wäre.
Immerhin verweist auch das «ab initio
ad fmern» von Vers 11 implizit auf die
Ewigkeit, so dass in dem Text die
Gegenüberstellung von Mensch und Gott
auch zeitlich zum Ausdruck gelangt.
Die Reihungsstruktur der Verse 2 bis 8

vermittelt infolge der skizzierten
Einförmigkeit der Sprachstruktur — das
Wort «tempus» erscheint nicht weniger
als 28mal (nämlich 7mal 4) — und
aufgrund der extremen Verschiedenartigkeit

der darin formulierten Inhalte auch

in ästhetischer Hinsicht einen Begriff
von Grösse, Unaufhörlichkeit, aber
auch Plötzlichkeit der Veränderungen
menschlicher Existenz, deren der
Mensch selber nicht Herr ist. Im Vers 11

wird dagegen die Dauer als eine ewige
Dauer Gottes, die keinerlei Wandlung
oder Überraschung kennt, bestimmt,
allerdings nicht als Zeiterstreckung,
sondern im Blick auf Anfang und Ende.
Eine Zweifachheit von Zeit-Verlauf und
Zeit-Statik aber gelangt, so scheint es,
auch in der musikalischen Struktur des
Werkes zum Tragen.

Konstitutive Dreizahl
Eine kompositorische Betrachtung der
Kantate kann einsetzen mit der
Beobachtung, dass sich die Gliederung des
Textes in drei Teile, wovon die Rede
war, auf der Ebene der musikalischen
Form reproduziert. Vers 1 ist — mit

mehreren Textwiederholungen und
-Umstellungen — Grundlage des 1.

Teils (T. 1 bis 33), die sieben Verse 2 bis
8 bilden die Basis des mittleren Teils (T.
34 bis 132) und die drei Verse 9 bis 11,
die des Schlussteils (T. 133 bis 199). Mit
33:99:67 Takten Länge stellt sich das
Verhältnis der Taktzahlen zwischen den
drei Teilen des Werkes fast genau so dar
wie die Proportion 1:3:2. Und wenn
auch durch den Umstand, dass der
dritte Teil 67 statt 66 Takte aufweist,
eine mathematisch präzise Proportion
vermieden wird, so kann doch an
Zimmermanns Absicht, die drei Teile
Exposition, Exemplifikation und Konklusion
im Sinne des goldenen Schnitts aufeinander

zu beziehen12, kaum ein Zweifel
bestehen.
Ist die Dreizahl mithin, bei einem
Komponisten wie Zimmermann fraglos mit
symbolischer Bedeutung im Sinne der
christlichen Trinitätslehre, konstitutiv
für die Makroform des Werkes, so ist
sie es nicht minder für seine
Mikrostruktur. Deutlich wird dies, wenn wir
die ihm zugrundeliegende Reihe
betrachten. Wir geben sie in der Form
wieder, wie sie in Zimmermanns Skizze
festgehalten ist, allerdings transponiert
um eine grosse Terz nach unten, um sie
auf c2, dem Anfangston der Kantate,
beginnen zu lassen (Beispiel 1). Es handelt
sich, wie ersichtlich, um eine durch
mehrere Eigenschaften ausgezeichnete
Reihe, die nach Webernschem Vorbild
auf drei Ebenen symmetrisch gebaut ist:
auf der oberen Ebene der Zwölftonreihe,

auf welcher der Krebsgang mit
der transponierten Grundgestalt identisch

ist; auf der mittleren Ebene der

beiden Hexachorde, insofern das zweite
Hexachord den transponierten Krebsgang

des ersten darstellt; und schliesslich

auf der unteren, aber für das Werk
zentralen Ebene der Dreitongruppen,
die sich als Umkehrung, Krebsumkeh-
rung und Krebs auf die in den Tönen 1

bis 3 dargestellte Grundgestalt beziehen.

Schematisch lässt sich das immer
anders geartete Verhältnis von Haibund

Ganzton in den vier Formen der
Dreitongruppe folgendermassen erfassen:

G : 1/2 / \ 1

U : 1/2 \ / 1

(1/2 Halbton
1 Ganzton)

KU : 1 \ / 1/2

K : 1 / \ 1/2

16



Beispiel 2 (mitfreundlicher Genehmigung des Schott-Verlags)

Insofern diese Reihenstruktur dem
Werk zugrundeliegt, kann man von
einer tendenziellen Stillegung zeitlicher
Prozessualität sprechen, denn jede Richtung

hat ihre Komplementärrichtung,
so dass sie alle, als eine Summe von
«Vektoren», einander aufheben. Diese
konstruktive Idee des Kreisens, einer
Metamorphose des Wachsens, findet
sich bekanntlich bei Anton Webern, an
den Zimmermann hier anknüpft. In
dieser Kantate aber korrespondiert die
universelle Bezüglichkeit der Elemente
innerhalb des Werkganzen mit dem von
Gott als dem ewig unwandelbaren Prinzip

gesetzten Rahmen.

Typen der Sprachbehandlung
Die grosse Spannweite vokaler
Ausdrucksmöglichkeiten, welche sich dem
Werk als einer Solokantate eröffnen,
wird von Zimmermann sowohl um der
Textausdeutung als auch um der
musikalischen Formbildung willen erschlossen.

Insgesamt lassen sich fünf Haupttypen

der Sprachbehandlung unterscheiden:

1. syllabisch, mit grossen
Intervallsprüngen (z.B. Takt 36); 2. melisma-
tisch, mit grossen Sprüngen (z.B. Takt
41); 3. tonus rectus, der in der katholischen

Liturgie gebräuchliche
Rezitationston (z.B. Takt 63f.) ; 4. Zwischenformen

zwischen Singen und Sprechen;
5. Sprechen, in drei Tonlagen. Bei
diesen fünf Typen vokaler Darstellung
des Textes handelt es sich um Grund¬

typen, die in den einzelnen Versen teils
rein, teils aber auch gemischt auftreten.
In seinem Einführungstext zu «Omnia
tempus habent» weist Zimmermann
darauf hin, dass die Bekanntheit des
gesamten Textes prinzipiell von ihm
vorausgesetzt werde und die Verständlichkeit

einzelner Passagen daher schwanken

könne, ohne dass der Sinn der
«verständlichen» Partien, also vor allem der
von den Typen 3 bis 5 markierten, eo
ipso auf der Hand liege, vielmehr auch
er allererst aus dem Ganzen der musikalischen

Komposition hervorgehe13. Im
Blick auf die Formkurve der Kantate ist
denn auch bemerkenswert, dass diese
fünf Typen der Vokaldarstellung keineswegs

gleichmässig auf die drei Teile des
Werkes verteilt sind: Der Anfang ist, im
Sinne eines markanten Akzentes, von
Typ 1 bestimmt, der Schluss dagegen,
als ein beschauliches Verklingen, von
Typ 3, der umfangreiche Mittelteil
indessen erweist sich auch aufgrund der
hier zur Geltung gelangenden Vielfalt
vokaler Darstellungsarten — darunter
melismatische Passagen — als musikalischer

Kern des Werkes.
Betrachten wir Zimmermanns Textdisposition

im ersten Teil, dann erkennen
wir sein Bestreben, den allgemein theti-
schen Satz «omnia tempus habent»
nach Massgabe einer textlich-musikalischen

Exposition durch Wiederholung
und Umstellungen der drei Wörter
eindringlich zur Geltung zu bringen. Diese

drei Wörter der ersten Hälfte von Vers 1

(Vers la) werden in der Komposition so
angeordnet, dass sich eine gewisse Analogie

zu den Prinzipien der Permutation
bzw. Rotation zeigt, welche auf der
Ebene der musikalischen Mikrostruktur
im Verhältnis der drei Tonqualitäten
des dreitönigen Reihenkerns gegeben
sind (denn die Reihe rollt nicht
gleichmässig ab, sondern wird in der Folge der
Töne freizügig behandelt, so dass nur
die Summe der drei Tonqualitäten,
nicht aber ihre «lineare» Reihenfolge
wichtig ist). Und zwar ergibt sich, wenn
wir die drei Wörter des ersten Halbverses

mit den Ziffern 1, 2 und 3 bezeichnen

(omnia tempus habent)
^ dje folgende

Anordnung in dem — in sich wiederum
dreigliedrigen — ersten Teil der Kantate:

1

1 2 3
1 2 3

1 3 2

Vers 1 b

2 1 3
1

1 2 3

KT. 1-14)

II (T. 15-25)

III (T. 26-33)

Die Art und Weise, wie Zimmermann
diese Wiederholungen der Textsegmente

des ersten Halbverses
aneinanderreiht, stellt einen Vorgriff auf das

17



o
a
O

a>
CO

a
&
ö)
o

o

4)

«
5 ®

c-i
g> O

• 3

Reihungsprinzip dar, das im Mittelteil
der Kantate, der Struktur des Textes
entsprechend, dominiert.
Denn bereits im Anfangsteil ist deutlich,
dass eine primäre Funktion der
Instrumentalbegleitung in der mannigfachen
Interpunktion der musikalischen
Textdarstellung besteht, durch eine Zäsurie-
rung teils bei Wortwiederholungen
(z.B. Takt 3), teils bei Versen bzw.
Verswiederholungen (z.B. T. 7 bis 14). Und
eine Anlehung an liturgische Deklamation

wird darin erkennbar, dass
Zimmermann bei den drei Binnenschlüssen
dieses Teils (T. 6, T. 23, T. 33) den
Gesang in eine Art Sprechen zurücknimmt,

wodurch der Kantate ein spezifisch

geistlicher Ton vermittelt wird.
Im Mittelteil der Kantate herrscht im
Blick auf die Abfolge der einzelnen
Abschnitte ein Reihungs- oder Additionsprinzip,

das in Verbindung mit mehr
oder weniger ausgeprägten Kontrasten
die Isoliertheit, wenn nicht Beziehungs-
losigkeit der einzelnen Vershälften
ästhetisch deutlich zur Geltung bringt.
Man denke nicht, dieses Reihungsver-
fahren sei eine Verlegenheitslösung,
welche nicht den Rang einer musikalischen

«Entwicklungsform» erreiche.
Im Gegenteil, es erweist sich als der
Textstruktur in besonderem Masse
angemessen. Denn nur indem die Musik
sich einem übergreifenden
Entwicklungszusammenhang versagt, kann der
Hörer die einzelnen Abschnitte im
Sinne prinzipiell voneinander unabhängiger,

in ihrer Abfolge recht zufälliger
Exemplifikationen der im ersten Teil
(Vers 1) statuierten grundsätzlichen
These auffassen. So stehen die einzelnen

Abschnitte von Vers 2 bis 8, durch
Differenzen der Vokaltypen, zäsurie-
rende Instrumentaleinwürfe u.a.m.
voneinander abgehoben, je gleich nah
zum Allgemeinbegriff «omnia».

ders glückliche Lösung, die gewisser-
massen die Aspekte der Einheit und des
Gegensatzes miteinander verbindet,
schafft Zimmermann auf dieser Grundlage

eines gleichbleibenden Vokaltyps
in jenen Fällen, da die zweite Hälfte
eines Abschnitts als Krebsverlauf der
ersten strukturiert ist, so dass nachgerade

eine musikalische coincidentia op-
positorum gestiftet wird. Als Beispiel
nehmen wir den Halbvers 7b (tempus
tacendi et tempus loquendi) (Beispiel2).
Greifbar wird hier die Mittelposition
der Konjunktion «et», wie sie, zum Teil
ersetzt durch «tempus», auch in anderen

Abschnitten gegenüber den Variablen

des Textes in Erscheinung tritt:
Der «et»-Takt 110 — ihm entspricht
zuvor Takt 105 — bildet die Achse einer
krebssymmetrischen Konstruktion
zwischen den Takten 106 bis 109 und den
Takten 111 bis 114. Da diese
Krebsstruktur über die Organisation der
Tonqualitäten hinaus auch auf den Ebenen
der Dynamik und des Rhythmus gegeben

ist, entsteht innerhalb des
Abschnitts eine virtuelle Räumlichkeit, in
welcher der Fortgang der Zeit aufgehoben

erscheint.
Konträr hierzu verhalten sich all diejenigen

Stellen im Mittelteil der Kantate, in
denen sich eine Bezugnahme der Musik
auf die je einzelne Textsemantik
beobachten lässt. In diesen Fällen wird die in
theologischer Hinsicht zentrale Einheitlichkeit

der Gegensätze aufgesprengt,
so dass Zimmermann dem Einzelnen
eines Begriffs Gerechtigkeit zuteil
werden lassen kann. Als Beispiel
nehmen wir den ersten Halbvers, in
dem die Einzelbegriffe des Oppositionspaares

in divergierender Textausdeutung

komponiert sind, Vers 4a (tempus
flendi et tempus ridendi) (Beispiel 3).
«tempus flendi» (T. 52 bis 60) bringt
einen neuen Tonfall in die Kantate, der

O H

Beispiel 3

Betonung der Einheit bzw.
des Gegensatzes
Was nun die Frage nach einer Wortoder

Textausdeutung durch die Musik
in diesem Mittelteil des Werkes anbetrifft,

so ist es überaus aufschlussreich,
dass hier zwei geradezu gegensätzliche
Prinzipien zur Anwendung gelangen. In
ihnen spiegelt sich ein Hauptproblem,
das eine Vertonung dieser Verse zu
lösen hat, die Frage nämlich, ob die
Musik eher die höhere Einheit eines
jeden Gegensatzpaares oder umgekehrt
eher die Gegensätzlichkeit der
Einzelglieder reflektieren solle. Soweit sich
die Darstellung eines aus zwei Begriffen
bestehenden Oppositionspaares im
Rahmen eines gleichgearteten Vokaltyps

bewegt, kommt eine Vereinheitlichung

der semantischen Gegensätzlichkeit
um der theologisch gemeinten

höheren Einheit willen, der Fatalität von
Gottes Zeit- bzw. Stundenzuweisung an
den Menschen, zustande. Eine beson-

dieser Stelle vorbehalten bleibt: Lange
gehaltene Töne, die über neun Takte
reichen, deuten das «flere» (weinen)
aus und bezeugen eine innere Haltung
trauernder Kontemplation, die der
Begleitung des Instrumentalensembles
einen ungewöhnlich breiten Raum
eröffnet. «tempus ridendi» (T. 61/62)
bildet demgegenüber, ohne Begleitung
vorgetragen, einen extremen Kontrast
von lakonischer Knappheit. Hier ist also
— statt einer Einheit — eine krasse
Verschiedenartigkeit der im Begriffspaar zu-
sammengefassten Sprachbedeutung
auskomponiert, zweifellos auch eine
der Möglichkeiten biblisch-musikalischer

Textexegese, die Zimmermann
geschickt nutzt.
Die Kantate «Omnia tempus habent»,
nur geringe Zeit nach Karlheinz
Stockhausens «Gesang der Jünglinge»
entstanden, erweist sich im zeitgeschichtlichen

Rückblick als nicht minder
repräsentativ für die serielle Musik der mitt-

18



leren fünfziger Jahre. Im Unterschied
zu Stockhausens elektronischer
Sprachkomposition wird allerdings bei
Zimmermann die Sprache als Verbalsprache
nicht aufgelöst und in geistliche Musik
überführt, sondern noch in traditionellem

Sinn ganzheitlich vertont. Obzwar
diese Kantate der Sphäre der Neuen
Musik zugehört, so zeigt sich in ihr
insgesamt doch eine Traditionsverbundenheit,

die Verbindungen wahrt zu
überlieferten Prinzipien von Vokalmusik, zu
Gehalten der katholischen Kirchenmusik,

zu Webernschen Reihenverfahren.
Aufgrund der besonderen musikalischen

und philosophisch-theologischen
Bewältigung der Zeitproblematik
nimmt sie in Zimmermanns gesamtem
Schaffen eine wichtige Stellung ein,
auch wenn sie noch nichts erahnen lässt

von der Stilpluralität seiner späteren
musikalischen Poetik, die bald danach
in der Oper «Die Soldaten» Gestalt
annehmen sollte. Ihr Doppelcharakter
aber, der darauf beruht, dass eine von
der strikt dissonanten Zwölftonreihe
gestiftete konstruktive Einheitlichkeit
sich in der Klangerscheinung einer
äusserst farbigen Mannigfaltigkeit manifestiert,

stellt keinen Tribut an einen
seriellen «Zeitgeist» dar, wiewohl der
Gedanke an Boulez' «Le marteau sans
maître» naheliegen mag. Er dient
vielmehr der musikalischen Darstellung
der theologischen Erkenntnis des Predigers,

dass «omnia tempus habent».
Hermann Danuser

Bei diesem Beitrag handelt es sich um die gekürzte
Fassung eines Referats, das der Autor im Februar 1987 beim

Bernd-Aloïs-Zimmermann-Symposion des Musikwissenschaftlichen

Instituts der Universität Köln gehalten hat.

Die vollständige Fassung wird im Kongressbericht in der

Reihe der Kölner Beiträge zur Musikforschung (Nr. 154)

im Gustav Bosse-Verlag erscheinen.

' Intervall und Zeit. Bernd Alois Zimmermann. Aufsätze
und Schriften zum Werk, hrsg. von Christof Bitter,
Mainz 1974, S. 68 (im folgenden abgekürzt zitiert als

IuZ). Vgl. auch den Brief Zimmermanns an den Schott-
Verlag vom 2. August 1960 im Zusammenhang der
«Dialoge für 2 Klaviere und Orchester»; «... Die <Dia-

loge> indessen basieren auf dem Prinzip der, so nenne
ich sie, Schichtkomposition; Schicht um Schicht.
Omnia tempus habent; jedes Ding hat seine Zeit, jeder
Mensch, jedes Instrument, jeder Ton, jedes Ereignis,
sie alle kommunizieren in der gleichen Sekunde der

Ewigkeit... »
2

IuZ, S. 92.
3

Ebd., S. 93.
4

Vg!. Artikel Vulgäta; in: Lexikon für Theologie und
Kirche, hrsg. von Josef Höfer und Karl Rahner,
Freiburg 1957, Bd. 10, Sp. 901 f.

^ Den Herren Priv.-Doz. Dr. Rudolf Werner (Frauenfeld)

und Pfarrer Klaus Röhring (Evangelische Akademie

Hofgeismar) dankt der Verfasser für wertvolle
Informationen zu philologischen Problemen der
Prediger-Übersetzungen.

^ Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers.
Revidierter Text 1975 («Lanstein-Bibel»).

^
Sprüche/Prediger, übersetzt und erklärt von Helmer
Ringgren und Walther Zimmerli (=Das Alte Testament

Deutsch. Neues Göttinger Bibelwerk, hrsg. von
Otto Kaiser und Lothar Perlitt, Teilband 16/1), Göttingen

1980, S. 162.
^

Unter Religionswissenschaftlern scheint umstritten, ob
die zweite genannte Konsequenz, die Gottesfurcht,
tatsächlich dem Kohelet zuzuschreiben ist oder ob es sich
bei dieser Abschwächung der ersten Konsequenz um
einen späteren Zusatz handelt. Vgl. Artikel Prediger,
in; Lexikon Für Theologie und Kirche, a.a.O., Bd. 8, Sp.

704.
^

Vgl. Artikel Zeit, Zeitlichkeit, in; Lexikon Für Theologie
und Kirche, a.a.O., Bd. 10, Sp. 1324f.

Der Biograph
und sein Opfer

Biographien berühmter Komponisten sind beliebt, zumal wenn
deren unbürgerliche Perversionen die Neugier des Lesepublikums
befriedigen. Auch angesehene Schriftsteller haben sich diesem
Genre gewidmet, allerdings ohne den «inneren Drang», der sie dazu
trieb, genügend zu reflektieren. So kommt es, dass die Musikerbio-
graphie oft als Projektionsebene des Autors herhalten muss. Der
folgende Aufsatz zeigt am Beispiel von Wolfgang Hildesheimers
«Mozart» und Eric Werners Mendelssohn-Biographie, wie die Urteile

über emotionale Reife, Partnerwahl und Produktivität der
Komponisten auf die Autoren selbst zurückfallen.

[l^sa compositeurs eélébres soo^trej J„*eurisrne

des ,ecte fa-.re suffisamment la P musicien n e

vrages^e d'un

Ringgren, Zimmerli, a.a.O., S. 1 56.

Ebd., S. 167f. Bgl. ausseruem Hans Wilhelm Hertzberg,
Der Prediger / Hans Bardtke, Das Buch Esther

Kommentar zum Alten Testament, hrsg. von
Wilhelm Rudolph, Karl Elliger und Franz Hesse, Bd. XVII
4-5), Gütersloh 1963, S. 103f.

" Vgl. Konoid, Bernd Aloïs Zimmermann. Der Komponist

und sein Werk, Köln 1986, S. 117.

IuZ. S. 93.

Von Eva Weissweiler

Wenn angesehene Schriftsteller ihre
literarische Produktion unterbrechen,
um das Leben eines grossen Komponisten

zu beschreiben, ist immer
leidenschaftliches Interesse im Spiel. Franz
Werfel war von der Idee einer Verdi-
Biographie so begeistert, dass nicht
einmal Alma Mahler ihn davon abhalten
konnte. Und Wolfgang Hildesheimer
gibt im Vorwort seiner Mozart-
Biographie offen zu, einem «inneren
Drang, dessen Fluchtcharakter nicht
geleugnet werden soll», gefolgt zu sein.
Die Schriftsteller-Konkurrenz wertet
diese Versuche meist als Anzeichen von
Sprach- und Kreativitätsverlust — eine
Interpretation, die nicht völlig von der
Hand zu weisen ist. Hildesheimer sagte
sich einige Jahre nach «Mozart» —

nachdem er die vollends fiktive Biographie

«Marbot» verfasst hatte — von der
literarischen Produktion los. Hans-
Jürgen Fröhlich schrieb nach seinem
«Schubert»-Buch zwar auch noch einen
Roman, der aber längst nicht so viel
Erfolg hatte wie die Biographie, ein
konventionelles Buch im Pluralis majestatis.
Die Rezipienten haben keine Probleme
mit Musikerbiographien, im Gegenteil.
Bücher über «Leben und Werk» der

grossen Meister zählen seit dem 19.

Jahrhundert zu den meistgelesenen
kulturhistorischen Publikationen
überhaupt. Eine Mozart-, Beethoven-,
Schubert-, Wagner-, Schumann- oder
Chopin-Biographie wird immer ihre
Leser finden, auch wenn sie nur längst
bekannte Episoden enthält.
Das episodische Element ist überhaupt
besonders wichtig. Schütz oder Haydn
kommen als Biographie-Sujets schlechter

an, weil ihr Leben zu langweilig war.

Den oben genannten Komponisten ist

dagegen gemeinsam, dass sie Alkoholiker,

Spieler, Polygamisten, Homosexuelle,

Neurotiker oder Syphilitiker
waren. Anhäufungen unbürgerlicher

Perversionen interessieren den Leser
mehr als das Werk, was ihm im übrigen
nicht zu verdenken ist, denn wer wird
bestreiten, dass es mehr Spass macht, in
das Sexualleben Schumanns Einblick zu
nehmen als in die Instrumentation
seiner Oratorien? Eine fesselnd
geschriebene Biographie kann aber durchaus

Interesse für die Werke auslösen.
Schumanns Violinkonzert oder die
«Gesänge der Frühe» erfuhren öffentliche

Rehabilitation, seitdem man mehr
über des Komponisten psychische
Erkrankung weiss.
Dieser günstige Begleit- oder Folgeumstand

ändert aber nichts an der Tatsache,
dass Musikerbiographien in erster Linie
psychohygienische Funktion erfüllen.
Man liest sie mit Neugier, Anteilnahme,
Bewunderung und Schadenfreude, ähnlich

wie die Klatschmeldungen in den
Boulevardblättern, nur dass man ausserdem

das Gefühl hat, etwas für seine
Bildung zu tun. Denn ein Komponist
gilt schliesslich als allgemein verehrte
Figur der Vergangenheit und die Biographie

demzufolge als ein Stück geschriebener

Geschichte.
Aber: Ist sie das wirklich? Kann sie das

überhaupt sein, wenn der Autor einer
so hochgradig persönlichen Motivation
wie einem «inneren Drang» nachgibt?

Zum Stil der Musikerbiographie
Um den Eindruck historischer Authentizität

zu unterstreichen, benutzt der
Biograph den Pluralis majestatis. Er

bringt damit zum Ausdruck, dass er
nicht als von Zwängen besetztes Subjekt
zum betroffenen Leser, sondern als
vorurteilsloser Chronist zur abendländischen

Kulturgemeinde spricht. Aus
dem gleichen Grund bedient er sich
hochkomplizierter Schachtelsätze, die
mit der Gegenwartssprache nichts zu
tun haben. Jede Art lustvoll-originellen
Schreibens würde den Verdacht

19


	Text- und Musikstruktur in B.A. Zimmermanns "Omnia tempus habent" = Structure textuelle et musicale dans la cantate "Omnia tempus habent" de B.A. Zimmermann

