
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1988)

Heft: 15

Artikel: Paradox, Doppelbödigkeit und Ironie in der "Dichterliebe" = Paradoxe,
ambiguïté et ironie dans le "Dichterliebe"

Autor: Rosenberg, Wolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paradox, Doppelbödigkeit und Ironie
in der «Dichterliebe»

Das Missverständnis der Romantik als Epoche der Schwärmerei
und des Weltschmerzes hat zu einer eindimensionalen Interpretation

der «Dichterliebe» geführt, in welcher die romantische Lust am
Paradox, an Doppelbödigkeiten und Ironie durch «Einfühlung» ins
Subjekt ersetzt wird. Doch in diesem Liederzyklus von Heine und
Schumann wird keine als real gedachte Geschichte erzählt, und die
Empfindungen sind nicht die eines schlichten Gemüts. Vielmehr
wird Schmerz mit Ironie unterwandert, Glücksgefühl mit kummervoller

Stirnfalte vorgetragen. Auch die vielen Tonwiederholungen
und kleinen Schritte der Gesangsstimme weisen darauf hin, dass
Schumann einen distanzierten Vortrag im Sinne hatte, der Raum
lässt für das, was zwischen den Noten steht.

Baradoxe,
ambiguïté et ironie

dans le «Dichterliebe» époque de l'exaltation et de

a>
Mi
c
0

oc
3

1
0)
ö £

£ o
ouo £û O

X ûW -wO w

"S ®
SS-D

& .£

.2
c
o

flj 0)

2$
3"0) ®

£.2
IDQ
® ;I»
Ei
ra-o

«DicnxerneM«"» -- 7 tentative de «se meure nan. .« v
d'ironie est remplacée par la tenta Heine et Schumann,
du sujet. Pourtant, dans ce cycle de L ederoe^^ ^ ^ lettre, et les
l'histoire racontee "^ceux d'un cœur simple et ingénu. Au con-
sentiments ne sont pas ce" l'ironie, le sentiment de bonheur
traire, la douleur est "»y»1*«* Les nombreuses répétitions
es. déclamé la Iran« indiquent .ux au,.iÎÂÏÏSÂ a—'4- —'de ,a

Jmca paurca qu'il » a antra las natas.

Von Wolf Rosenberg
«Es affiziert mich alles, was in der Welt vorgeht, Politik,

Literatur, Menschen; über alles denke ich nach
meiner Weise nach, was sich dann durch die Musik
Luft machen, einen Ausweg suchen will. Deshalb sind
auch viele meiner Kompositionen so schwer zu verstehen,

weil sie an entfernte Interessen anknüpfen. Oft
auch bedeutend, weil mich alles Merkwürdige der Zeit
ergreift, und ich es dann musikalisch wieder aussprechen

muss.»

Robert Schumann im Brief an
Clara vom 13. April 1838

Alle Welt ist sich einig, dass Schumann
ein Romantiker war. Ein derartiger
Konsensus macht skeptisch: Da müsse
doch ein Missverständnis herrschen,
möchte man meinen. Doch ist dem
Statement ein gewisser Wahrheitsgehalt
nicht abzusprechen, und die
Missverständnisse stellen sich erst auf anderer
Ebene ein. Denn schaut man in einschlägigen

Büchern und Schriften nach oder
befragt man Experten, was denn unter
Romantik zu verstehen sei, dann
werden einem folgende Adjektiva an
den Kopf geworfen: gefühlvoll, irrational,

realitätsfremd, formlos und so
weiter, dazu eventuell noch ein
Substantiv: Weltschmerz. Nun steckt in
alledem ein halbes Körnchen Wahrheit,
das jedoch ein dickes Körnchen
Unwahrheit ist, da die andere ebenso wichtige

Hälfte fehlt, woran ein gewisser
Theodor W. Adorno ein gerüttelt Mass
an Schuld trägt, da er es versäumte,
nach der Dialektik der Aufklärung eine
Dialektik der Romantik zu schreiben.
Die Widersprüche, die mehr oder
minder unabsichtlich, ja sogar
notwendigerweise den Aufklärern unterliefen,
sind ein Kinderspiel gegen die
Widersprüche oder — genauer gesagt —

extremen Paradoxa, in die sich die
Romantiker bewusst und geradezu lustvoll
stürzten. Das Gefühl herrschte ebenso
wie der Verstand, man war schwärmerisch,

aber auch nüchtern, über¬

schwenglich und unterschwenglich,
realitätsnah, wo es sich um die Gegenwart
handelte, realitätsfern, wo es darum
ging, zu träumen, Utopien zu entwerfen,

und dem Weltschmerz stand eine
ausgesprochene Weltlust entgegen.
Was stets fehlt, wenn versucht wird,
Romantik zu beschreiben, ist das Wörtchen

Humor, worunter bitte nicht Witz
und frohe Laune zu verstehen ist, wie
Gustav Mahler einmal anmerkte.
Vielmehr trifft die etwas schief-banale
Definition: «Humor ist, wenn man trotzdem
lacht» zumindest mit dem Wörtchen
«trotzdem» nicht daneben, denn das
wichtigste Charakteristikum ist seine
Ambivalenz, seine Doppelbödigkeit,
und die sogenannte «romantische
Ironie» ist ein Teil davon. Schumann
sagte einmal über seine Humoreske
opus 20, er habe sie «mit einem lachenden

und einem weinenden Auge»
geschrieben; das trifft nicht nur auf opus
20 zu, sondern auf die meisten seiner
Werke, auch auf die «Dichterliebe»,
wie noch zu zeigen sein wird. Und nicht
nur zum Spass hatte er sich ja in zwei
Personen gespalten nach dem Vorbild
Vult und Walt Jean Pauls. Bei
Schumann heissen sie Eusebius und Flore-
stan; der eine zarten Gemütes und
leicht schwärmerisch, der andere
skeptisch, leicht boshaft und scheinbar
unernst.

Freude am Widerspruch
Nicht zu vergessen ist, dass der romantische

Künstler auch als Persönlichkeit
Romantiker ist, das heisst in erster Linie
aus Gegensätzen besteht und von
echten Spiessbürgern für leicht verrückt
gehalten wird, was er in den meisten
Fällen auch ist, nur dass der Spiesser das
nicht weiss. Übrigens ist charakteristisch
für die romantischen Komponisten,

8



dass sie alle sich auch schriftstellerisch
betätigt haben; das gilt ausser für
Schumann für Weber, Berlioz, Liszt,
Wagner; auch für die Frühverstorbenen
wie Schubert und Chopin, die nur
Fragmentarisches hinterlassen haben. Vor
einiger Zeit erschien ein Buch mit dem
Titel «Einführung in die musikalische
Romantik», Autor: Wolfgang Bötticher,
— ein Buch, das eher einer Irreführung
gleicht. Da kamen ungefähr sämtliche
Komponisten des 19. Jahrhunderts vor,
auch Klassizisten wie Mendelssohn und
Brahms, diese sogar ausgiebig, obwohl
beide sich nur in ihrer Jugend der
Romantik genähert hatten, während
Hector Berlioz, fraglos einer der
wichtigsten Romantiker, nur am Rande
erwähntwurde.
Doch zurück zu den absichtlichen
Paradoxa:

Die Freude der Romantiker am Widerspruch

und am Widersprüchlichen, am
Opponieren und am Verblüffen durch
Inkonsequenz, am «épater le
bourgeois», ist den Musikhistorikern ver¬

borgen geblieben, aber in den anderen
Kunstbereichen wurde sie durchaus
wahrgenommen. Wer sich nicht nur mit
ästhetischen Fragen auseinandersetzte,
sondern auch psychologische und vor
allem soziologische Überlegungen
einbezog, wie zum Beispiel Arnold Hauser
in seiner «Sozialgeschichte der Kunst
und Literatur», hatte Konkretes dazu
zu sagen: «Nichts bot sich der Romantik
konfliktlos dar; in allen ihren Äusserungen

spiegelt sich die Problematik ihrer
historischen Stellung und die Zerrissenheit

ihrer Gefühle. Das moralische
Leben der Menschheit spielte sich von
jeher in Konflikten und Kämpfen ab; je
differenzierter ihr soziales Sein war, um
so häufiger und heftiger waren die Zu-
sammenstösse zwischen Ich und Welt,
Trieb und Vernunft, Vergangenheit
und Gegenwart. In der Romantik aber
werden diese Konflikte zur Wesensform
des Bewusstseins. Leben und Geist,
Natur und Kultur, Geschichte und

Ewigkeit, Einsamkeit und Sozietät,
Revolution und Tradition erscheinen nicht
mehr bloss als logische Korrelate oder
als moralische Alternativen, zwischen
denen man zu wählen hat, sondern als

Möglichkeiten, die man gleichzeitig zu
verwirklichen trachtet. Sie werden
allerdings einander noch nicht dialektisch
entgegengesetzt, es wird noch keine
Synthese gesucht, in der ihre Interde-
pendenz zum Ausdruck käme, es wird
mit ihnen nur experimentiert und
gespielt.»

Formale Einheit
und offene Form
Zu fragen wäre allerdings, ob — zumindest

in Dingen der Kunst — Synthese
vielleicht doch erreicht wird, fasst man
den Begriff nicht allzu eng auf. Synthese
muss ja nicht unbedingt Verschmelzung
der Gegensätze oder ihre Aufhebung
voraussetzen; und wenn Eusebius und
Florestan gemeinsam auftreten, wenn
Ernst und Ironie gleichzeitig präsent
sind oder formale Einheit herrscht und

zugleich die Form offen bleibt, dann
liesse sich vielleicht doch von Synthese
sprechen, wenn auch von begrenzter.
Für all dies ist der Dichterliebe-Zyklus
paradigmatisch. Alles, was sich musikalisch

ereignet, hat seine Wurzel in
einem einzigen Dreiton-Motiv, eis — h
— gis, das in allen erdenklichen Varianten

die sechzehn Gesänge durchzieht,
zu vier- oder fünftönigen Gebilden
erweitert wird oder in anderer Reihenfolge

wiederkehrt oder in Umkehrung der
Intervalle und so weiter. So streng,
quasi super-klassizistisch hatte kein
Komponist der klassizistischen Ära
gearbeitet. Und andererseits die «offene»
Form. Der Zyklus hebt an mit einer
Dissonanz und endet zwar auf einer Konsonanz,

die aber etwas Scheinhaftes hat,
weil sie nur kurz angeschlagen wird,
keine wirkliche Kadenz vorausgeht und
der dissonierende Ton im vorletzten
Akkord dreimal so lang ist wie der
auflösende (Beispiel 1).

Was selten zur Sprache kommt, ist das
Doppelbödige in Schumanns Musik
generell, und ganz besonders in der
«Dichterliebe», die weder ungetrübte
Heiterkeit noch, bis auf eine Ausnahme,
unzweideutige Traurigkeit kennt, die
weder das Gefühl noch den Verstand,
weder Eusebius noch Florestan zum
Alleinherrscher macht und das literarische
Vorbild bei Jean Paul und in diesem Fall
speziell bei Heinrich Heine hat.

Unterwanderung des
Schmerzes
Der Zyklus gilt quasi als männliches
Pendant zur Chamisso-Vertonung
«Frauenliebe und Leben»; doch der
Unterschied ist so gross wie der
zwischen den beiden Dichtern. Bei Cha-
misso erzählt ein junges Mädchen eine
als real gedachte Geschichte; die
Angelegenheit kennt keine Doppeldeutigkeit,

der Dichter ist so naiv wie die
Frauengestalt, die er beschreibt, und
Schumann — weniger naiv — hat
manches nicht ohne leises Grinsen in
Musik gesetzt: «Er, der Herrlichste von
allen» — solche Verhimmelung des
Mannes musste er ironisieren, und zwar
durch aufgesetzten Pomp, ähnlich dem,
den er in Nummer 7 der Dichterliebe,
«Ich grolle nicht», entfaltete. Hier aber
gibt es keine Story. Wir erfahren zwar,
dass der Erzähler zuerst glücklich,
später unglücklich verliebt ist, aber er
selber geht zu seinen Empfindungen auf
Distanz, spielt mit ihnen, unterwandert
Schmerz mit Ironie, Glücksgefühl mit
kummervoller Stirnfalte. Zwischen
Heine und Schumann gibt es da volle
Übereinstimmung.
Wenn hingegen behauptet wird,
Schumann sei es nicht gelungen, Heines
Humor in die Musik einzubringen, oder
gar, er habe Heines Humor nicht begriffen,

so liegt das wohl daran, dass die
Sänger und ihre Klavierpartner
Schumanns Humor nicht begreifen, was
wohl wiederum damit zu erklären ist,
dass die Schumann-Biographen in der
Regel den Schumannschen Humor
nicht begriffen haben oder nicht begreifen

wollten, Heine als ruchlosen Zyniker
darstellten und Schumann als reinen
Toren, der durch seine Vertonungen —

unbewusst natürlich — die Gedichte in
eine höhere, metaphysische Sphäre
emporhob und somit verklärte. Sogar in
der zum Teil nicht einmal ganz
unbrauchbaren Schumann-Biographie
von Paula und Walter Rehberg wird
derlei vorgebracht, und dazu noch auf
höchst poesievolle Weise: «Im Feuer
seiner reinen Poetenseele hat er die für
Heine typischen Übertreibungen,
Verzerrungen und Spötteleien herausgebrannt

und die also geläuterten
Gedichte aus dem Schosse seines Ton-

Beispiel 1

Die Illustrationen zu diesem Aufsatz stammen aus englischen Populärzeitungen der 1.

Hälfte des 19. Jahrhunderts

9



Schöpfertums gleichsam wiedergeboren.»

Hier lernt man also Schumann
den Ausbrenner und Wiedergebärer
kennen, aber man möchte doch
folgende Frage aufwerfen: Warum musste
angesichts der Tatsache, dass Gedichte
ohne Übertreibungen, Verzerrungen
und Spötteleien ja hundertfach und billiger

zu haben waren, die reine Poetenseele

es sich so schwer machen, erst ein
Feuer entfachen, mittels des Feuers Un-
geläutertes läutern, um es dann in den
Schoss des Tonschöpfertums zu
katapultieren, allwo es seiner Wiedergeburt
harren kann?

Falsche Identifikation
Nun, während in früheren Zeiten die
Mehrzahl der Sänger die Dichterliebe
mit einiger Zurückhaltung im Ausdruck
vorgetragen haben, so dass der Zuhörer
die Möglichkeit hatte, Doppelbödiges
zu entdecken, pflegt man heute so viel
Gefühl und Pathos zu verströmen, dass

alles, was quasi zwischen den Noten
steht, unhörbar wird. Christoph Keller
hat in einem Essay (veröffentlicht in der
Festschrift zum 70. Geburtstag des Pia¬

nisten Sava Savoff) dargelegt, dass die
Brechtsche Forderung, der Schauspieler
solle nicht in seiner Rolle aufgehen,
sondern sie gewissermassen aus der Distanz
schildern, auch für die Wiedergabe von
Musik zu gelten habe, und in besonderem

Masse für den Vortrag von Liedern.
Als extremes Beispiel für ein falsches
Konzept, für totale Identifikation statt
Distanz, erwähnt er Fischer-Dieskaus
Wiedergabe der Schubertschen Winterreise,

und in der Tat: Der Sänger
bemüht sich ja nicht nur, ständig darauf
hinzuweisen, wie sehr ihn das Schicksal
des einsamen Wanderers rührt; er tut

auch so, als sei er der Winterreisende.
(Man muss ihm allerdings anrechnen,
dass Hermann Prey ihn da noch überboten

hat und dass er in den ersten Jahren
seiner Karriere die Schubert- und
Schumann-Zyklen wesentlich einleuchtender

und sogar erleuchtender dargestellt

hat als später.)
Die Forderung nach Distanz des Sängers
ist aber im Falle «Dichterliebe» noch
dringender zu stellen als bei den
Schubert-Zyklen, weil dieser Dichter
nicht eine Geschichte erzählt, wie der
Wanderer im Winter oder der junge
Mann, der von der schönen Müllerin
sitzen gelassen wurde. Vielmehr
müssen wir ihn uns am Schreibtisch
sitzend vorstellen, grübelnd und am
Federkiel kauend — ein bisschen Klischee
muss schon dabei sein — und seine
Fantasie schweifen lassend zum Thema
Liebe, das ihm wahrscheinlich nur
Vorwand ist, um die Gedichte, die ihm
vorschweben, in den Griff zu bekommen.
Man bedenke auch, dass die Ich-Person
die meiste Zeit über nicht von sich
selber und ihren Nöten spricht; von der
Natur ist die Rede, von Tieren und

Blumen, von Nachtigallen und von
Tauben, von Lilien, Rosen, Zypressen
und so weiter.

Fragezeichen
Der Zyklus beginnt mit einem leicht
rätselhaften Lied. Zwar ist der Text eindeutig:

Es ist Mai, alles blüht, die Vögel
singen, und die fiktive Ich-Person hat
soeben der angebeteten Dame ihre
Liebe gestanden. Aber die Musik
meldet bereits Zweifel an: Sie schwankt
zwischen Dur und Moll, die Haupttonart
fis-moll wird nur umspielt, aber
nirgends bestätigt, und das Stück schliesst

10



Beispiel 2

sozusagen mit einem Fragezeichen: mit
einer unaufgelösten Dissonanz, dem
Dominantseptakkord von fis-moll, der
indessen auf die A-dur-Tonika von Nr.
2 hinzielt (Beispiel 2). Andererseits tritt
das Grundmotiv eis — h — gis von
Anfang an in einer quasi optimistischen
Variante auf, in der der dritte Ton in der
höheren Oktave erscheint (siehe Klammer

in Beispiel2). Dies zieht auch im
Gesangspart eine Tendenz zur Aufwärtsbewegung

nach sich, die allerdings am
Schluss der ersten Strophe steckenbleibt,

sozusagen in der Luft hängt.
Aber auch die zweite Strophe bricht ab,
ohne dass der Faden wieder aufgenommen

wird, und die Musik versandet.
Schumann will uns offenbar auf allerlei
Überraschungen vorbereiten, vor allem
darauf, dass nichts so ist, wie es scheint,
und nichts so scheint, wie es ist.

Allgegenwärtige Tränen
«Der Himmel hat eine Träne geweint»,
heisst es bei Rückert, aber ich zitiere das

nur, um die Aufmerksamkeit auf die
Tatsache zu lenken, dass in der Ära der
Romantik die Tränen sehr locker sassen
und dass eben nicht nur die Menschen,
die Tiere, die Blumen und so weiter
weinten, sondern auch der Himmel,
und so kommen die Tränen auch häufig
in der «Dichterliebe» vor, was dann
eben auch Sänger und Pianisten zum
Weinen bringt. Aber so tragisch, wie
man meint, waren die Anlässe gar nicht,
und man weint ja auch vor Rührung
oder vor Freude, oder weil man gerade
Zwiebeln schält, und in Nummer zwei
der «Dichterliebe» werden die Tränen
bereits als selbstverständliche und
permanente Institution behandelt; es wird
nur noch gesagt, was aus ihnen hervorgeht:

«Aus meinen Tränen spriessen /
viel blühende Blumen hervor, / und
meine Seufzer werden / ein Nachtigallenchor».

In den Nummern 4, 5 und 6 wird das
Intervall der Terz, das neben dem der
Sekund das Hauptmotiv bildet, zur
dominierenden Zelle des Geschehens,
während andrerseits ein scharfer Kontrast

zwischen 5 und 6 entsteht insofern,
als plötzlich die Dynamik wechselt.
Waren die ersten fünf Lieder quasi
auf Zimmerlautstärke eingepegelt, so
dröhnt es jetzt mit voller Kraft: vom
«Rhein, vom heiligen Strome» ist da
die Rede und vom «grossen, heiligen
Köln», und Heines augenzwinkerndes

Beispiel 4

Pathos geht ungemindert in die Musik
ein (Beispiel 3).
Vor dem aus unerfindlichen Gründen
populär gewordenen Lied Nr. 7, «Ich
grolle nicht», versagen leider auch jene
Sänger, die im allgemeinen versuchen,
den Absichten des Komponisten
entgegenzukommen. Sie gehen nicht nach
der Musik, sondern bringen von
Anfang an einen schmerzlichen
Ausdruck in den Gesang. Gerade den wollte
Schumann jedoch verhindern: Er
begnügte sich nicht damit, Heines Sar-
kasmus in die Musik einzubringen,
sondern lässt den Erzähler mit seinem
angeblichen Nicht-Grollen auch noch
prunken, lässt ihn quasi an die Rampe
kommen und eine Arie im Donizetti-
Stil ins Publikum schmettern: die
Um-ta-ta-Begleitung im Klavier weist
darauf hin (Beispiel 4). Und bedenkt
man, dass Schumann im allgemeinen

Wiederholungen einzelner Sätze oder
Satzteile vermied, dann muss es doch
verwundern, dass in diesem Lied das
«Ich grolle nicht» im ganzen sechsmal
vorkommt (bei Heine nur zweimal).
Eine andere Funktion haben die
Textwiederholungen in Nr. 9, «Das ist ein
Flöten und Geigen». Der Erzähler muss

i entweder unter einer Zwangsneurose
leiden oder ist ein Masochist. Seine
Geliebte feiert Hochzeit mit einem anderen,

und er, anstatt sie endgültig
abzuhaken, fühlt sich gedrängt, dabei zu
sein, beziehungsweise im Versteckten
die Sache zu beobachten und dem Hoch-
zeitslärm zu lauschen. Und unter Zwang
auch wiederholt er seine Worte, offenbar

um sie sich einzuhämmern. Hinzu
kommt, dass der Klavierpart aus
ununterbrochenen 16tel-Ketten besteht:
Auch hier herrscht ein Zwang. Man
könnte von einem perpetuum mobile
sprechen, gäbe es nicht schliesslich
doch noch einen Abschluss, der übrigens

fast wörtlich im dritten Satz der
Zweiten Mahler-Symphonie,
beziehungsweise im entsprechenden Lied
von Antoni Fischpredigt wiederkehrt.
(Beispiel 5).
Der Klavierpart spielt in diesem Zyklus
eine noch wichtigere Rolle als in vielen
anderen Liedkompositionen
Schumanns; man könnte geradezu von
Klavierstücken mit Gesangsbegleitung
sprechen. Denn in den meisten Fällen
eignet sich das für Stimme Komponierte
wegen der vielen Tonwiederholungen
und kleinen Schritte nicht für expressives

Singen, und wenn es dennoch
geschieht, wirkt es etwa wie wenn man
mit grossem Hoftheaterpathos «Guten
Morgen, wie geht's» deklamiert.
Offensichtlich soll der Sänger den Text bringen

und der Pianist die Textvertonung.
Noch ein anderes scheint meine These,
Schumann habe einen distanzierten
Gesang erhofft, zu bestätigen. Er hat die
Dichterliebe, immerhin einen Männerzyklus,

einer Sängerin, der von ihm wie
auch von Wagner sehr bewunderten
Wilhelmine Schröder-Devrient gewidmet,

offenbar, weil er mit gutem Grund
annahm, eine Frau würde nicht so leicht
in Gefahr kommen, sich mit dem Erzähler

oder dem Dichter zu identifizieren.

Pausen als Hauptsache
In Nr. 13 wird wieder einmal geweint,
diesmal heftiger als sonst und fast
könnte man meinen: ohne versteckte

Schumann.

11



Ironie. Es knüpft an Nr. 2 an, in dem
schon im ersten Vers von Tränen die
Rede ist, beginnt wie dort mit
Tonwiederholungen nebst Halbtonschritt im
zweiten Takt, während die Fortsetzung
eine andere ist (Beispiel 6 bzw. 2). Die
Verse werden nicht mehr abgerundet,
die Phrasen brechen unvermittelt ab,
machen Platz für ein Element, das sonst
keine Rolle zu spielen pflegt: die Stille.
Tatsächlich dominiert zumindest in den
beiden ersten Strophen nicht der
Gesang, auch nicht das Klavier, sondern
ein ausgeklügeltes System von mehr
oder weniger langen Pausen: das Nicht-
Klingende generiert die Atmosphäre
des Liedes, eine Atmosphäre von äus-
serster Trostlosigkeit, wobei übrigens
Schumann als an Jean Paul geschulter
Dialektiker die Antithese, die die These
verstärkt, nicht vergass: In der dritten
Strophe ist das Nicht-Klingende ausgespart.

Indem nun Schumann alles Expressive
in die Pausen verlegte, hat er es sich
keineswegs leichtgemacht. Um nämlich
Stille zur Hauptsache zu machen,
musste er der Nichtstille, anders gesagt,
dem Klingenden, eine Nebenrolle
zuerteilen. So ist der Gesangspart strikt
rezitativisch gehalten, vermeidet überdies
melodische Schritte und begnügt sich
grösstenteils mit Tonwiederholungen,
verhindert also alles Ausdruckshafte.
(Dass es heutigen Sängern gelingt,
dennoch wehleidig zu klingen, konnte
Schumann nicht ahnen, sonst hätte er
sich gewiss ein radikaleres Mittel, derlei
zu verhindern, einfallen lassen.) Der
Klavierpart besteht aus knappen
rhythmischen Figuren, die durchgehend stac-

<
(0i cato, also extrem kurz, gestochen ge-

spielt werden sollen, quasi durchlöchert,

jjf Hinzu kommt, dass zumindest in den

V# ersten beiden Strophen Klavier und
Gesang nie zusammengehen, und da bis
auf einen einzigen, akzentuierten
Akkord alles im piano, beziehungsweise
pianissimo erklingen soll, kann man

0) wohl mit Fug bei diesem Lied von

n

8

Jj «Stille mit Unterbrechungen» sprechen
(Beispiel 6). Was da noch erklingt, hat
etwas Künstliches, Irreales. Es handelt

£ ä sich ja um einen Traum; Wirklichkeit
0> ^ wird hier nicht einmal mehr fingiert.
S "O Um so erstaunlicher, dass das Stück
jg § gründlicher noch als die übrigen miss-

H verstanden wird. Die Sänger machen
aus dem Rezitativ ein tränenreiches

0)
5
(A

Beispiel 6

Arioso und wetteifern mit den jeweiligen

Klavierpartnern um die Verkürzung
der Pausen, so dass Stille gar nicht erst
aufkommen kann. Manche der Pianisten

wiederum machen sich noch nicht
einmal die Mühe, die staccato-Figura-
tionen staccato zu spielen, und einige
der Sänger missachten Schumanns
piano- und pianissimo-Vorschriften, am
drastischsten Fischer-Dieskau, der
gegen Schluss an Stelle eines winzigen
crescendo und descrescendo mit gewaltiger

Steigerung in den forte-Bereich
vorstösst.
Nun darf man das Lied Nr. 13 nicht
isoliert betrachten; das folgende,
«Allnächtlich im Traume seh' ich dich», ist
die notwendige Ergänzung, nicht nur
weil es sich hier ebenfalls um einen
Traum handelt (sowie die unvermeidlichen

Tränen), sondern vor allem, weil
es offensichtlich als Satyrspiel nach der
Tragödie gedacht ist. Schumann hätte
vielleicht gesagt, weil nach dem
lyrisch gestimmten Eusebius der gern
etwas zynische Florestan zu Wort
kommen muss. So werden bei Heine
die Tränen in «Perlentränentröpfchen»
verwandelt; und die Rede ist von süssen
Füssen, von einem Strauss von Zypressen

und ähnlichen Preziosa.
Dementsprechend ist auch Schumanns Vertonung

nicht gerade seriös. Die Parallelität
zwischen den beiden Liedern geht bis
ins Formale. Bei beiden setzt sofort der
Gesang ein, und die ersten zwei
Strophen sind jeweils piano vorzutragen,
während bei der dritten pp vorgeschrieben

ist.

Was ist im Sarg?
Den Abschluss des Zyklus bildet ein
Sarg, der grösser ist als das Heidelberger
Fass und nur von zwölf Riesen getragen
und ins Meer versenkt werden kann. In
diesem Sarg möchte der Erzähler seine
Liebe und seinen Schmerz deponieren.
Kein Wunder, dass Schumann von
diesem traurig-grotesken Gedicht in
besonderem Masse inspiriert wurde.
Der schmerzliche Ton des Klavier-
Epilogs lässt vermuten, dass Schumann
mehr als nur den (vermutlich fiktiven)
Liebeskummer des (vielleicht auch
fiktiven) Dichters im Auge hatte; es
musste mehr als das gemeint sein,
Grösseres, Relevanteres, von nicht nur
privatem Interesse. Könnte man nicht
denken, dass er, mit seinem wachsenden

Pessimismus, auch etwas in jenem
Sarg begraben hat, z.B. seine Hoffnung
auf eine siegreiche Revolution?

WolfRosenberg

12


	Paradox, Doppelbödigkeit und Ironie in der "Dichterliebe" = Paradoxe, ambiguïté et ironie dans le "Dichterliebe"

