
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1987)

Heft: 13

Artikel: Laudatio für Hans Ulrich Lehmann = Eloge de Hans Ulrich Lehmann

Autor: Lachenmann, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(0

I
m

D
</>

C
(0

(0
Ö
3
m

cc
n
E
JC
V

3=
®c
2? «°x
w

Laudatio für Hans Ulrich Lehmann
Der folgende Text basiert auf der Rede, die Helmut Lachenmann
anlässlich eines Konzerts zum 50. Geburtstag von Hans Ulrich
Lehmann hielt, welches am 18. Mai 1987 vom Musikpodium der Stadt
Zürich veranstaltet wurde. Lachenmann weiss sich mit Lehmann in
der Verweigerung gegenüber der Illusion einer funktionierenden
Musiksprache einig. Statt sich den philharmonischen Hörritualen
anzupassen, soll die Musik zu einer radikalen Neusensibilisierung
der Wahrnehmung führen; sie soll die Wahrnehmung befreien von
der Anklammerung an eine obsolet gewordene Musiksprache und
hinführen zu einem - scheinbar voraussetzungslosen - sprachlosen

Abtasten des klingenden Objekts. Lachenmann charakterisiert
Lehmann als einen Komponisten, der aus dieser Haltung heraus auf
den schnellen Querfeldeinweg zum Hörer verzichtet, dessen Musik
auf sanfte Weise rabiat und expressiv, zugleich intensiv und
undramatisch ist. Die grosszügig in die Zeit ausgelegten Klangfelder
bezeichnet er als «Landschaften für Erkundungsgänge, in denen das
Abenteuer des Entdeckens selbst so etwas wie ein expressives
Programm geworden ist».

@ ,o,e d.—>ISÏGexte "^ concert •""'"TST
mann à • <« Zuri<;h """lin se

sä« d'accord avec Loh

deäa peäcepäon^l^ devem^pääpääräänjä^ypp^gsä-ääe^äbij«

sonore. Lachenmann caratude renonce a abojJ®slque est calme-

ment furieuse et exp largement étalés d ,s|>aVenture ded'un coup ,,audit®"r'orëss.ve, à la foi» »ntens
,e temps comme

äesäääänps scä.res ÏT. lespnels l'a.en.ure de

«des paysage® «"-
Sa découverte est
expressif»

Von Helmut Lachenmann
«Wovon man nicht reden kann, darüber
muss man schweigen» — oder eine
Laudatio halten. Aber kann man denn über
die künstlerische Bedeutung eines

Zeitgenossen, an den man glaubt, reden,
ohne sich vor der Zukunft so oder so zu
blamieren, die sich als lebendige doch
darin erst bewährt, dass sie ihre Leitbilder

nachher doch wieder auf ihre
eigene, ganz andere Weise neu für sich
entdeckt. Und — noch absurder: kann
man überhaupt über einen Freund mit
feiernden Worten reden, selbst und
gerade wenn menschliche und künstlerische

Verbundenheit ineinander aufgehen,

so wie ich es mit Hans Ulrich
Lehmann empfinde?
Indessen: worüber sonst könnte ich
reden bei diesem Anlass, wenn nicht
über meine eigenen Erfahrungen und
meine Beziehung zum Künstler und

zum Menschen Lehmann?
Schwierig ist es allemal, wenn nicht gar
unmöglich, denn bisher zwischen uns
Unausgesprochenes wird auf unbefriedigende

Weise ans Licht gezerrt — die
durch inflationäre Abnutzung
verursachte Sprachlosigkeit unserer Sprache
ist dazu gerade noch gut genug, und sei

es auch nur für eine «Laudatio» anlässlich

der Ankunft in einem so unreifen
Lebensalter wie dem am 50. Geburtstag
erreichten, an dem alles mögliche
«geleistet» sein mag und die wahren Ziele
zugleich ferner gerückt scheinen denn
je zuvor.

Das Gesellschaftsspiel der Ehrung in
der Öffentlichkeit hat also seinen Sinn

nur als in seiner Hilflosigkeit
durchschautes. Ein Hans Ulrich Lehmann ist

zu stolz, d.h. zu bescheiden, um Festrituale

mit ihren wie selbstverständlich
unterstellten Eitelkeiten ernster zu
nehmen, als sie es verdienen, und er ist
vermutlich zu beschäftigt, um über
deren Problematik lange zu philosophieren.

Und so lässt er sich geduldig feiern
und lobpreisen. Schliesslich kennt er
sich selbst am besten, seine Kräfte und
seine Schwächen, seine offenen und
seine verschlossenen Seiten, ist sowieso
nie zufrieden, und — wer weiss —

vielleicht gelegentlich zerfallen mit sich
selbst, und doch (und auch das weiss er)
fest gegründet in sich, und er wird sich
seine Widersprüche nicht nehmen und
sich in seiner inneren Ruhe und Unruhe
nicht stören lassen. Und indem er mich
den Lobgesang absolvieren lässt, holt er
sich einen nicht weniger widersprüchlichen

Leidensgenossen, von dem er
weiss, dass er solchen Feiern ähnlich
höflich und skeptisch gegenübersteht
wie er selbst.
Was Lehmann für diese Stadt, für dieses
Land und für seine Kultur und für
diejenigen bedeutet, die ihm dieses Fest
ausrichten, das mag in Form von Fakten
von Anderen beschreibbar sein. Die
Ausstrahlung aber, aus der alles

kommt, das in seiner näheren und
weiteren Umgebung als kostbar, aber viel-

4



leicht auch als unbequem Empfundene
(was weiss ich schon davon, ausser dass
ein Prophet in seinem Land nichts gilt
und weniger gefordert als viel lieber
befördert, und im besten Fall von sich
selbst wegverehrt wird) — jene
Substanz also, an der auch ich als Fernerstehender

teilhabe, von der heute die Rede
und über die zugleich zu schweigen sein
sollte: die ist für mich an seiner Erscheinung

als Komponist unmissverständli-
cher herauszulesen als aus allen Ver-

Hans Ulrich Lehmann

diensten in Funktionen, zu denen er
sich hergegeben hat — hergegeben übrigens

ohne Wenn und Aber als einer, der
bereit ist (nach den Worten Mahlers),
eher das «Theater» (diesmal im
übertragenen Sinn zu pflegen und sich
zu ruinieren, als umgekehrt.
Vielleicht heisst die Brücke vom äusseren

Ritual zu jenem Wesentlichen und
unsere Verbundenheit Bestimmenden:
«Empfindung» als zentrale Kategorie
des Musik-Erlebens, und die Pfeiler dieser

Brücke hüben und drüben heissen
Empfindsamkeit und Empfindlichkeit.
Aber gerade die Empfindlichkeit wehrt
sich wohl schon jetzt gegen Psychologisierungen,

und ich ziehe eine andere
Beobachtung — etwas weiter weg von
seiner unmittelbaren Person — heran,
blicke nicht auf ihn, sondern auf seine
Musik und sage, die Brücke zum
tatsächlich zu Feiernden und zugleich zu
Verhüllenden heisst «Struktur» des
Klingenden, und ihre Pfeiler heissen
Wahrung der Form äusserlich und
Wahrnehmung von Formen innerlich.
Struktur des Klingenden: der in der
Musik unserer Zeit ins Bewusstsein
gerückte Strukturbegriff schien nach dem

Zweiten Weltkrieg ein Schlüssel geworden

zu sein zu befreiten, aus Konventionen

entkrusteten Gestaltungs- und Hör-
prinzipien. Er bedeutete vor dreissig
Jahren, als Lehmann noch studierte:
rigoroses Organisieren der musikalischen
Mittel und weithin rational gesteuerte
Gliederung von Klangraum und
Zeitraum. Dem wurde ein eher sprachanalog
verstandener und praktizierter
konventioneller Musikbegriff geopfert, an den
sich gleichwohl bis heute ein verunsi¬

chertes Publikum klammert, fest
entschlossen, sich seine gewohnten
philharmonischen Hörrituale nicht zersetzen

zu lassen. Jenes strukturelle
Denken aber gab die alte Geborgenheit
preis, die längst sich als Scheingeborgenheit

verraten hatte. Es wandte sich
an ein anderes Hören, ein Hören, das

Musik nicht als vertraute «Sprache»,
sondern als eine Klangerfahrung
versteht, die dem Komponisten manchmal
nicht weniger fremd war als dem Hörer.
(Die Entstehungsgeschichte der Bou-
lez'schen «Structures» ist ein Zeugnis
dieses Umdenkens.) Das «andere
Hören» konnte sich also nicht auf dem
zwar komplizierten, aber unter bürgerlichen

Bedingungen einwandfrei
funktionierenden Niveau einer intakten
«Sprache» wie vordem zurecht finden;
es rekurrierte aufs zunächst
orientierungslose Registrieren, aufs Abtasten
unbekannter Klangräume — eben auf
offene, nicht abgesicherte
Wahrnehmungsprozesse. Diese waren (und sind)
zugleich einfach und kompliziert.
Einfach, weil sie als akustisch geregelte
Ereignisse von jedem mit Ohren begabten
Vernunftwesen scheinbar vorausset¬

zungslos aufgenommen werden können,

kompliziert aber, weil solche Vor-
aussetzungslosigkeit eine Fiktion ist,
welche nicht einfach sich im Abschütteln

der bislang gepflegten Gewohnheiten

verwirklichte, sondern allenfalls
korrigiert werden kann durch deren
Überwindung, besser: durch deren
Aufhebung. Aufheben im Hegeischen
Sinne heisst aber: als Erkanntes bewahren.

Und im verändernden Bewahren
jener Wahrnehmungskunst, so dass sie
übers sprachanaloge Mitvollziehen
hinaus als Abtastvorgang, als abenteuerliche

Entdeckungsreise in die Struktur
neuer wie traditioneller Musik möglich
wurde, und auch aus dem populärsten
historischen musikalischen Kunstwerk
immer von neuem ein unbekanntes
Objekt macht, vollzog sich jener Bruch
mit den Erwartungen einer Gesellschaft,

die ja gar nicht hören, sondern
auf erprobt-bewährte Weise sich selbst
gemessen wollte.
Heute, im Jahr 1987, scheint dieser
strukturelle Ansatz die philharmonischen

Hörgewohnheiten nicht im
geringsten ernstlich gefährdet zu haben.
Im Gegenteil, er hat sich seinerseits von
der Übermacht regressiver Gelüste und
Bedürfnisse erbärmlich korrumpieren
lassen, er hat sich als surrealistische
Idylle ein Plätzchen zum Überleben in
der alten dahinmodernden Kultur zuteilen

lassen, verkommt so weithin als
dekorativer Manierismus, als negative
Idylle, als kulturelles Schreckgespenst
vom Dienst. Wenige Komponisten
unserer Generation gibt es, die jene
Chance des «anderen Hörens», nämlich
der radikalen Neusensibilisierung der
Wahrnehmung als sprachloses Abtasten
des klingenden Objekts, seiner
akustischen Anatomie, eben seiner Struktur,

nicht nur begriffen, sondern auch
konsequent ergriffen haben, und zwar
nicht bloss als vorläufiges esoterisches
Überwintern im Elfenbeinturm eines fe-
tischisierten Materialbegriffs, welches
den Hörer weniger zu faszinieren als
einzuschüchtern vermag, bis eben
irgendwann wieder doch eine dem Publikum

«angewöhnte» intakte Illusion
einer funktionierenden Musiksprache
die verlorenen bzw. museumsreif
gewordenen philharmonischen Rituale
ersetzt habe: alter Wein sozusagen in
neuen Schläuchen, ohne Rücksicht
darauf, dass alter Wein in solch modernen

Abfüllungen nur als gepanschter
zur Verfügung steht.
Wenige gibt es, die verstanden haben,
dass die Sensibilität gegenüber der
Evidenz des Klingenden als einem Erlebnis,

welches sich der gesellschaftlichen
Verwaltetheit entzieht und so an unsere
Unfreiheit und Bestimmung zur Freiheit

zugleich erinnert, dass solche Sensibilität

nicht bloss Mittel, sondern tief in
uns eingreifender Zweck von Kunst
sein muss in einer Gesellschaft, deren
Gefährdung nicht einfach in ihrer
selbstverschuldeten Bedrohtheit besteht,
sondern in ihrer Unsensibilität: in ihrer
Verdrängung solcher Bedrohtheit zugunsten

einer Zuflucht in die nicht weiter
befragte Illusion eines intakten, ver-

5



harmlosenden Menschen- und
Gesellschaftsbildes, so wie es nicht zuletzt im
Konzertsaal gepflegt wird.
Wenige in diesem Sinne sensible und
zugleich präzise reagierende Komponisten

gibt es — und lange Zeit kannte ich
nur einen: Luigi Nono —, und insofern
sie ihre Erkenntnis konsequent umsetzen

und auf den schnellen Querfeldeinweg
zürn Hörer vermittels

erfolgversprechender Effekte und Affekte
verzichten, und wenn sie nicht gerade das
zweifelhafte Glück haben, positiv
missverstanden zu werden, bezahlen sie
solche Konsequenz mit Einsamkeit.
Einsamkeit mitten unter all den
Menschen, von denen sie gleichwohl
vermutlich respektiert, gar geliebt und
dennoch abgeschoben werden, und falls
Sie's nicht schon längst gemerkt haben
sollten, die Rede war schon die ganze
Zeit von Hans Ulrich Lehmann.
Musik, welche dem falschen intakten
Sprachwahn die unmittelbare Wahrnehmung

mit ihrer ungesättigten
Beziehungsvielfalt entgegensetzt, ist
utopisch. Wer neben der Reinheit des Tons
nicht nur auch an die Reinheit des präzis
eingesetzten Geräusches, sondern auch
an die musikalische Funktionskraft des

«Unreinen», Unpolierten glaubt, wer
in eine Flöte blasen lässt, um die
Luftschwankungen mit ihren teils berechenbaren,

teils unberechenbaren Geräuschnuancen

zum Gegenstand bewusster
Wahrnehmung zu machen und um von
dorther Beziehungen zu anderen
Wahrnehmbarkeiten und so ungewohnten
Zusammenhang zu stiften, und wer so
an die Sensibilität des wahrnehmenden
Geistes appelliert und zugleich der
philharmonischen Vereinnahmung durch
die herrschende Trägheit der Gewohnheit

sich widersetzt, ist ein Utopist.
Aber solche Utopie ist die einzige
realistische Antwort auf die Realität des
Illusionskultes eines in dieser Hinsicht mit
Illusionen sehr realistisch handelnden
selbstbetrügerischen Kulturbetriebes.
Die Beschwörung solcher Utopie als

Antwort einer Geisteshaltung, die
gewiss unter der Abgestumpftheit
unseres Kulturlebens leidet, aber ohne
Selbstmitleid auf ihrer eigenen Vision
beharrt, sie nicht unter dem Druck der
feindseligen Bequemlichkeit preisgibt,
sondern die ihren Diamanten schleift,
so wie es Strawinsky über Webern
gesagt hat, — solche Beschwörung von
Utopie bedeutet zugleich realistisches
Angebot des befreiten bzw. befreienden
bzw. an die ständig neu zu gewinnende
Freiheit erinnernden Hörens. Ein
solches Angebot, ohne
hereingeschmuggelte querfeldeinkontaktschaf-
fende, kommunikationserschleichende,
falsch idyllisierende Rhetorik (die ja
alles wieder verwässern würde) : das ist
für mich die Musik Hans Ulrich
Lehmanns.

Herkommend aus einem wohl eher
wenn nicht ornamental, so doch figura-
tiv geprägten Strukturdenken, mit
expressionistischen Hinter- oder Vordertüren,

wie es das Boulezsche Beispiel
vermutlich bewirkte, hat sich Lehmann
stilistisch nicht bloss verselbständigt,

sondern nachgerade abgekapselt und
ein unverwechselbares Idiom entwik-
kelt, in dem der bewusste oder unbe-
wusste Einfluss von Boulez aufgehoben,
ja als scholastischer Alptraum völlig ab-
gestossen erscheint, und welches
zugleich fast beiläufig in einzelnen Aspekten

eine Haltung vorwegnimmt, zu der
Luigi Nono in einer völlig anderen,
nicht vergleichbaren Entwicklung
seiner Mittel in den letzten Jahren erst
hingefunden hat: Grosszügig in die Zeit
ausgelegte Klangfelder, als Landschaft
für Erkundungsgänge des Hörens, in
denen — quasi hinter Lyrismen
versteckt — das Abenteuer des Entdeckens
selbst so etwas wie ein expressives
Programm geworden ist. Als Praxis der
permanent möglichen Brechung des
instrumentalen oder vokalen Klangs, die nie
zur selbstvergessenen Idylle, aber auch
nie zum surrealen Gag verkommt, ist
die Musik Lehmanns auf sanfte Weise
rabiat und expressiv. Rabiat nicht nur in
ihrer unerbittlichen Massgerechtheit in
allen Dimensionen, die' dem Hörer
nichts schenkt, seine Konzentration
fordert und ihn im Weigerungsfalle achtlos
fallen lässt (— wie oft meinen Hörer, sie
würden beim Hören abschalten und
merken nicht, dass es die Musik war,
die ihrerseits sie abgeschaltet hat!),
expressiv aber, weil diese Musik die
altvertrauten und zugleich aufgegebenen
Kategorien nicht vergessen hat, sondern
ihnen in jedem Stück auf andere Weise
nachzutrauern scheint. Der lineare Verlauf

als heimliche übergeordnete Su-
permelodie und als insgesamt schlüssiger

Gestus hat für mich bei ihm immer
den Charakter einer einzigen, wenn
nicht sprechenden so doch stumm
beredten Bewegung, die ich nur unter
Vorbehalt lyrisch nenne, weil das zur ge-
schmäcklerischen Apostrophierung dessen

führt, was nicht affektiv, sondern
wachsam und aktiv gehört und verfolgt
sein will.
Dem dient die typisch Lehmannsche,
zugleich grosszügige und sparsame
Notation, ein für mich einmaliger Fall von
unprätentiöser, pragmatischer und
zugleich in ihrer Offenheit die Kostbarkeit
der Klangsituation bewusstmachender
Fixierung der Aktionen, eine dialektisch

funktionierende Sparsamkeit bei
der Definition der Rahmenbedingungen
des Klingenden, um dieses sich umso
verschwenderischer klingend entfalten,
durchhören und in Beziehungen setzen
zu lassen, dabei Graphisches ebenso wie
sprachlich Umschreibendes sinnvoll
vereinend, geheimnisvolle Offenheit
von Zeichen, wo anderswo struktureller
Manierismus im überflüssigen Zeichengestrüpp

nur allzuoft als offenes
Geheimnis von Leerlaufsich entlarvt.
Es gibt, nicht bloss bei Mozart und bei
Webern, sondern auch bei Beethoven
eine Magie der äusserlichen Klarheit bis
an den Rand der Kahlheit, welche nichts
ist als der Freiraum, in welchem das
Unbekannte ohne Zwielicht angeleuchtet
und so erst in seiner Tiefe erkennbar,
bewusst gemacht wird. Diese Magie des
Einfachen (— aber wir wissen, der
Begriff der Einfachkeit mit dem albernen

6



PPP post

*xor t.v tiSL. *ikr.Wjrjgttg CUwaiO»» EiAtt*m«fit. ip«*srL».

I*
Ausschnitt aus: «sich fragend nach frühester Erinnerung» für Blockßötenquartett (1985), © Edition Gravis, BadSchwalbach EG 34

ppp —
S4t>V XO<-fc

Zusatz «neu» ist bereits von den
Schnellen-Slogan-Brütern in idiotischen
Beschlag genommen worden — diese
Magie, die paradoxerweise ein Produkt
der Vernunft ist und mit ihr eine Koalition

eingegangen ist, wirkt im Werk
Lehmanns und macht seine Sprache, so
sehr sie sich im Trubel der derniers cris
zu verbergen scheint, letztlich universal.

Solche Universalität allerdings ist nicht
jene vordergründig weltläufige des

«ganzen Menschen», denn Lehmanns
Musik ist nicht vielseitig in dem Sinne,
dass sie im Lauf der Zeit all den ehrwürdigen

Werk- und Besetzungsgattungen
zwischen Oper, Symphonie,
Streichquartett etc. ihren Anstandsbesuch
abstattet, um das entsprechende Trauma
im Seelenleben des Komponisten
abzuhaken, auch nicht vielseitig derart, dass
der Hörer sich in allen seinen
Seelenhaltungen darin wiedererkennt — vor
allem die extrovertierten und die
masslosen, dramatischen Varianten, die
auch menschlicher Ton sind, die fehlen
ganz, ihnen scheint diese Musik zu
misstrauen. Aber schliesslich ist die
Seelenhaltung von Musik niemals expressives
Ziel, sondern eine Voraussetzung, die
dem genauen auditiven «Schauen»
dient, also dem rein musikalischen
Aspekt, hinter dem jeglicher Affekt so
oder so weit zurückbleibt. (Welche
Musik ist reicher, diejenige Rachmani-
nows oder diejenige Haydns?
Es gibt indes ein Moment in Lehmanns
Schaffen, das begrenzend zu wirken
scheint und doch produktiv und nicht
zu trennen ist vom Idiom seiner Musik,
und hier wage ich mich doch für einen
Moment auf die Brücke zwischen
Empfindsamkeit und Empfindlichkeit: denn
ich meine ein Moment des Expressiv-
Vorsichtigen: das Moment des Scheuen
als Voraussetzung für jenes auditive
Schauen, also nicht einfach als
Berührungsangst vorm nicht Beherrschbaren,
aber als eine Art prophylaktischer
technischer Hygiene, die ich selbst voll
Respekt spüre und aus einer gewissen,
schwer zügelbaren eigenen, vielleicht
barbarischen Abenteuerlust als Komponist

nicht nachvollziehe.
Universalität der Lehmannschen Musik
also nicht als diejenige des in allen
seinen Höhen und Tiefen sich ausdrük-
kenden «ganzen Menschen», sondern
als Produkt einer Klangmagie, die sich

im Sinne des Lukacs'schen Wortspiels,
von dem der Begriff des «ganzen
Menschen» entlehnt ist, sich stattdessen an
den Menschen ganz wendet.
Zum «ganzen Menschen» gehört
schliesslich auch seine historische,
gesellschaftliche, landschaftliche
Begrenztheit, und die Universalität Bachs
etwa ist nicht die seiner professionellen
Vielseitigkeit, sondern die seiner
strukturellen Radikalität. Erst als «Mensch
ganz» in der Totalität der Wahrnehmung,

die nicht nur «ganz Ohr»,
sondern über diesen seitlichen Eingang
zum Menschen «ganz Geist», wachsamer

Geist ist, überwinden wir unsere
Schranken und treten mit uns selbst
und dem Mitmenschen als dem mit uns
Lauschenden und Betroffenen in
Verbindung und so zugleich — um Stra-
winsky zu bemühen — «in Verbindung
mit dem Höchsten». Weil, wenn schon
nicht Lehmann selbst, so doch seine
Musik, die in ihm, dem Vielbeschäftigten,

vermutlich ihr Eigenleben führt,
von dieser Universalität bei aller
Begrenztheit der gewählten Ausdrucksmittel,

die so selten bis zum Orchesterapparat

vordringen, sehr wohl weiss, ist
seine Musik so sicher und zugleich
locker in ihrem Gestus und als im Witt-
gensteinschen Sinne «schweigender»
Ausdruck vom «ganzen Menschen» für
den wahrnehmenden «Menschen ganz»
so festgegründet in sich.
Lehmanns Werke wirken auf mich
gleichzeitig intensiv und undramatisch.
Sie sind poetisch um nicht ausdruckslos
zu sein in seiner Kultur, die den Begriff
des «Ausdruckslosen» schon wieder dä-
monisiert, d.h. domestiziert hat. Aber
hinter solcher Poesie verbirgt sich und
erschliesst sich jene zweite Poesie, in
der Strukturhaftigkeit der behutsam
beschworenen klingenden Materie, deren
bewusste Wahrnehmung zum
Ausbruch aus dem Käfig des vergesellschafteten

Hörens wird. Nichts Destruktives
haftet an diesem Prozess, und indem
Lehmanns Musik dabei die «Form
wahrt», sprengt sie so erst recht die
klingenden Formen, lässt gar — selbst oft
ganz passiv — die Formen sich selbst

sprengen.
Nicht nur als Freund, sondern als

komponierender Utopist gleich ihm,
wünsche ich uns allen ein tieferes
Eindringen dieser Musik ins allgemeine
ästhetische Bewusstsein, und dies schon

deshalb ganz eigennützig, weil ich selbst
im Grunde auf den in solchem Sinne
sensibilisierten und wachsam auf die
Zwischentöne achtenden Hörer
angewiesen bin. Er selbst tut in Verbindung
mit seiner Musik wenig oder nichts
dazu, so wie es eben seiner bescheideneitlen

menschlichen Hygiene entspricht,
die mir bei ihm manchmal wie ein schon
fast manieriert gepflegtes Laster
vorkommt, und die sicher auch manchem
hier schon zu schaffen gemacht hat,
zumal sie einen heimlich in der Sache
kämpferischen Aspekt hat. Leute von
der Lehmannschen vielschichtigen
Liebenswürdigkeit gehen — ob sie wollen
oder nicht — wie ein offenes Rasiermesser

durch die Welt, und die Liebenswürdigkeit

besteht dann eben darin, dass er
einem den Rücken bzw. die stumpfe
Seite zukehrt.
Nicht als Utopist, sondern als Realist
und im Blick auf diese Wirklichkeit aber
bin ich glücklich, dass es in einer kulturell

so verunsicherten bzw. falsch
versicherten Gesellschaft eine solche in sich
ruhende und zugleich gärende Erscheinung

gibt. Seine Zeit wird kommen,
und für die, die ihn kennen und sich mit
ihm und seiner Musik
auseinandersetzen, ist sie schon da. Und ich
nehme diese Möglichkeit heute wahr,
einem grossen Musiker und kostbaren
Menschen zu danken, der durch seine
komplizierte Präsenz, durch sein
Wirken und Schaffen ein Beispiel gibt
von Treue zu den höchsten Ansprüchen
an sich selbst, von der Treue zur Utopie
mitten in einer utopiefeindlichen, dafür
umso mehr illusionssüchtigen Realität,
und der dabei die Form so wahrt, dass
sich die Wahrnehmung neu formt und
über die Strukturen des Klingenden
hinaus in die Strukturen in uns und um
uns eindringt. Seine Werke sind für
mich Bruchstücke eines noch längst
nicht erschlossenen geheimnisvollen,
und nur ihm zugänglichen Steinbruchs,
und so viel sie auch von dessen Geheimnissen

ahnen lassen, so überraschend
und interessant wird doch jeder neue
herübergebrachte Stein sein. Ich
wünsche ihm und uns, dass er die Zeit
und Kraft findet, diesen seinen Steinbruch

ausgiebig zu begehen. Vom
Gebäude, das er so errichtet, werden
einmal andere zu reden haben.

Helmut Lachenmann

7


	Laudatio für Hans Ulrich Lehmann = Eloge de Hans Ulrich Lehmann

