
Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkünstlerverein

Band: - (1984)

Heft: 1

Artikel: Musiktherapie als Droge oder Wer therapiert die Therapeuten? = La
musicothérapie comme drogue ou Qui peut faire la thérapie des
thérapeutes?

Autor: Nyffeler, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AMusiktherapie als Droge oder Wer therapiert die Therapeuten?
Irrationalistische Strömungen sind derzeit auch in der Musik hoch im Kurs.
Da gibt es Bücher mit Titeln wie «Durch Musik zum Selbst» oder «Die Welt
ist Klang»; da werden Kurse angeboten «zum Einstieg in elementare klangliche

und rhythmische Strukturen, die Entsprechungen von grundlegenden
seelischen Situationen darstellen»; Wochenendveranstaltungen versprechen

nichts weniger als «der Ganzheit innezuwerden, die durch alle
Erscheinungen hindurchschwingt». Inder Deutschschweiz ist dank dem
vehementen Einsatz eines bekannten Musikhauses insbesondere die Konzeption

von Musik als «Lebensenergie» des Amerikaners John Diamond bekannt
geworden. Diamond, der sich nicht um die Autonomie des Ästhetischen
kümmert, klassifiziert Musik schlicht nach ihrer Brauchbarkeit für
Heilzwecke. Seine «Theorien» sind der vulgarisierte Ableger einer Disziplin, die
durchaus auf wissenschaftlich und praktisch ernstzunehmendem Niveau
betrieben werden kann : der Musiktherapie.

com«« »ussl om»'"*";'

Von Max Nyffeler

Das Wissen um die heilende Kraft von
Musik ist alt. Die Pythagoräer schreiben
ihr vor allem eine ordnende, harmoniestiftende

Wirkung auf Körper und Seele

zu, Aristoteles räumt ihr einen wichtigen

Stellenwert in seiner Katharsis-
Theorie ein, und bis heute ist bei den
Naturvölkern der magisch-rituelle
Gebrauch von Musik, etwa beim Austreiben

von Dämonen, zu beobachten.
Hinweise auf diese menschheitsgeschichtliche

Konstante finden sich in der
einschlägigen Literatur immer wieder,
gerade auch in der Fachliteratur über
Musiktherapie, die seit den frühen
siebziger Jahren stark angewachsen ist1. In
der Neuzeit erreicht das Interesse an

einer Erforschung der Heilwirkung von
Musik einen ersten Höhepunkt im
Aufklärungszeitalter2. Im 20. Jahrhundert
setzt nach dem Zweiten Weltkrieg an
Hochschulen und in der ärztlichen
Praxis eine Institutionalisierung des
Fachs Musiktherapie ein, die eine
zunehmende Verwissenschaftlichung
ermöglicht. Auf der Basis
erfahrungswissenschaftlicher Erkenntnisse sind seither

differenzierte Methoden der
Verwendung von Musik bei Heilprozessen
entwickelt worden. Sie erlauben es,
Musiktherapie als effizientes Hilfsmittel
vor allem in der Psychotherapie (Einzel-
und Gruppentherapie) einzusetzen.
Diese Entwicklung ist in West und Ost

schon gleichermassen gediehen,
allerdings mit dem Unterschied, dass in
einem sozialistischen Land wie der
DDR die Musiktherapie ungleich stärker

in den medizinisch-klinischen
Bereich eingebunden ist als im Westen3.

Hier ist die institutionelle Praxis breiter
gefächert; die Fachdisziplin Musiktherapie

erscheint dadurch in ihrer Systematik

und Methodik allerdings auch weniger

präzis definiert. Es gibt mehr
interdisziplinäre Verflechtungen, auch sind
die Grenzen zu Unternehmungen mit
experimentellem, nicht ausschliesslich
wissenschaftlichem Charakter mitunter
fliessend. Ein Beispiel dafür ist etwa die
Zusammenarbeit des Rheinischen
Landeskrankenhauses Bonn (Psychiatrische
Anstalt) mit dem Komponisten Mauri-
cio Kagel im Jahr 1972. Kagel stellte
damals die von ihm geleiteten Kölner
Kurse für neue Musik unter das Thema
«Musiktherapie» und untersuchte
zusammen mit den Kursteilnehmern und
ausgebildeten Therapeuten unter
Einbeziehung von Patienten die therapeutischen

Wirkungen von Musik4.

Heilmittel Musik als Teil der
Alltagskultur
Seit den späten sechziger Jahren haben
sich ausserhalb der Sphäre «seriöser»
Wissenschaftlichkeit, doch teilweise in
Wechselwirkung mit ihr, vielfältige
Bestrebungen herausgebildet, die darauf
hinauslaufen, den therapeutischen
Effekt von Musik auch auf der Ebene
der Alltagspraxis zu nutzen. Diese
Bestrebungen reichen weit in den Bereich
der sogenannten Alternativkultur
hinein, oft haben sie in ihm ihre Wurzeln.

Sie erblicken in der Musik ein

Mittel, um verschüttete psychische
Kräfte freizulegen, gruppendynamische
Prozesse in Gang zu setzen,
gesellschaftliche Entfremdung zumindest par-



tiell aufzuheben und dem Individuum
zu helfen, durch introspektive Prozesse

«zu sich selbst zu gelangen». Die
«psychedelische» Rock- und Popmusik der
sechziger Jahre, Kollektiverfahrungen
des Publikums bei Pop- und
Folklorekonzerten, die «meditative Musik» La
Monte Youngs, Stockhausens, Peter
Michael Hamels und anderer, die sich
mit asiatischer Musik befassten, seien
als Beispiele genannt.
Solche Ansätze stützen sich kaum auf
wissenschaftlich nachprüfbare Erkenntnisse

und Methoden. Wichtiger sind
hier künstlerische Intuition und die
Berufung aufjene Traditionen spekulativer
Wirklichkeitsdeutung, die es seit dem
Altertum gibt und die als

Unterströmung zum christlich-dogmatischen

und später zum rationalistischen
Weltverständnis bis heute überdauert
haben. Diese Traditionen schlugen sich
zum Beispiel im ausgehenden
Aufklärungszeitalter nieder in den «magnetischen

Heilverfahren» des österreichischen

Arztes Franz Anton Mesmer
(«Mesmerismus») und in deren
okkultistischer Weiterentwicklung durch
Mesmers Schüler Justinus Kerner5.
In der jüngsten Vergangenheit werden
diese grossenteils verschütteten
europäisch-abendländischen Überlieferungen
stark überlagert durch andere Elemente.
Einflüsse der asiatischen Musikkulturen
und urbaner Subkulturen aus den USA,
Resultate der ethnologischen
Forschung, Drogenerfahrungen und religiöse

Absetzbewegungen verbinden sich
zu einem schillernden Konglomerat
neuer Lebensformen. Wegen der stark
lebenspraktisch ausgerichteten Rolle,

einem neuen kulturellen Selbstverständnis

eskapistischen Charakter
besitzt und Ausdruck einer «Erholungsregression»

ist, inwieweit sie tatsächlich
eine Bewältigung der Realität — und
das impliziert immer ihre Veränderung
durch tätige Subjekte — ermöglicht,
kann wohl nur am Einzelfall geprüft
werden. Pauschale Verdammung wäre
genauso unergiebig wie die kritiklose
Begeisterung von Freaks und Fans.

Ungeklärte Begrifflichkeit
Dass Musik heilend auf den Menschen
einwirken kann, ist heute ein Gemeinplatz.

Bei der Frage, wie sie wirkt, beginnen

jedoch die Schwierigkeiten.
Während sich die Musiktherapie bei ihrer
Suche nach gültigen Antworten auf
klare Begriffsdefinitionen und sorgfältig
entwickelte Methoden abstützt und sich
ihrer aktuellen Grenzen stets bewusst
ist, herrschen im Bereich der Alltagskultur

weitgehend vage Vorstellungen.
Künstlerische, religiöse, geistesgeschichtliche

und alle Arten psychologischer
Erfahrungen und Kenntnisse werden
munter miteinander verrührt. Das
Resultat ist meistens eine wie auch immer
metaphysische Konzeption von Musik
und ihrer Heilwirkung. Schon die
mangelnde Klärung der benutzten Begriffe
lässt den Grossteil des ausufernden
Schrifttums in diesem Bereich nicht
über den Rang von Trivialliteratur
hinauskommen.
Das entwertet selbst ein Buch wie
Hamels «Durch Musik zum Selbst»,
das sonst durchaus mit Gewinn zu lesen
ist, weil es die Summe der persönlichen
Erfahrungen und Reflexionen eines

Die heilsame Wirkung von Musik

die der Musik und überhaupt der
künstlerischen Tätigkeit darin zukommt,
könnte man hier geradezu von einer
«Therapiekultur» sprechen. Das
Bedürfnis nach «Heilung», die Sehnsucht
nach halbwegs intakten Lebenszusammenhängen,

entspricht dabei, so ist zu
vermuten, dem Ausmass der
gesellschaftlichen Entfremdung, dem die
Individuen ausgesetzt sind und auf das sie
reagieren. Inwieweit diese Suche nach

Musikers darstellt, der an der künstlerischen

Tätigkeit Funktionen und
Wirkungsweisen wiederentdeckte, die in
der europäischen Kunstmusik lange
Zeit als verloren galten6. Wo Hamel
aber qualitative Aussagen über die
therapeutischen Wirkungen macht, bleibt
er meist im Nebulösen oder in historisch
längst überholten Aussagen hängen. So

bezeichnet er die Klangfarbe als

«Träger des Seelischen» und schreibt

ihr «spezifische Wirkungen auf den
Hörer»7 zu. Eine Heilwirkung in Form
von Angstreduktion und Entspannung
soll danach dadurch eintreten, dass «die
inneren Klangfarbenräume, also die
Proportionen des (oberen Klingens>
einer Naturtonreihe sich mit den analogen

Räumen des Körpers und des inneren

Menschen verbinden»8. Abgesehen
von ungeklärten Begriffen wie «Träger
des Seelischen», «analoge Räume des
Körpers» und «innerer Mensch»:
Hamel knüpft hier — reichlich unpräzis
und allgemein — an die Vorstellungen
einer Analogie von musikalischen und
seelischen Proportionen an, die aus der
Antike bekannt sind und zu deren
Erklärung und Deutung schon das 17.

Jahrhundert erheblich mehr an begrifflicher

Anstrengung und Erfahrungswissen
aufbrachte, als in Hamels Formulierungen

zum Ausdruck kommt.

Therapieangebote für
Schnellverbraucher
Welche skurrilen Ergebnisse solche
unscharfen Vorstellungen in der Praxis
hervorbringen, war bei einer
Wochenendveranstaltung zu erfahren, die im
vergangenen Frühjahr in Frankfurt
unter dem Titel «Schwingungen» stattfand

und das Ziel hatte, den Teilnehmern

gegen eine Gebühr von 60 DM
«Anstösse zu vermitteln, die den
Einzelnen anregen können, über das
äussere Medium von Licht, Ton und Tanz
auch nach den inneren Entsprechungen
zu suchen; vor allem aber, der Ganzheit
innezuwerden, die durch alle Erscheinungen

hindurchschwingt»9. Denn:
«Tatsächlich ist nicht nur der Klang,
den wir hören, das Licht, das wir sehen,
und die Bewegung, die wir spüren,
Schwingung — auch der <unhörbare>
Ton der Meditation, das Licht der inneren

Schau, der Jubel des Herzens: glei-
chermassen setzt sich das Kontinuum
der Schwingung in den inneren Welten
fort.»10 Verantwortlich für das Wochenende

mit diesem poetisch formulierten
Programm war die Vereinigung «Frankfurter

Ring», die u. a. schon im Herbst
1983 als Mitorganisator von J. E. Be-
rendts Meditationsmusik-Schau «Nada
Brahma — Die Welt ist Klang»
hervorgetreten war. Zum Veranstaltungsangebot

gehörte ein als «sacred dance»
angekündigtes gemeinsames Tanzen unter
der Leitung des Münchners Bernhard
Wosien, der 1949 in Salzburg bei einer
Aufführung von Glucks «Orpheus»
auch schon einmal den Reigen seeliger
Geister choreographiert hatte. Sein
«sacred dance» erwies sich dann als
eine Folge von europäischen Volkstänzen

und Schreittänzen zu barocker
Flötenmusik, deren Ausführung Wosien
indes mit einem mächtigen Überbau
von archetypischen und sonstigen Ur-
symbolen zum rituell-therapeutischen
Akt emporstilisierte. Weiter gehörte
dazu ein «Multimedia-Konzert», bei
dem der Amerikaner Tom Ehrlich, ein
Animateur wie aus dem «Club Méditer-
rané», zu Lichtbildprojektionen
Handtrommelsoli zum besten gab und das

willige Publikum zum Taktklatschen an-

1



Erstklassig: Stressfreies Musizieren... (aus dem Film: The Jazz Singer)

imierte. Andere Programmpunkte
waren im engeren Sinn dem Genre der
«meditativen Musik» zuzurechnen:
Konzerte mit Peter Michael Hamel
(Orgel), Roberto Laneri und Michael
Vetter (Obertongesang). Aufgrund der
Konzertsituation stand jedoch hier das
ästhetische Moment eindeutig im
Zentrum, die Aufmerksamkeit richtete sich
damit vorwiegend auf das künstlerische
Gelingen und Misslingen der Interpretation.

Interessante Aufschlüsse über die kulturelle

«Szene», in der solche — übrigens
sehr gut besuchte — Veranstaltungen
verankert sind, gaben die zahlreichen
Traktate, Flugblätter und Broschüren,
mit denen am Rand des Treffens für
ähnliche Einrichtungen und für Publikationen

geworben wurde. Der Augenschein
lehrte: Es handelt sich bei den

organisatorischen und publizistischen
Trägern dieser «Therapieszene» um eine
blühende Kleinindustrie, die sich offenbar

mit gutem Erfolg auf die beschleunigte

Bedürfnisbefriedigung im Sektor
Meditation/Selbsttherapie spezialisiert
hat. Einige Angebote, mit Tarifen:

— Mandala-Malen: Zurückfinden zur
innersten Mitte seelisch-geistigen
Seins; 2 'ATage, 240 DM

— Musikmeditation: Kurs zum «Einstieg

in elementare klangliche und
rhythmische Strukturen, die
Entsprechungen von grundlegenden
seelischen Situationen darstellen»; 2

Tage, 120 DM
— Einführung in Astrologische Psychologie:

2 Tage, 210 DM; Studienmaterial
und ggf. Horoskope nicht

inbegriffen

— Tai Chi Chuan, der authentische
Yang-Stil, zweitägige Einführung 60
DM, einschliesslich Übungsschwerter

und Mehrwertsteuer

Unter den Buchpublikationen befanden
sich natürlich Hamels schon beinahe
«klassische» Schrift, «Durch Musik
zum Selbst», Joachim E. Berendts
«Nada Brahma — Die Welt ist Klang»"
(das Buch zur Musikkassette zur
Veranstaltung) und eine Broschüre mit dem
Titel «Lebensenergie in der Musik»
von John Diamond12. Da letztere
charakteristisch ist für die Art von
Gedrucktem, das heute zur Frage der
Selbsttherapie mittels Musik Stellung
nimmt und sich innerhalb des
entsprechenden Trivialliteratursektors in
beschränkter Form zu einem Trendseiler
entwickelt hat, sei hier etwas näher
darauf eingegangen.

Diamonds Klassifizierungen
«Sie löst die wahre und einzige Heilung
aus, die Heilung, die von innen
kommt», behauptet Diamond von der
Musik gleich zu Beginn (S. 13) seiner
lose-unsystematisch aneinandergereihten
Betrachtungen. «Der eigentliche Sinn
der Musik liegt in ihrer therapeutischen
Wirkung und in der Stärkung der
Lebensenergie ihrer Zuhörer» (S. 15).
Beide Behauptungen sind ebenso kühn
wie einseitig, obwohl die zweite, die
eine historische Grösse wie die Autonomie

des Ästhetischen mir nichts dir
nichts verleugnet, immerhin noch aus
der Position des Arztes heraus —

Diamond ist Mediziner — verständlich ist.
Obwohl der Autor die Musik nach eigenen

Angaben seit über 25 Jahren als
Mittel zur Therapie bei psychischen
Erkrankungen, als Analgetikum bei starken

Schmerzen und zur Beeinflussung
von Drogenabhängigen benutzt, äussert
er sich über diese Anwendungsmöglichkeiten

eher pauschal. Am Herzen liegt
ihm vielmehr, die «erbauende» oder
eben universell heilende Kraft der
Musik in überschwänglichen Worten zu
feiern. Als Wahrheitsbelege für seine

«



Aussagen genügen ihm offensichtlich
persönliche Beobachtungen,
Erfahrungswerte, eigenwillige Interpretationen

oder einfach nur salbungsvoll
vorgetragene Meinungen. Die musikalischen

Erscheinungen teilt Diamond in
fünf Klassen ein (S. 26). Ihr Spektrum
reicht demnach von «eindeutig
untherapeutischer» bis zu «transzendenter»
Musik, von «gewisser Rockmusik», die
im Zuhörer «den Todestrieb aktiviert»,
bis zu jener Art von «energiestarker»
Musik, die «für jede Art von Heilung
verwendet werden kann» und «in göttlicher

Weise therapeutisch» wirkt.
Nun ist es ein Gemeinplatz, dass sich
eine bestimmte Musik besser, eine
andere schlechter zu Therapiezwecken
eignet. Geht man allerdings davon aus,
dass bei einer Indikation zahlreiche
subjektive und objektive Faktoren zu
beachten sind, so ist die Vorstellung, ein
bestimmtes Musikstück sei wie ein Al-
lerweltsmittel «für jede Art von
Heilung» brauchbar, schlicht Unfug. Daran
ändert auch nichts, wenn Diamond für
seine Bestimmung der besonders
«energiestarken» Musikstücke und Interpretationen

— d. h. von Musik, die ihre
Energie auf den Hörer zu transferieren
und Stress und schädliche Reize zu
absorbieren vermag — auf einen Test
rekurriert, der angeblich «völlig objektiv»,

ohne subjektive Komponente ist
(S. 19).
Das Test-Grundmodell, nach dem
Diamond die Energiestärke der Musik
bestimmt, ist der «Deltamuskel-Test»:
Die Testperson streckt den linken Arm

waagrecht zur Seite, der Tester versucht
ihn mit periodisch wiederholtem Druck
nach unten zu drücken. Die Dauer, wie
lange die Testperson bei angehaltenem
Atem diesem Druck widerstehen kann,
ist nach Diamond ein Massstab für die
Energiestärke der zum Test erklingenden

Musik. Die absolute Zuverlässigkeit
des Tests will Diamond in 25'000 Versuchen

nachgewiesen haben. Dieser auto-
ritätsheischenden Zahl steht die Skepsis
über eine Testanordnung entgegen, die
von subjektiven Faktoren wie Konstitution,

Hörbewusstsein oder musikalischem

Bildungsgrad abstrahiert. Die
Skepsis verstärkt sich, wenn die
Interpretationen mit Wilhelm Furtwängler
als Musterbeispiele eines «stressfreien»
und «energiestarken» Musizierens
absolutistisch herausgehoben werden.
«Beethoven ist nicht Christus, auch
Furtwängler nicht, aber beide gehören
zu den heiligsten Gestalten der neueren
Musikgeschichte des Abendlandes»,
schreibt Diamond (S. 39).
An solchen Null-Sätzen ist das Buch
reich, besonders da, wo der Autor zu
musik- und menschheitsgeschichtlichen
Rundumschlägen ausholt oder
Erscheinungen des Musikbetriebs seinen
wunderlichen Deutungsversuchen
unterwirft. So ist für ihn etwa der Tonmeister

im Aufnahmestudio «ein Glied in
der gottgegebenen, therapeutischen
Kette, die sich vom Komponisten bis
hin zu allen Menschen spannt Er ist
für das Wohl der Menschheit tatsächlich
von grosser Bedeutung. Er ist sozusagen
der Schreibdiener des Priesters» (S.

40). Dieser Priester ist natürlich, spätestens

seit Karajan wissen wir es ja, der
Dirigent. Und das Aufnahmestudio ist
«eigentlich das Heiligtum, das nur vom
Priester und seinem Diakon betreten
werden darf» (S. 40). Für Wortschwalle
dieser Art hält der jiddische Volksmund
einen treffenden Ausdruck bereit:
Geseire.

Bach und Beethoven im Gemüsegarten

Der Autor will sein Werk an das «ganze
Gehirn» des Lesers, nicht nur an seine
«ohnehin schon überlastete analytische
linke Gehirnhälfte» richten, wie er im
Vorwort verkündet. Der Mensch soll in
seiner Ganzheit vom Text angesprochen

werden, wie auch die Musik aus
dieser Sicht heute nur noch das

Weltganze symbolisieren soll13. Diamond
schreibt: «Wie die Musik aber erst dann
zum Leben kommt, wenn sie gespielt
wird, werden Sie bei meinem Buch
ebenfalls die Erfahrung machen, dass
Sie am meisten davon verstehen können,

wenn Sie es laut lesen» (S. 9). Um
dem Leser nun die Möglichkeit zu
gewähren, in die inhaltlichen Schichten
von Diamonds musikalischer Verkün-
dungslehre tiefer hinabzublicken und
zugleich sein ganzes Gehirn durch laute
Lektüre zu aktivieren, soll abschliessend

noch einmal ein Abschnitt zitiert
werden:
«In gewisser Hinsicht kann Bach als
eher weiblicher Komponist bezeichnet
werden Die männlicheren Aspekte,
die Beethoven aufwühlen, liegen ihm



fern: Spannung und Lösung, einen
Höhepunkt erringen und sofort zum nächsten

Höhepunkt weiterdrängen, hinauf
auf den nächsten Berg, wieder hinunter,
und weiter auf den nächsten Berg und
zu einem neuen Höhepunkt. Bachs
Blick ist ruhig Er erzwingt die
Entwicklung nicht, sondern gibt sich eher
in ihren Fluss. Man könnte ihn einen
gehorsamen, treuen Diener von Mutter

und Umwelt, heute überhaupt noch
subjektiv gewünscht und objektiv sinnvoll?

In einer Gesellschaft, in der selbst
das Bedürfnis nach Therapie mehr und
mehr zur Sucht degeneriert und Therapie

zur Droge wird, die sich auch des
Therapeuten bemächtigt, wird sich
diese Fragestellung vielleicht eines
Tages von selbst erledigen.

Max Nyffeler

0)

Q.
2
ö>
o

H HB

jq
fl>
C
3

o
>0)
>3)

0>

Erde nennen. Beethoven andererseits
ist der ungeduldige Gehilfe, der keine
Zeit hat, in aller Ruhe bei den Pflanzen
zu sitzen, sich um sie zu kümmern und
zu warten, bis sie wachsen. Er düngt
und hackt den Boden und kann den
dramatischen Moment kaum erwarten, da
es endlich zu spriessen beginnt» (S. 84).
Bach und Beethoven mit der grünen
Gärtnerschürze: Dieses Bild reicht, was
unfreiwillige Komik angeht, ohne
weiteres an dasjenige des Hegelianers und
Bildungsbürgers David Strauss heran,
der Haydn mit einer «ehrlichen Suppe»
und Beethoven mit «Konfekt» verglich;
Nietzsche machte ihn dafür in seiner
ersten Unzeitgemässen Betrachtung
zum Objekt seines Spottes. Doch
angesichts des therapeutischen Anspruchs,
mit dem heute solche kapitalen Sottisen
vorgebracht werden, ist Spott
wahrscheinlich nicht angebracht. Vielleicht
sollte man, eingedenk Wagners Formel
von der «Erlösung des Erlösers», in der
die Paradoxie jeglicher spekulativen
Therapie schon mitformuliert ist, die
Frage stellen: Wer therapiert unsere
Therapeuten? Oder konkret: Wer heilt
die vielen John Diamonds von ihrem
wahnhaften Glauben an die Möglichkeit
einer «wahren und einzigen Heilung»
von der Welt, sei es nun mittels Musik
oder irgendeines andern Mediums?
Die seriöse Musiktherapie würde sich
glatt für unzuständig erklären und den
Fall bestenfalls an den Sektenbeauftragten

einer der Landeskirchen weiterreichen.

Aber, so ist andererseits zu
fragen, ist denn Heilung vom allgegenwärtigen

Wahn, eine im weitesten Sinn
ärztliche Hilfestellung Für die rationale
Bewältigung der Probleme zwischen Ich

Vgl. dazu etwa J. Alvin: Musiktherapie. Ihre Geschichte
und ihre moderne Anwendung in der Heilbehandlung,
London 1966, dt. Kassel / Basel / London 1983; W. J.
Revers/G. Harrer/W. C. M. Simon (Hrsg.): Neue Wege der
Musiktherapie. Grundzüge einer alten und neuen Heilmethode,

Düsseldorf und Wien 1974; H.-J. Möller: Musik
gegen «Wahnsinn». Geschichte und Gegenwart
musiktherapeutischer Vorstellungen, Stuttgart 1971
2

Möller nennt 34 zum Teil mehrbändige Werke, die sich
im späten 17. und im 18. Jh. mehr oder weniger ausfuhrlich
mit dem Thema beschäftigen (S. 180
^

Vgl. Ch. Schwabe: Methodik der Musiktherapie und
deren theoretische Grundlagen, Leipzig 1980, S. 143
4

Vgl. M. Geck: Musiktherapie als Problem der Gesellschaft,

Stuttgart 1973. Der aus Anlass der Kölner Kurse für
neue Musik 1972 entstandene Band enthält Beiträge mehrerer

Autoren und u. a. ein Interview Gecks mit Kagel.

Vgl. E. Völkel: Die spekulative Musiktherapie zur Zeit der
Romantik. Ihre Tradition und ihr Fortwirken, Düsseldorf
1979, S. 188fr
^

P. M. Hamel: Durch Musik zum Selbst. Wie man Musik
neu erleben und erfahren kann, Bern / München / Wien
1976
^

Hamel, S. 144 (Hervorhebung im Original)
8

ebd.
o

Programmheft der Veranstaltungsreihe «Schwingungen»,.

Frankfurt, 3V4.3.84 (unpag.)
10

ebd.
11

Frankfurt 1984

^ engl. Original: 1981 (Selbstverlag); dt.: Zürich 1983
' "^«Eine neue musikalische Kultur war insofern entstanden,
als nun endlich die Kategorien, nach denen eben noch
Musik <abgelegt> und damit voneinander geschieden wurde
— romantische und indische, Jazz und Blues und Rock,
klassische, zeitgenössische und mittelalterliche Musik und
die Folklore der Welt — zu einer neuen umfassenden Einheit

zusammenfanden. Man wollte nicht mehr bloss
Ausschnitte; man sprach von ganzer Musik, von totaler Musik,
von <Unity>, von Einheit» (J. E. Berendt in der Textbeilage
zu Hamels LP «Hesse Between Music», EMI, zit. nach:
Hamel: Durch Musik zum Selbst, S. 148. Hervorhebung im
Original).

25'000fach erprobt: John Diamond beim Deltamuskel-Test


	Musiktherapie als Droge oder Wer therapiert die Therapeuten? = La musicothérapie comme drogue ou Qui peut faire la thérapie des thérapeutes?

