Zeitschrift: Dissonanz : die neue schweizerische Musikzeitschrift = Dissonance : la
nouvelle revue musicale suisse

Herausgeber: Schweizerischer Tonkinstlerverein

Band: - (1984)

Heft: 1

Artikel: Musiktherapie als Droge oder Wer therapiert die Therapeuten? = La
musicothérapie comme drogue ou Qui peut faire la thérapie des
thérapeutes?

Autor: Nyffeler, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-927263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-927263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

drogue ou

érapie comme

Qui peut faire la thérapie des thérapeutes ?

a musicoth

Musiktherapie als Droge oder Wer therapiert

die Therapeuten?

L

M usiktherapie als Droge oder Wer therapiert die Therapeuten 14
Irrationalistische Stromungen sind derzeit auch in der Musik hoch im Kurs.
Da gibt es Biicher mit Titeln wie «Durch Musik zum Selbst» oder «Die Welt
ist Klang»; da werden Kurse angeboten «zum Einstieg in elementare klang-
liche und rhythmische Strukturen, die Entsprechungen von grundiegenden
seelischen Situationen darstellen»; Wochenendveranstaltungen verspre-
chen nichts weniger als «der Ganzheit innezuwerden, die durch alle Er-
scheinungen hindurchschwingt». In der Deutschschweiz ist dank dem vehe-
menten Einsatz eines bekannten Musikhauses insbesondere die Konzepti-
on von Musik als «Lebensenergie» des Amerikaners John Diamond bekannt
geworden. Diamond, der sich nicht um die Autonomie des Asthetischen
kiimmert, klassifiziert Musik schlicht nach ihrer Brauchbarkeit fiir Heil-
zwecke. Seine «Theorien» sind der vulgarisierte Ableger einer Disziplin, die
durchaus auf wissenschaftlich und praktisch ernstzunehmendem Niveau
betrieben werden kann: der Musiktherapie.

Von Max Nyffeler

Das Wissen um die heilende Kraft von
Musik ist alt. Die Pythagorder schreiben
ihr vor allem eine ordnende, harmonie-
stiftende Wirkung auf Koérper und Seele
zu, Aristoteles rdumt ihr einen wichti-
gen Stellenwert in seiner Katharsis-
Theorie ein, und bis heute ist bei den
Naturvolkern der magisch-rituelle Ge-
brauch von Musik, etwa beim Austrei-
ben von Didmonen, zu beobachten. Hin-
weise auf diese menschheitsgeschicht-
liche Konstante finden sich in der ein-
schligigen Literatur immer wieder,
gerade auch in der Fachliteratur tber
Musiktherapie, die seit den friihen sieb-
ziger Jahren stark angewachsen ist!. In
der Neuzeit erreicht das Interesse an
einer Erforschung der Heilwirkung von
Musik einen ersten Hohepunkt im Auf-
klarungszeitalter?. Im 20. Jahrhundert
setzt nach dem Zweiten Weltkrieg an
Hochschulen und in der &rztlichen
Praxis eine Institutionalisierung des
Fachs Musiktherapie ein, die eine zu-
nehmende Verwissenschaftlichung er-
moglicht. Auf der Basis erfahrungswis-
senschaftlicher Erkenntnisse sind seit-
her differenzierte Methoden der Ver-
wendung von Musik bei Heilprozessen
entwickelt worden. Sie erlauben es, Mu-
siktherapie als effizientes Hilfsmittel
vor allem in der Psychotherapie (Einzel-
und Gruppentherapie) einzusetzen.

Diese Entwicklung ist in West und Ost
schon gleichermassen gediehen, aller-
dings mit dem Unterschied, dass in
einem sozialistischen Land wie der
DDR die Musiktherapie ungleich stér-
ker in den medizinisch-klinischen Be-
reich eingebunden ist als im Westen?.

aine
e tes? sle
3 o eu ) our
amusicoth® p‘i: pie d i 18 " auir, °9u's,22e
- oeut faire 12 ont titre © quirer=c .
Quipeut " . nnel hmial ¢ manifeé
s courants irra pro d tair a\\lfas ntale "'::cc'ede“ al
: VO el sfto ve «& iss€
sical ir oins AU* En Sul
mutterd es st d tuatl s'g tent rien é ome“es’."ue connu @
i'e‘ni des \og‘gan % ui 1 oUs e Lo uz‘;\‘ a musiaue
or rce 2 ar n 'es-
tat\on:j‘: ce du Totan pub\\c'\te:) te P ot sa R autonomie d'u‘t““e
conm rimpor n rass ritere ?
5maniaue | ericain mba ‘s cipline au! S
\em? public ‘,A::.\ Dia musiaue sune disciP! \q lus
rev e me «energie Yl ut bonn vuigari itique 2
c::':t‘\q ue et c\ass‘e‘ Aheor jan prat
tméraﬂ)e ays xer ot ie
devral 9;?;:? e
sé
grand

Hier ist die institutionelle Praxis breiter
gefichert; die Fachdisziplin Musikthera-
pie erscheint dadurch in ihrer Systema-
tik und Methodik allerdings auch weni-
ger prizis definiert. Es gibt mehr inter-
disziplindre Verflechtungen, auch sind
die Grenzen zu Unternehmungen mit
experimentellem, nicht ausschliesslich
wissenschaftlichem Charakter mitunter
fliessend. Ein Beispiel dafiir ist etwa die
Zusammenarbeit des Rheinischen Lan-
deskrankenhauses Bonn (Psychiatrische
Anstalt) mit dem Komponisten Mauri-
cio Kagel im Jahr 1972. Kagel stellte
damals die von ihm geleiteten Kdlner
Kurse fiir neue Musik unter das Thema
«Musiktherapie» und untersuchte zu-
sammen mit den Kursteilnehmern und
ausgebildeten Therapeuten unter Ein-
beziehung von Patienten die therapeuti-
schen Wirkungen von Musik*.

Heilmittel Musik als Teil der
Alltagskultur

Seit den spiten sechziger Jahren haben
sich ausserhalb der Sphdre «serioser»
Wissenschaftlichkeit, doch teilweise in
Wechselwirkung mit ihr, vielfdltige Be-
strebungen herausgebildet, die darauf
hinauslaufen, den therapeutischen
Effekt von Musik auch auf der Ebene
der Alltagspraxis zu nutzen. Diese Be-
strebungen reichen weit in den Bereich
der sogenannten  Alternativkultur
hinein, oft haben sie in ihm ihre Wur-
zeln. Sie erblicken in der Musik ein
Mittel, um verschiittete psychische
Krifte freizulegen, gruppendynamische
Prozesse in Gang zu setzen, gesell-
schaftliche Entfremdung zumindest par-



tiel]l aufzuheben und dem Individuum
zu helfen, durch introspektive Prozesse
«zu sich selbst zu gelangen». Die «psy-
chedelische» Rock- und Popmusik der
sechziger Jahre, Kollektiverfahrungen
des Publikums bei Pop- und Folklore-
konzerten, die «meditative Musik» La
Monte Youngs, Stockhausens, Peter
Michael Hamels und anderer, die sich
mit asiatischer Musik befassten, seien
als Beispiele genannt.

Solche Ansitze stiitzen sich kaum auf
wissenschaftlich nachpriifbare Erkennt-
nisse und Methoden. Wichtiger sind
hier kiinstlerische Intuition und die Be-
rufung auf jene Traditionen spekulativer
Wirklichkeitsdeutung, die es seit dem
Altertum gibt und die als Un-
terstromung zum christlich-dogmati-
schen und spéter zum rationalistischen
Weltverstiandnis bis heute iiberdauert
haben. Diese Traditionen schlugen sich
zum Beispiel im ausgehenden Aufkla-
rungszeitalter nieder in den «magneti-
schen Heilverfahren» des Osterreichi-
schen Arztes Franz Anton Mesmer
(«Mesmerismus») und in deren okkul-
tistischer ~ Weiterentwicklung  durch
Mesmers Schiiler Justinus Kerner?.

In der jiingsten Vergangenheit werden
diese grossenteils verschiitteten europa-
isch-abendlindischen Uberlieferungen
stark iiberlagert durch andere Elemente.
Einfliisse der asiatischen Musikkulturen
und urbaner Subkulturen aus den USA,
Resultate der ethnologischen For-
schung, Drogenerfahrungen und religi-
0se Absetzbewegungen verbinden sich
zu einem schillernden Konglomerat
neuer Lebensformen. Wegen der stark
lebenspraktisch ausgerichteten Rolle,

Die heilsame Wirkung von Musik

die der Musik und iiberhaupt der kiinst-
lerischen Tatigkeit darin zukommt,
konnte man hier geradezu von einer
«Therapiekultur» sprechen. Das Be-
diirfnis nach «Heilung», die Sehnsucht
nach halbwegs intakten Lebenszusam-
menhidngen, entspricht dabei, so ist zu
vermuten, dem Ausmass der gesell-
schaftlichen Entfremdung, dem die In-
dividuen ausgesetzt sind und auf das sie
reagieren. Inwieweit diese Suche nach

a

einem neuen Kkulturellen Selbstver-
standnis eskapistischen Charakter be-
sitzt und Ausdruck einer «Erholungsre-
gression» ist, inwieweit sie tatsdchlich
eine Bewiltigung der Realitdt — und
das impliziert immer ihre Verdnderung
durch tdtige Subjekte — ermdglicht,
kann wohl nur am Einzelfall gepriift
werden. Pauschale Verdammung wire
genauso unergiebig wie die kritiklose
Begeisterung von Freaks und Fans.

Ungeklarte Begrifflichkeit

Dass Musik heilend auf den Menschen
einwirken kann, ist heute ein Gemein-
platz. Bei der Frage, wie sie wirkt, begin-
nen jedoch die Schwierigkeiten. Wi-
hrend sich die Musiktherapie bei ihrer
Suche nach giiltigen Antworten auf
klare Begriffsdefinitionen und sorgfiltig
entwickelte Methoden abstiitzt und sich
ihrer aktuellen Grenzen stets bewusst
ist, herrschen im Bereich der Alltagskul-
tur weitgehend vage Vorstellungen.
Kiinstlerische, religitse, geistesgeschi-
chtliche und alle Arten psychologischer
Erfahrungen und Kenntnisse werden
munter miteinander verriihrt. Das Re-
sultat ist meistens eine wie auch immer
metaphysische Konzeption von Musik
und ihrer Heilwirkung. Schon die man-
gelnde Kldarung der benutzten Begriffe
lasst den Grossteil des ausufernden
Schrifttums in diesem Bereich nicht
liber den Rang von Trivialliteratur hi-
nauskommen.

Das entwertet selbst ein Buch wie
Hamels «Durch Musik zum Selbst»,
das sonst durchaus mit Gewinn zu lesen
ist, weil es die Summe der personlichen
Erfahrungen und Reflexionen eines

Musikers darstellt, der an der kiinstleri-
schen Titigkeit Funktionen und Wir-
kungsweisen wiederentdeckte, die in
der europdischen Kunstmusik lange
Zeit als verloren galten®. Wo Hamel
aber qualitative Aussagen tiber die the-
rapeutischen Wirkungen macht, bleibt
er meistim Nebulosen oder in historisch
laingst iiberholten Aussagen hdngen. So
bezeichnet er die Klangfarbe als
«Trdger des Seelischen» und schreibt

ihr «spezifische Wirkungen auf den
Horer»’ zu. Eine Heilwirkung in Form
von Angstreduktion und Entspannung
soll danach dadurch eintreten, dass «die
inneren Klangfarbenrdume, also die
Proportionen des «oberen Klingens»
einer Naturtonreihe sich mit den analo-
gen Rdumen des Korpers und des inner-
en Menschen verbinden»?$. Abgesehen
von ungekldrten Begriffen wie «Trager
des Seelischen», «analoge Rdume des
Korpers» und «innerer Mensch»:
Hamel kniipft hier — reichlich unprizis
und allgemein — an die Vorstellungen
einer Analogie von musikalischen und
seelischen Proportionen an, die aus der
Antike bekannt sind und zu deren Er-
klirung und Deutung schon das 17.
Jahrhundert erheblich mehr an begriffli-
cher Anstrengung und Erfahrungswis-
sen aufbrachte, als in Hamels Formulie-
rungen zum Ausdruck kommt.

Therapieangebote fiir
Schnellverbraucher

Welche skurrilen Ergebnisse solche un-
scharfen Vorstellungen in der Praxis
hervorbringen, war bei einer Wochen-
endveranstaltung zu erfahren, die im
vergangenen Friithjahr in Frankfurt
unter dem Titel «Schwingungen» statt-
fand und das Ziel hatte, den Teilneh-
mern gegen eine Gebiihr von 60 DM
«Anstosse zu vermitteln, die den Ein-
zelnen anregen konnen, iiber das dus-
sere Medium von Licht, Ton und Tanz
auch nach den inneren Entsprechungen
zu suchen; vor allem aber, der Ganzheit
innezuwerden, die durch alle Erschein-
ungen hindurchschwingt»®.  Denn:
«Tatsdchlich ist nicht nur der Klang,
den wir horen, das Licht, das wir sehen,
und die Bewegung, die wir spiiren,
Schwingung — auch der wnhorbare»
Ton der Meditation, das Licht der inner-
en Schau, der Jubel des Herzens: glei-
chermassen setzt sich das Kontinuum
der Schwingung in den inneren Welten
fort.» 19 Verantwortlich fiir das Wochen-
ende mit diesem poetisch formulierten
Programm war die Vereinigung «Frank-
furter Ring», die u. a. schon im Herbst
1983 als Mitorganisator von J. E. Be-
rendts Meditationsmusik-Schau «Nada
Brahma — Die Welt ist Klang» hervor-
getreten war. Zum Veranstaltungsange-
bot gehorte ein als «sacred dance» ange-
kiindigtes gemeinsames Tanzen unter
der Leitung des Miinchners Bernhard
Wosien, der 1949 in Salzburg bei einer
Auffiihrung von Glucks «Orpheus»
auch schon einmal den Reigen seeliger
Geister choreographiert hatte. Sein
«sacred dance» erwies sich dann als
eine Folge von europdischen Volkstan-
zen und Schreittinzen zu barocker Flo-
tenmusik, deren Ausfiihrung Wosien
indes mit einem michtigen Uberbau
von archetypischen und sonstigen Ur-
symbolen zum rituell-therapeutischen
Akt emporstilisierte. Weiter gehorte
dazu ein «Multimedia-Konzert», bei
dem der Amerikaner Tom Ehrlich, ein
Animateur wie aus dem «Club Méditer-
rané», zu Lichtbildprojektionen Hand-
trommelsoli zum besten gab und das
willige Publikum zum Taktklatschen an-



B

Erstklassig: Stressfreies Musizieren . . . (aus dem Film: The Jazz Singer)

imierte. Andere Programmpunkte
waren im engeren Sinn dem Genre der
«meditativen Musik» zuzurechnen:
Konzerte mit Peter Michael Hamel
(Orgel), Roberto Laneri und Michael
Vetter (Obertongesang). Aufgrund der
Konzertsituation stand jedoch hier das
dsthetische Moment eindeutig im Zen-
trum, die Aufmerksamkeit richtete sich
damit vorwiegend auf das kiinstlerische
Gelingen und Misslingen der Interpreta-
tion.

Interessante Aufschliisse iiber die kultu-
relle «Szene», in der solche — iibrigens
sehr gut besuchte — Veranstaltungen
verankert sind, gaben die zahlreichen
Traktate, Flugbldtter und Broschiiren,
mit denen am Rand des Treffens flir
dhnliche Einrichtungen und fiir Publika-
tionen geworben wurde. Der Augensch-
ein lehrte: Es handelt sich bei den orga-
nisatorischen und publizistischen Tr4-
gern dieser «Therapieszene» um eine
bliithende Kleinindustrie, die sich offen-
bar mit gutem Erfolg auf die beschleu-
nigte Bediirfnisbefriedigung im Sektor
Meditation/Selbsttherapie spezialisiert
hat. Einige Angebote, mit Tarifen:

— Mandala-Malen: Zuriickfinden zur
innersten Mitte seelisch-geistigen
Seins; 24 Tage, 240 DM

— Musikmeditation: Kurs zum «Ein-
stieg in elementare klangliche und
rhythmische Strukturen, die Ent-
sprechungen von grundlegenden
seelischen Situationen darstellen»; 2
Tage, 120 DM

— Einfiihrung in Astrologische Psycho-
logie: 2 Tage, 210 DM; Studienmate-
rial und ggf. Horoskope nicht inbe-
griffen

— Tai Chi Chuan, der authentische
Yang-Stil, zweitdgige Einfiihrung 60
DM, einschliesslich Ubungsschwer-
ter und Mehrwertsteuer

Unter den Buchpublikationen befanden
sich natiirlich Hamels schon beinahe
«klassische» Schrift, «Durch Musik
zum Selbst», Joachim E. Berendts
«Nada Brahma — Die Welt ist Klang» !
(das Buch zur Musikkassette zur Veran-
staltung) und eine Broschiire mit dem
Titel «Lebensenergie in der Musik»
von John Diamond!2 Da letztere cha-
rakteristisch ist fiir die Art von Ge-
drucktem, das heute zur Frage der
Selbsttherapie mittels Musik Stellung
nimmt und sich innerhalb des entspre-
chenden Trivialliteratursektors in be-
schrinkter Form zu einem Trendseller
entwickelt hat, sei hier etwas nédher
daraufeingegangen.

Diamonds Klassifizierungen

«Sie 10st die wahre und einzige Heilung
aus, die Heilung, die von innen
kommt», behauptet Diamond von der
Musik gleich zu Beginn (S. 13) seiner lo-
se-unsystematisch aneinandergereihten
Betrachtungen. «Der eigentliche Sinn
der Musik liegt in ihrer therapeutischen
Wirkung und in der Stirkung der Le-
bensenergie ihrer Zuhorer» (S. 15).
Beide Behauptungen sind ebenso kiithn
wie einseitig, obwohl die zweite, die
eine historische Grosse wie die Autono-
mie des Asthetischen mir nichts dir
nichts verleugnet, immerhin noch aus
der Position des Arztes heraus — Dia-
mond ist Mediziner — verstédndlich ist.
Obwohl der Autor die Musik nach eige-
nen Angaben seit iiber 25 Jahren als
Mittel zur Therapie bei psychischen Er-
krankungen, als Analgetikum bei star-
ken Schmerzen und zur Beeinflussung
von Drogenabhingigen benutzt, dussert
er sich tiber diese Anwendungsmoglich-
keiten eher pauschal. Am Herzen liegt
ihm vielmehr, die «erbauende» oder
eben universell heilende Kraft der
Musik in liberschwinglichen Worten zu
feiern. Als Wahrheitsbelege fiir seine

R



Aussagen geniigen ihm offensichtlich
personliche Beobachtungen, Erfah-
rungswerte, eigenwillige Interpretatio-
nen oder einfach nur salbungsvoll vor-
getragene Meinungen. Die musikali-
schen Erscheinungen teilt Diamond in
fiinf Klassen ein (S. 26). Ihr Spektrum
reicht demnach von «eindeutig unthera-
peutischer» bis zu «transzendenter»
Musik, von «gewisser Rockmusik», die
im Zuhorer «den Todestrieb aktiviert»,
bis zu jener Art von «energiestarker»
Musik, die «fur jede Art von Heilung
verwendet werden kann» und «in gottli-
cher Weise therapeutisch» wirkt.

Nun ist es ein Gemeinplatz, dass sich
eine bestimmte Musik besser, eine
andere schlechter zu Therapiezwecken
eignet. Geht man allerdings davon aus,
dass bei einer Indikation zahlreiche sub-
jektive und objektive Faktoren zu be-
achten sind, so ist die Vorstellung, ein
bestimmtes Musikstiick sei wie ein Al-
lerweltsmittel «fiir jede Art von Hei-
lung» brauchbar, schlicht Unfug. Daran
dndert auch nichts, wenn Diamond fiir
seine Bestimmung der besonders «ener-
giestarken» Musikstiicke und Interpre-
tationen — d. h. von Musik, die ihre
Energie auf den Horer zu transferieren
und Stress und schédliche Reize zu ab-
sorbieren vermag — auf einen Test re-
kurriert, der angeblich «voéllig objek-
tiv», ohne subjektive Komponente ist
(S.19).

Das Test-Grundmodell, nach dem Dia-
mond die Energiestarke der Musik be-
stimmt, ist der «Deltamuskel-Test»:
Die Testperson streckt den linken Arm

waagrecht zur Seite, der Tester versucht
ihn mit periodisch wiederholtem Druck
nach unten zu driicken. Die Dauer, wie
lange die Testperson bei angehaltenem
Atem diesem Druck widerstehen kann,
ist nach Diamond ein Massstab fiir die
Energiestdarke der zum Test erklingen-
den Musik. Die absolute Zuverldssigkeit
des Tests will Diamond in 25’000 Versu-
chen nachgewiesen haben. Dieser auto-
ritdtsheischenden Zahl steht die Skepsis
iber eine Testanordnung entgegen, die
von subjektiven Faktoren wie Konstitu-
tion, Horbewusstsein oder musikali-
schem Bildungsgrad abstrahiert. Die
Skepsis verstdarkt sich, wenn die Inter-
pretationen mit Wilhelm Furtwédngler
als Musterbeispiele eines «stressfreien»
und «energiestarken» Musizierens ab-
solutistisch  herausgehoben werden.
«Beethoven ist nicht Christus, auch
Furtwingler nicht, aber beide gehoren
zu den heiligsten Gestalten der neueren
Musikgeschichte des Abendlandes»,
schreibt Diamond (S. 39).

An solchen Null-Sédtzen ist das Buch
reich, besonders da, wo der Autor zu
musik- und menschheitsgeschichtlichen
Rundumschldgen ausholt oder Er-
scheinungen des Musikbetriebs seinen
wunderlichen Deutungsversuchen un-
terwirft. So ist fiir ihn etwa der Tonmei-
ster im Aufnahmestudio «ein Glied in
der gottgegebenen, therapeutischen
Kette, die sich vom Komponisten bis
hin zu allen Menschen spannt . . . Er ist
fiir das Wohl der Menschheit tatsdchlich
von grosser Bedeutung. Er ist sozusagen
der Schreibdiener des Priesters» (S.

40). Dieser Priester ist natiirlich, spite-
stens seit Karajan wissen wir es ja, der
Dirigent. Und das Aufnahmestudio ist
«eigentlich das Heiligtum, das nur vom
Priester und seinem Diakon betreten
werden darf>» (S. 40). Fiir Wortschwille
dieser Art hilt der jiddische Volksmund
einen treffenden Ausdruck bereit: Ge-
seire.

Bach und Beethovenim Gemiisegar-
ten

Der Autor will sein Werk an das «ganze
Gehirn» des Lesers, nicht nur an seine
«ohnehin schon iiberlastete analytische
linke Gehirnhilfte» richten, wie er im
Vorwort verkiindet. Der Mensch soll in
seiner Ganzheit vom Text angespro-
chen werden, wie auch die Musik aus
dieser Sicht heute nur noch das Welt-
ganze symbolisieren soll!}. Diamond
schreibt: «Wie die Musik aber erst dann
zum Leben kommt, wenn sie gespielt
wird, werden Sie bei meinem Buch
ebenfalls die Erfahrung machen, dass
Sie am meisten davon verstehen kon-
nen, wenn Sie es laut lesen» (S.9). Um
dem Leser nun die Moglichkeit zu ge-
wihren, in die inhaltlichen Schichten
von Diamonds musikalischer Verkiin-
dungslehre tiefer hinabzublicken und
zugleich sein ganzes Gehirn durch laute
Lektiire zu aktivieren, soll abschlies-
send noch einmal ein Abschnitt zitiert
werden:

«In gewisser Hinsicht kann Bach als
eher weiblicher Komponist bezeichnet
werden . . . Die médnnlicheren Aspekte,
die Beethoven aufwiihlen, liegen ihm

. und das andere Ende der Skala: Eindeutig untherapeutische Musik (aus dem Film: Max Comes Across)



y ¥

te réédition d’une biographie

Autour de la récen
de Beethoven

osischen
iographik

itik der franz

Beethoven-B

ur Kr

fern: Spannung und Losung, einen Ho-
hepunkt erringen und sofort zum néch-
sten Hohepunkt weiterdrangen, hinauf
auf den ndchsten Berg, wieder hinunter,
und weiter auf den nédchsten Berg und
zu einem neuen HOohepunkt. Bachs
Blick ist ruhig . . . Er erzwingt die Ent-
wicklung nicht, sondern gibt sich eher
in ihren Fluss. Man konnte ihn einen ge-
horsamen, treuen Diener von Mutter

und Umwelt, heute iiberhaupt noch
subjektiv gewlinscht und objektiv sinn-
voll? In einer Gesellschaft, in der selbst
das Bediirfnis nach Therapie mehr und
mehr zur Sucht degeneriert und Thera-
pie zur Droge wird, die sich auch des
Therapeuten bemadchtigt, wird sich
diese Fragestellung vielleicht eines
Tages von selbst erledigen.

Max Nyffeler

25°000fach erprobt: John Diamond beim Deltamuskel-Test

Erde nennen. Beethoven andererseits
ist der ungeduldige Gehilfe, der keine
Zeit hat, in aller Ruhe bei den Pflanzen
zu sitzen, sich um sie zu kiimmern und
zu warten, bis sie wachsen. Er diingt
und hackt den Boden und kann den dra-
matischen Moment kaum erwarten, da
es endlich zu spriessen beginnt» (S. 84).
Bach und Beethoven mit der griinen
Girtnerschiirze: Dieses Bild reicht, was
unfreiwillige Komik angeht, ohne wei-
teres an dasjenige des Hegelianers und
Bildungsbiirgers David Strauss heran,
der Haydn mit einer «ehrlichen Suppe»
und Beethoven mit «Konfekt» verglich;
Nietzsche machte ihn dafiir in seiner
ersten Unzeitgemdssen Betrachtung
zum Objekt seines Spottes. Doch ange-
sichts des therapeutischen Anspruchs,
mit dem heute solche kapitalen Sottisen
vorgebracht werden, ist Spott wahr-
scheinlich nicht angebracht. Vielleicht
sollte man, eingedenk Wagners Formel
von der «Erlosung des Erlosers», in der
die Paradoxie jeglicher spekulativen
Therapie schon mitformuliert ist, die
Frage stellen: Wer therapiert unsere
Therapeuten? Oder konkret: Wer heilt
die vielen John Diamonds von ihrem
wahnhaften Glauben an die Moglichkeit
einer «wahren und einzigen Heilung»
von der Welt, sei es nun mittels Musik
oder irgendeines andern Mediums?

Die seriose Musiktherapie wiirde sich
glatt fiir unzustiandig erklaren und den
Fall bestenfalls an den Sektenbeauftrag-
ten einer der Landeskirchen weiterrei-
chen. Aber, so ist andererseits zu
fragen, ist denn Heilung vom allgegen-
wirtigen Wahn, eine im weitesten Sinn
arztliche Hilfestellung fir die rationale
Bewiltigung der Probleme zwischen Ich

I Vgl. dazu etwa J. Alvin: Musiktherapie. Ihre Geschichte
und ihre moderne Anwendung in der Heilbehandlung,
London 1966, dt. Kassel / Basel / London 1983; W. J.
Revers/G. Harrer/W. C. M. Simon (Hrsg.): Neue Wege der
Musiktherapie. Grundziige einer alten und neuen Heilme-
thode, Diisseldorf und Wien 1974; H.-J. Méller: Musik
gegen «Wahnsinn». Geschichte und Gegenwart musikthe-
rapeutischer Vorstellungen, Stuttgart 1971

Moller nennt 34 zum Teil mehrbindige Werke, die sich
im spdaten 17. und im 18.Jh. mehr oder weniger ausfiihrlich
mitdem Thema beschiftigen (S. 18f)

3Vgl. Ch. Schwabe: Methodik der Musiktherapie und
deren theoretische Grundlagen, Leipzig 1980, S. 143

& Vgl. M. Geck: Musiktherapie als Problem der Gesell-
schaft, Stuttgart 1973. Der aus Anlass der Kolner Kurse fiir
neue Musik 1972 entstandene Band enthilt Beitrige mehre-
rer Autoren und u. a. ein Interview Gecks mit Kagel.

5 Vgl. E. Vélkel: Die spekulative Musiktherapie zur Zeit der
Romantik. Ihre Tradition und ihr Fortwirken, Diisseldorf
1979, S. 188ff

6 P. M. Hamel: Durch Musik zum Selbst. Wie man Musik
neu erleben und erfahren kann, Bern / Miinchen / Wien
1976

7 Hamel, S. 144 (Hervorhebung im Original)

8 ebd.

9Programmheﬂ der Veranstaltungsreihe «Schwingun-
gen»,. Frankfurt, 3./4.3.84 (unpag.)
1

Oebd.
1 Frankfurt 1984
2 engl. Original: 1981 (Selbstverlag); dt.: Ziirich 1983

«Eine neue musikalische Kultur war insofern entstanden,
als nun endlich die Kategorien, nach denen eben noch
Musik @bgelegt und damit voneinander geschieden wurde
— romantische und indische, Jazz und Blues und Rock,
klassische, zeitgendssische und mittelalterliche Musik und
die Folklore der Welt — zu einer neuen umfassenden Ein-
heit zusammenfanden. Man wollte nicht mehr bloss Aus-
schnitte; man sprach von ganzer Musik, von totaler Musik,
von Unity>, von Einheit» (J. E. Berendt in der Textbeilage
zu Hamels LP «Hesse Between Music», EMI, zit. nach:
Hamel: Durch Musik zum Selbst, S. 148. Hervorhebung im
Original).



	Musiktherapie als Droge oder Wer therapiert die Therapeuten? = La musicothérapie comme drogue ou Qui peut faire la thérapie des thérapeutes?

