
Zeitschrift: Domaine public

Herausgeber: Domaine public

Band: 36 (1999)

Heft: 1404

Artikel: Le chômeur : une victime sacrificielle?

Autor: Berthoud, Gérald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1014851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1014851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORUM

Le chômeur: une victime
sacrificielle
Par Gérald Berthoud, professeur d'anthropologie à l'Université de Lausanne

Le «toujours plus» et le

«toujours mieux» ordonnent
la société. Et sur ces
principes, sont sacrifiés ceux qui
ne peuvent s'y soumettre. Et
si nous changions de voie?
Gérald Berthoud analyse les

nouveaux mythes.

Rechercher
la plus grande efficacité, à

court terme, c'est accepter que la

question de l'emploi ne peut se
régler qu'à l'intérieur du champ économique,

envisagé dans sa plus grande
autonomie. Cette voie libérale est
présentée aujourd'hui comme la marque
par excellence de l'exigence rationnelle.
Qui pourrait s'inscrire contre un tel
impératif, sauf à vouloir passer pour un
esprit illogique et archaïque? Ne sommes-
nous pas tous engagés dans un monde
en pleine mutation? N'avons-nous pas le

devoir d'acquérir, de gré ou de force,
une véritable «culture du changement»,
celle qui s'exprime, par exemple, dans
des termes comme flexibilité, mobilité,
ou encore employabilité?

Promouvoir l'employabilité du plus
grand nombre impliquerait de revoir
radicalement les politiques de l'emploi, ce

qui imposerait, entre autres, de considérer

prioritairement toute personne
comme un «capital humain». Dans cette
perspective, les politiques de l'éducation
et de la formation devraient s'adapter
étroitement aux exigences toujours
changeantes de l'économie. Dans une
telle vision du monde, chacun se devrait
d'intérioriser l'idée qu'il est une «ressource

humaine», dont il faut en permanence

prouver l'utilité ou reconnaître l'inutilité.

Le maître mot, qui devrait clore
toute discussion, nous le savons bien, est
celui de restructuration.

«Plus, c'est mieux?»
Le recours à la rationalité toute

puissante pour licencier, non en vue de
garantir simplement l'existence de l'entreprise,

mais pour gagner des points dans
la course mondialisée de la compétitivité,

masque une idéologie apparemment
indiscutable. Telle semble bien être la

croyance dans le «toujours plus» ou
dans le «plus, c'est mieux», érigée en
une valeur primordiale, au point que
tout devrait lui être subordonné.

En d'autres termes, selon le précepte
bien connu de la morale utilitariste, tout
ce qui sert à accroître le bonheur
individualiste du plus grand nombre possible
est juste. Cette justice exige, en toute
rationalité, le sacrifice d'une minorité pour
permettre l'ascension généralisée vers le

bien-être d'une majorité. Un large
consensus permet alors de désigner des

victimes, qui doivent en «payer le prix».
Telle est la formulation, souvent reprise
dans la presse dès qu'il s'agit d'une
suppression d'emplois plus ou moins massive,

qui se réfère à «ceux qui seront sacrifiés

sur l'autel de la restructuration».

Le désenchantement du monde

Faut-il voir dans ces images, empruntées
à l'univers religieux, de simples mots

dont le sens serait si affaibli qu'ils
pourraient être remplacés par d'autres termes
d'usage courant? Au contraire, ne serait-
il pas plus juste de relativiser pour le
moins le «désenchantement du
monde»?

Certes quand «tout va bien», le seul

jeu des intérêts privés semble suffire pour
assurer la régulation de la société. La

croissance produit de grandes inégalités,
mais le jeu social n'est pas à somme
nulle. En bref, chacun a la ferme impression

de gagner quelque chose. Tous les

individus établissent des échanges
mutuellement intéressés, au point de faire
croire que la société ne serait que la

résultante de multiples actions proprement
économiques. Mais que se passe-t-il
quand ce système d'accumulation continue

fonctionne de plus en plus mal,
quand la revendication des multiples
«droits à» se heurte à des obstacles
insurmontables et quand l'enrichissement
des uns apparaît, de plus en plus,
comme l'appauvrissement des autres?
Que faire quand la croissance retrouvée
ne tient plus ses promesses pour tous et
quand l'avenir est lourd d'incertitudes,
malgré les vues optimistes des experts?

Pour sûr, la représentation horizontale
d'une société considérée comme fluide

ne suffit plus. Tend alors à s'imposer la

vision verticale du sacrifice et l'idée,
certes mélangée et confuse, de la

transcendance. Mais quel pourrait bien être le

destinataire d'une telle action, dans une
société qui refuse explicitement toute
référence au sacré? Le recours aux dieux
pour régler les problèmes immanents ne
renvoie-t-il pas à l'ère révolue de la tradition?

Et si nous offrions des sacrifices «à
des dieux que nous croyions avoir
oubliés», à suivre Michel Serre? Parmi les

«divinités» qui nous sont familières, la

maîtrise du monde, la croissance économique,

la recherche illimitée du bien-être
et d'autres encore illustrent la sacralisation

du mouvement capitaliste.

L'impasse sacrificielle
Et si nous nous trompions

dramatiquement, en poursuivant - ou tout au
moins en prétendant poursuivre - la voie
de la maximisation du bien-être, envisagée

comme la fin ultime de la société et

propre à justifier ainsi tous les sacrifices
possibles? Sommes-nous irrémédiablement

enfermés dans une relation
irréductible entre bien-être et survie? Et si

notre soumission à une instrumentalité
généralisée n'était qu'une illusion
destructrice pour le plus grand nombre, et
ne servant qu'à garantir les intérêts
d'une minorité? En d'autres termes et
pour reprendre l'expression utilisée par
Max Weber, la rationalisation du monde,
en nous engageant dans la voie d'une
émancipation sans limite, nous emprisonne

dans une «cage de fer».
Aujourd'hui l'accumulation capitaliste

repose de moins en moins sur l'exploitation

directe du travail et donc de plus en
plus sur la mise en valeur des innovations
techniques, grâce à la concentration des

capitaux à la recherche du plus grand
profit possible. Ne faut-il pas alors se
faire à l'idée que les applications
technoscientifiques, dans le champ économique,

permettent de manière tendancielle

de se débarrasser de l'homme ou
tout au moins de le marginaliser? Une
manière, encore bien spéculative certes,
d'imaginer le possible autosacrifice ultime

de l'humanité tout entière?

6 DOMAINE PUBLIC, N° 1404, 22 OCTOBRE 1999


	Le chômeur : une victime sacrificielle?

