
Zeitschrift: Domaine public

Herausgeber: Domaine public

Band: 35 (1998)

Heft: 1345

Artikel: Rencontre : violences et masculinité

Autor: Welzer-Lang, Daniel / Savary, Géraldine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1010106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1010106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RENCONTRE

Violences et masculinité
Daniel Welzer-Lang est homme, anthropologue, et intellectuel progressiste. Il a été
invité par le groupe féministe Bad girls go to Everywhere à donner une conférence
le 14 mai à l'Université de Lausanne; nous en avons profité pour le rencontrer.
Daniel Wenzler-Lang s'est penché sur la masculinité et la violence. En utopiste,
il imagine une société où le genre ne serait plus déterminant. Interview gs.

Comment en ètes-vous venu à vous
intéresser au problème de la masculinité?

Daniel Welzer-Lang: dans les années
70, j'étais militant d'extrême-gauche, à

une époque où toutes mes copines
étaient féministes. Nous avons alors
créé des groupes d'hommes
antisexistes pour participer à l'émancipation

des femmes. Puis j'ai commencé à

faire des recherches sur le viol et sur la
violence masculine. II existe peu
d'études sur le lien entre violence et
masculinité. De plus, il me semble
intéressant de travailler sur l'ancien et le

nouveau. Quelles sont les nouvelles
places pour les hommes dans la société
d'aujourd'hui? Le féminisme et la relative

libération des femmes ont-ils
transformé les pratiques et les mythes
masculins? Il m'est apparu que si la
domination des hommes vacille, s'ils
sentent une perte de pouvoir, il n'en
demeure pas moins que les hommes
sont toujours éduqués dans des lieux
monosexués de reproduction sociale.

Vous avez dit que souvent les
discours sur la violence étaient
manichéens. Pourquoi?

Oui. J'ai étudié des dossiers
d'instruction de Cour d'assises sur cinq ans,
de plusieurs départements français. J'ai
été en prison rencontrer des hommes
violeurs. Contrairement à ce qui est
souvent décrit, la plupart des violeurs
ne sont pas des monstres sanguinaires
mais des hommes plutôt gentils et
doux.

Y a-t-il une classe sociale particulière
à laquelle appartiennent les hommes

violeurs?
Non, contrairement à ce qu'on croit

souvent, les hommes violeurs viennent
de toutes les classes sociales. Aux États-
Unis, des recherches ont conclu que
les professions les plus représentées
chez les violeurs étaient les chirurgiens
et les camionneurs. Par contre les
mythes étaient identiques. Le mythe
récurrent, c'est que les hommes ne se

sentent pas vraiment responsables de
la violence. Soit parce que les femmes
en seraient coresponsables; soit parce

que ces hommes auraient obéi à une
pulsion passagère. Pulsion, coresponsa-
bilité, ou stigmatisation du violeur
sont des explications qui déresponsabilisent

et finalement qui occultent toute
parole masculine...

Et pour la violence conjugale, les
mythes sont-ils identiques?

La diabolisation de l'homme violent
est identique. Plus on transforme le

portrait en caricature, et moins les
hommes vont pouvoir s'y reconnaître.
Et plus les hommes violents auront
honte et moins ils vont en parler. Un
des acquis de mes travaux concerne la
double définition des faits sociaux. J'ai
ainsi montré que non seulement les
hommes violents et les femmes violentées

ne parlent pas toujours de la même
chose, mais en plus, dès qu'ils quittent
le déni, les hommes violents définissent
plus de violences que leurs compagnes.
Pour les hommes, les violences sont
physique, psychologique, verbale,
sexuelle, alors que pour les femmes la
violence est uniquement physique. Les
femmes qui sont victimes de violence
intègrent leur propre sentiment de
culpabilité. Le mythe fonctionne donc
bien. Les femmes résistent quelquefois
autrement, elles sont «chiantes», ne
prennent pas soin d'elles ou de leur
foyer. Les «mégères» seraient en réalité
des femmes violentées.

À Lyon, vous avez fondé un centre
d'accueil pour hommes violents. Les
hommes qui venaient à votre centre
avaient-ils l'envie de changer?

Au départ, il est clair que les
hommes venaient pour pouvoir retrouver

femme et enfants. Ils se méfiaient
énormément de nous, nous prenaient
tous pour d'affreux homosexuels. Car
souvent les hommes violents sont ho-
mophobes, les hommes violents le
sont avant tout contre eux-mêmes.
Mais certains néanmoins ont pris
conscience de la violence qu'ils
exerçaient sur leurs proches et sur eux-
mêmes.

Vous avez aussi travaillé sur le
rapport hommes-femmes dans les
ménages...

Je me suis rendu compte que les
hommes et les femmes n'avaient pas la
même représentation de l'espace privé
et particulièrement de la manière de
gérer le ménage. La chaussette qui traîne

en permanence, mais aussi l'absence

d'espace appropriable pour l'homme

dans la maison sont les signes des

rapports sociaux de sexe. Concernant
le propre et le rangé, les hommes et les
femmes ont aussi deux logiques: les
femmes parce qu'elles veulent être de
bonnes épouses et de bonnes mères
nettoient avant que ça soit trop sale,
les hommes nettoient quand ils voient
que c'est sale. Chacun a son seuil-plancher.

Parce que les hommes dès leur
enfance n'apprennent pas à ranger,
mais juste à ne pas trop déranger.

Mais comment repenser les genres
Il faut transformer les limites en

devenir. Essayer d'imaginer un monde
dans lequel les catégories homme-
femme ne seraient plus déterminantes.
Partant du principe que les hommes
auraient à gagner à la fin de l'hégémonie

masculine, il faut travailler les
mythes masculins en vue de les modifier.

Le maquillage que je porte aujourd'hui,

le phénomène des drag queens
ou des transgenders sont des gestes de

provocation pour dire qu'il faut casser
les limites de genre. Si les hommes ne
changent pas, alors le rapport des
hommes aux femmes, des hommes
aux hommes ne changera pas.

Mais j'ai néanmoins l'impression
que la situation des femmes ne s'améliore

guère.
Oui bien sûr. Mais néanmoins,

l'avancée des femmes est réelle. Et les

hommes, en particulier la tranche
d'âge des 35-50 ans, se sentent menacés.

Il y a une crise de la masculinité
liée au sentiment de la perte des privilèges

et de leur monopole. Il faut donc
essayer de comprendre les résistances
masculines au changement.
Dernier ouvrage: D. Jackson, D.
Welzer-Lang, Violence et masculinité,
Publications «..., 1998
Site internet: http://www.menprofemi-
nist.org

DOMAINE PUBLIC, N° 1345, 28 MAI 1998 7


	Rencontre : violences et masculinité

