
Zeitschrift: Domaine public

Herausgeber: Domaine public

Band: 34 (1997)

Heft: 1296

Artikel: Image : les querelles de Byzance

Autor: Guyaz, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1015079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1015079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IMAGE

Les querelles de Byzance
Les images ont une histoire. Entre iconoclastes et iconophiles, la querelle fut
tant symbolique que politique. Explication.

Fixes
ou animées, les images influen- compris le conflit était aussi politique,

cent en profondeur toute la socié- Mais la controverse ne pouvait s'expri-
té. Leur interprétation devient mer que par des textes religieux. Ils
une des conditions de l'exercice fondaient seuls la légitimité.

ixes ou animées, les images influencent

en profondeur toute la société.

Leur interprétation devient
une des conditions de l'exercice

démocratique. Or, une véritable
réflexion incluant la dimension historique

du statut de l'image en Occident
fait largement défaut.

En littérature ou en politique, les
généalogies sont connues, familières au
grand public cultivé. De Platon et
Sophocle à Rawls et à Brecht, l'itinéraire
est relativement balisé. Rien de tel
pour l'image. Pourtant la Grèce est
aussi fondatrice, non pas celle des
cités, mais celle de Byzance, de la querelle

des images au 8e siècle.
L'oubli vient de là. Vu d'Occident,

Byzance apparaît comme un surgeon
un peu exotique qui disparut corps et
bien, victime autant, selon l'image
convenue, de son goût du luxe que des
armées du sultan. Le conflit autour des

images se développe à grand renfort de
commentaires des Evangiles et de
recours aux Pères de l'église. Mais qui,
parmi nous, connaît l'œuvre de Jean
Damascène ou celle de Théodore Stou-
dite?

Iconophiles et iconoclastes

Pourtant la peinture européenne, et
donc notre manière de voir, est issue
de ces icônes byzantines, dont Cima-
bue et Giotto se dégagèrent peu à peu
au 13e siècle. Connaître l'élaboration
théorique de la notion d'icône dans
l'empire d'Orient n'est bien sûr pas
suffisant pour comprendre l'imagerie
de notre temps. Mais elle en constitue
le socle indispensable. Il n'est pas
inutile de rappeler que les deux grands
pourvoyeurs de cadavres du 20e siècle
sont un peintre autrichien raté et un
séminariste géorgien, soit un descendant

direct de la pensée byzantine.
Un concile convoqué à Byzance par

l'empereur Léon III condamna les
images du Christ, de la Vierge et des
saints en 730. Après maintes péripéties,

les images furent rétablies en 842.
Les empereurs et la haute société
prirent position contre les images. Les
moines aux vastes richesses et le
peuple luttaient pour les icônes.
Pendant le conflit, l'image de l'empereur
circula, elle, abondamment. On l'aura

Les iconophiles et les iconoclastes
avaient une hantise commune: l'idolâtrie.

Ils voyaient autour d'eux la
religiosité populaire et les faux miracles
attribués au pouvoir des images. Les
deux camps s'appuyaient sur les
mêmes textes fondateurs du christianisme:

Et Dieu dit: faisons l'homme à

notre image.

L'icône:
idole ou représentation?

L'empereur iconoclaste Constantin V
(741-755) dénonça les icônes. Il utilisa
les arguments suivants: si l'icône est
semblable au modèle Gésus-Christ),
elle doit être de même essence et de
même nature. Or l'icône est matérielle
et son modèle spirituel. Si l'icône
prétend ne ressembler qu'à la forme du
modèle, elle le divise en séparant son
apparence et son essence; elle est donc
impie. Si l'icône trace la figure du
divin, elle enferme l'infini dans son
tracé, ce qui est impossible. Si l'icône
est vénérée dans ce qu'elle montre,
alors elle est vénérée dans sa matière et
elle devient une idole.

On conçoit que face à ces raisonnements,

soutenus par l'empereur lui-
même, les iconophiles aient dû
déployer une formidable élaboration
théorique pour finir par l'emporter.

Le premier point du raisonnement
iconophile est celui de l'image naturelle:

au commencement était le Verbe et
le verbe est image de Dieu. La véritable
image est invisible. Elle n'a ni forme,
ni expressivité. L'icône matérielle est
une image de l'image; elle n'a pas à

être ressemblante ou expressive. La
forme de l'icône n'est pas objective.
Nous sommes proches des propos de
Mondrian, un des fondateurs de
l'abstraction au 20e siècle qui demandait de
«ne plus s'occuper de la forme en tant
que forme». Pour les iconophiles, le
Christ n'est pas dans l'icône, c'est l'icône

qui tente d'aller vers le Christ.
L'image matérielle n'est pas un symbole,

elle cherche à mettre en relation
l'homme avec Dieu; elle est une

représentation de l'incarnation.
Aux yeux des défenseurs des images,

celui qui rejette l'icône refuse l'incarnation

et si l'on refuse l'incarnation,
c'est toute l'économie du message
chrétien qui est vidée de son sens.
L'icône byzantine figure un manque,
un vide, celui de la véritable image
invisible.

La défense de l'icône engendra une
théorie de l'incarnation. Celle-ci n'est
pas une matérialisation: l'icône est
vide, mais elle est pleine de l'absence
du Christ et cette perception de
l'absence est le signe de la relation au
divin qui est définie comme incarnation.

Dans toutes les icônes, des inscriptions

désignent les personnages. C'est
que le Christ a lui aussi été désigné par
son père: ecce homo. Or l'icône, on l'a
dit, n'est pas réaliste: Elle ne représente
rien. Pour qu'elle prenne un sens, il
faut désigner les personnages. Sans

inscription, elle n'a plus aucun caractère
sacré. Au XXe siècle, Magritte, en
inscrivant sur un tableau montrant une
pipe l'inscription «ceci n'est pas une
pipe» reprend la réflexion sur l'image:
la pipe du tableau n'est effectivement
pas une pipe.

De Nicéphore et Damascène
à Kandinsky

Nous n'avons donné ici qu'une
esquisse des virtuosités de la pensée
iconophile. L'histoire, c'est bien connu,
ignore les vaincus. Les textes des
iconoclastes ont disparu. L'église d'Occident,

qui, entre temps, s'était séparée
de l'église d'Orient au 11e siècle, fut
bien incapable de produire le même
arsenal intellectuel lors de la Réforme.
Plus tard, la laïcité remplaça la
réflexion sur les images par l'histoire de
l'art et par la réflexion esthétique.

L'héritage de Byzance se réfugia dans
la Russie tsariste qui fut la terre d'origine

de Wassily Kandinsky, fondateur de
l'art abstrait. Le patriarche Nicéphore
et le père de l'église Jean Damascène
auraient-ils des descendants? Nous
essayerons de l'examiner dans un
prochain article. jg

Le contenu de cet article doit tout au
livre de Marie-José Mondzain, Image,
icône, économie, Seuil, 1966.

DOMAINE PUBLIC, N° 1296, 24 AVRIL 1997 7


	Image : les querelles de Byzance

