
Zeitschrift: Domaine public

Herausgeber: Domaine public

Band: 34 (1997)

Heft: 1306

Rubrik: Impressum

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTE DE LECTURE

Le moine et le philosophe
Mathieu Ricard, docteur es sciences, auteur d'une thèse en biologie sous la
direction de François Jacob, est aujourd'hui moine bouddhiste. Son père:
Jean-François Revel, philosophe, libre-penseür. Il a interrogé son fils, au
Népal et en Bretagne, sur le bouddhisme aujourd'hui.

Deux
hommes de très haute cultu¬

re dialoguent, comme on savait
le faire au XVIIIe siècle, d'Alem-
bert s'entretenant avec Diderot.

Ils échangent des idées, des convictions.

Ils philosophent. Ils ne font pas
de sociologie. Certes le chapitre des

superstitions est abordé, mais pour
distinguer le rituel de la superstition; en
revanche le vécu bouddhique, la
condition féminine en milieu
bouddhique ne sont guère approfondis.
C'est la limite de cet exercice. Il ne
s'agit pas d'une enquête de terrain,
mais d'un examen du corps de la
doctrine.

Attirance

Le succès en Occident du bouddhisme

ne se limite pas à la découverte,
prolongée depuis les années soixante,
du voyage à Katmandou. L'accueil fait
au Dalaï-Lama - des millions d'étudiants

l'attendaient dans les universités

françaises, Grenoble, Bordeaux, où
il se présenta - semble dépasser sa

personne ou l'appui à la cause tibétaine. Il
manifeste le besoin d'autre chose que
les religions révélées, monothéistes,
religions du livre sacré, du salut, de
l'encadrement ecclésial, religions où les
vertus exaltées de charité, de pardon et
de don de soi se mêlent aux exigences
du dogme et à l'intolérance ancienne
ou actuelle. D'autre chose aussi que
des philosophies, qui sont devenues
une branche spécialisée du savoir, qui
ne véhiculent plus une sagesse ou une
morale, au moment même où les avancées

de la science révèlent un besoin
accru d'éthique.

L'attirance pour le bouddhisme qui
interprète aussi des livres, parfois
jusqu'à l'ésotérisme, mais qui se présente
d'abord comme un enseignement et
non comme une révélation, atteste
peut-être un manque, un creux de la
pensée occidentale contemporaine.

Le bouddhisme, vu à travers cet
entretien, n'est pas seulement une morale

et l'exercice d'une sagesse: la maîtrise
de soi, du flux désordonné de ses

pensées, le dépassement du désir de
possession, de l'orgueil, etc., pas seule¬

ment une pratique de la méditation et
de la compassion, il est aussi explication

du monde, donc métaphysique.
Le moi n'est pas un moi substantiel: il
ne survit pas à la mort, il ne s'abolit
pas non plus, il se dissout pour
prendre une autre forme, se réincarnant,

non pas au hasard, mais selon
une causalité engendrée par les états
antérieurs. De même le monde phénoménal

n'est pas la réalité dernière; il
faut dépasser son apparence pour aller
vers la contemplation de la nature ultime

des choses.
La pensée bouddhique est antérieure

à la philosophie grecque. Elle recourt à

des raisonnements, des images qui
seront utilisés parallèlement sans qu'il y
ait eu influence par la philosophie
occidentale.

Revel le souligne avec didactisme.
Cela, remarque-t-il chaque fois, les
Eliates l'ont dit ou Epicure ou les
Stoïciens ou Platon. Il nous renvoie à Pascal

pour le contrôle de nos «distractions».

On ne peut parler de la réalité
du monde phénoménal sans se référer
à Kant. L'intérêt de ces rapprochements

n'est pas de faire une exhibition
de culture, mais de démontrer que les
choix philosophiques ne sont pas
illimités et que le problème s'inscrit, sous
certains aspects, dans le nombre recensé

de ceux-ci.

Suggérer l'indémontrable

La traduction par Mathieu Ricard des

croyances les plus poussées est aussi
digne d'intérêt. Il recourt avec
constance à la métaphore, à l'analogie.
L'eau qui est à la fois une, fluide, multiple

est (pour rester dans le ton) source

inépuisable d'images. Tous les
éléments sont mis à contribution; l'air et
l'oiseau qui projette une ombre sur le
sol, la terre et les gangues successives
des pépites, le feu qui détruit les
apparences phénoménales. Illustration du
langage qui cherche par l'image à

suggérer l'indémontrable. Elle mériterait
d'être étudiée pour elle-même. Exemplaire

à défaut d'être convaincant.
Revel donne la réplique, objecte parfois

mais cherche avant tout à faire

parler. Il n'est pas complaisant, mais
complice.

II met l'accent lorsqu'il exprime sa

propre pensée sur une philosophie de

l'action, de la recherche, d'interprétation
et de conquête de la nature qui,

par ses avancées, transforme plus la

condition humaine qu'une méditation
ou qu'une compassion. Il s'attire la
réplique: à quoi sert une vie plus longue
si la vie étirée n'a pas de sens.

Et la mort?

Le libre-penseur qu'il est ne pousse
pas plus loin les raisons de son refus de

la métaphysique bouddhiste. Or,
même si le bouddhisme n'est pas une

religion du salut, il véhicule la croyance
à une survie, à une non-mort des

composants de notre moi. C'est une
autre forme du refus de la mort. Revel

ne définit pas en opposition la dignité
d'une philosophie, celle du libre-penseur

qu'il est, de la mort totalement
acceptée, sans prolongation ou changement

de rôle. a%

Jean-François Revel, Mathieu Ricard. Le

Moine et le philosophe. Le Bouddhisme
aujourd'hui. NIL éditions, 1997.

IMPRESSUM

Rédacteur responsable:
Jean-Daniel Delley (jd)

Rédaction:
Claude Pahud (cp), Géraldine Savary (gs)

Ont collaboré à ce numéro:
Gérard Escher (ge)
André Gavillet (ag)

Pierre Imhof (pi)
Yvette Jaggi (yj)

Charles-F. Pochon (cfp)
Le Débat: Paul H. Dembinski

Composition et maquette:
Claude Pahud,

Géraldine Savary, Jean-Luc Seylaz
Secrétariat: Murielle Gay-Crosier

Administrateur délégué: Luc Thévenoz
Impression:

Imprimerie des Arts et Métiers SA

Abonnement annuel: 85 francs
Étudiants, apprentis: 60 francs

Administration, rédaction:
Saint-Pierre 1, case postale 2612

1002 Lausanne
Téléphone: 021/312 69 10

'

Télécopie: 021/312 80 40
E-mail: domaine.public@span.ch

CCP: 10-15527-9

8 DOMAINE PUBLIC, N° 1306, 3 JUILLET 1997


	Impressum

