
Zeitschrift: Domaine public

Herausgeber: Domaine public

Band: - (1984)

Heft: 731

Artikel: Entretien avec Jacques Bouveresse : le mildiou et la philosophie

Autor: Baier, Eric / Bouveresse, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1016965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1016965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SUITE DE LA PREMIÈRE PAGE

Double
défaite
c'est celle de la campagne elle-même et de la façon
dont l'initiative a été «gérée» par la gauche.

On se gargarise des millions engloutis par les

banques dans une offensive de relations publiques et
de désinformation. Mais il faut admettre aussi que
la gauche a abandonné le terrain à ses adversaires,
à peine avait-elle engrangé les signatures récoltées
assez aisément après le scandale de Chiasso. Au
point que l'initiative est restée lettre morte, affaire

ENTRETIEN AVEC JACQUES BOUVERESSE

Le mildiou
et la philosophie

Eric Baier. Tout le monde connaît le mildiou, cette
maladie qui s'attaque particulièrement à la vigne.
Dans votre dernier livre'1, vous avez entrepris,
comme un bon vigneron, de répandre le poison
dans l'air, afin de protéger la vraie philosophie
rationaliste contre les attaques du mildiou intellec-

d'appareil, jusqu'au moment où Ton s'est aperçu
que le sprint final devait être lancé. C'est peu dire
qu'il était alors trop tard pour changer de cap et

pour provoquer une modification en profondeur
des rapports de forces dans l'opinion. Sur un sujet
aussi ardu techniquement et mythologiquement,
c'était ouvrir la porte aux déferlements irrationnels,

c'était somme toute se condamner à l'avance
à ne pas entrer réellement en matière. Alors, carences

graves stratégiques ou tactiques, méconnaissance

profonde du «jeu» institutionnel, ou tare
d'un parti politique qui perd son souffle militant,
réduit à abandonner le terrain pour les manœuvres
à l'ombre des «sommets»? Tout à la fois? La
leçon vaut bien un fromage, fût-il bancaire.

L. B.

tuel parisien. D'où vous vient ce solide bon sens
terre à terre, peut-être conservateur?
facques Bouveresse. Il se trouve que je suis précisément

d'origine paysanne, je suis né dans une
famille de neuf enfants, du côté de Besançon.
Lorsqu'on sort d'un milieu de ce genre, on hérite à

la fois d'une certaine tendance à idéaliser exclusivement

le monde intellectuel, et d'une longue
tradition d'ironie populaire à l'égard de la spéculation
en général.
Inspiré sans doute par cette double tradition de

respect idéalisant et de gaillarde moquerie, je suis
tombé de haut en constatant, à la fin de mes études

parisiennes, l'espèce d'unanimité dans l'erreur et le

dogmatisme qui s'était réalisée entre les meilleures
intelligences de ma génération.
Ce qui est en cause n'est évidemment pas la Sainte
Trinité Marx - Nietzche - Freud, mais plutôt la
facilité avec laquelle des penseurs spécialisés dans
la destruction des idoles peuvent engendrer eux-
mêmes immédiatement une nouvelle idolâtrerie.
Ce que je déplore est que le mépris des règles les

1 «Le Philosophe chez lesautophages», Jacques Bouveresse.

Editions de Minuit, coll. Critique, 1984.

plus élémentaires de l'argumentation et de la
discussion critique soit devenu, chez certains philosophes

contemporains (NdR: Michel Serres, Michel
Foucault, Jacques Derrida et Paul Veyne) une
véritable manière de penser et d'écrire et un style
philosophique imposé, que l'on ne peut plus condamner
sans se retrouver immédiatement dans la position
désagréable du représentant de l'ordre soupçonné
du délit de répression policière.

LA TRACE DE POPPER

E. B. Bah! Laissons de côté votre critique certainement

justifiée du «vedettariat» parisien et

arrêtons-nous sur le contenu de votre rationalisme
critique, que vous définissez très souvent en vous
référant à Popper.
J. B. Si j'ai cité Popper, c'est qu'il fait partie des

philosophes sur qui s'abat trop facilement l'ana-
thème et que l'on accuse de représenter le
conformisme, l'ordre moral. On reproche par exemple

à Popper d'être directement l'inspirateur du

libéralisme conçu à la manière allemande, dont
la vérité est représentée finalement par des

pratiques comme celle du «Berufsverbot». Il faut bien
voir cependant que les attaques contre Popper
sont construites sur deux griefs diamétralement
opposés.
Le premier est le reproche de dogmatisme antilibéral;

en effet Popper admet qu'on le critique, mais

il exige, de la part de ses contradicteurs, des
arguments rationnels. Or les auteurs dont je parle
assimilent cette exigence d'arguments à un préjugé
rationaliste, qui empêcherait en dernière extrémité
la libre expression des convictions les plus intéressantes,

justement parce qu'elles sont les plus
déviantes et donc les moins défendables du point
de vue de la rationalité actuelle.
Le deuxième grief, en sens inverse, consiste à

reprocher à Popper d'être à l'origine des courants
irrationalistes et anarchistes à la Feyerabend dans

la mesure où Popper dit et ne cesse de répéter
effectivement que la science n'atteint et ne propose
pas des vérités.

Né en 1940 dans le Doubs, Jacques Bouveresse
s'est acquis une solide réputation de philosophe
curieux de courants non français. Il est un
remarquable connaisseur des philosophes issus du
fameux Cercle de Vienne (DP 682 et 683), il a publié
également des études passionnantes sur les grands
noms de la philosophie anglo-saxonne tels que Popper

ou Peirce. Jacques Bouveresse était professeur
ordinaire à Genève, il n'a malheureusement pas pu
concilier une charge importante à Paris avec celle
de Genève; il a fallu choisir; il n'est plus à Genève
que pour quelques heures par semestre, comme
professeur associé. Eric Baier l'a rencontré.



• Ce qui caractérise donc la science selon cet auteur,
• ce n'est pas qu'elle découvre des vérités, mais
I qu'elle n'en découvre pas et qu'elle le sait, qu'elle
• doit vivre avec l'idée que les théories scientifiques
• actuelles seront probablement abandonnées à un

stade ultérieur. On a donc accusé Popper de saper
complètement la confiance que l'on peut avoir
dans les théories scientifiques les mieux établies.
Ce que je dis, c'est qu'il faut choisir, ou bien Popper

est un dogmatique, ou bien il ruine toute espèce
de certitude y compris et même pour commencer
dans la science elle-même, mais on ne peut pas lui
reprocher les deux choses en même temps.
Ce qui m'intéresse dans le cas de Popper — et je
précise que je ne suis pas véritablement poppérien
— c'est le fait que cet homme n'a jamais cherché
de protection contre la croyance du côté de la
croyance. Pour lui le remède à la croyance ne consiste

pas dans l'adoption d'une autre croyance
destinée à combattre la première. Le remède, c'est la
critique. Cela dit, les gens ne peuvent pas être
constamment ou même très souvent critiques, ils ont
besoin de certitudes alors que Popper est l'homme
qui dit: «Il n'y a pas de certitude.» Or si l'on a
tendance à penser qu'il n'y a pas de certitude en
philosophie, en morale ou en politique, bien des gens
espèrent qu'au moins en science, il y a des certitudes,

et Popper leur répond «justement pas!». Le
point faible du rationalisme de Popper est peut-
être de sous-estimer un peu trop le désir de certitude

des gens, leur besoin de vérités exemplaires,
de héros et de mythes. Les gens devraient être critiques

mais généralement ils ne le sont pas.

SCIENCE ET RATIONALITÉ

E. B. L'attrait irrationnel de l'image du «mildiou»
que j'ai proposée intentionnellement pour lancer
cet entretien, c'est qu'il est partout. Même le vrai
peut prendre sournoisement l'apparence du faux.
Qui me garantit qu'il n'y a pas du faux dans
l'apparence du rationalisme poppérien
I. B. Les découvertes freudiennes et plus généra'
ment la philosophie du soupçon — si joliment évo-

quée dans votre «mildiou qui est partout» —
constituent aujourd'hui l'argument le plus couramment
utilisé pour ridiculiser discrètement les convictions
et les efforts des rationalistes traditionnels (p. 102).
Permettez-moi cependant de ne pas en dire plus sur
le rationalisme de Freud (voir sa correspondance
avec Einstein) et laissez-moi rompre une lance en
faveur de la démarcation entre Sciences et Rationalité.

Il n'y a pire abus de pouvoir commis contre la
raison que d'affirmer que la science est tout le

rationnel. Or si vous faites un peu la tournée des

«popotes», vous verrez que l'impérialisme scientifique

est beaucoup plus répandu qu'on ne le croit
et parfois de façon sournoise, y compris chez les

philosophes eux-mêmes qui combattent très
souvent l'exigence de rationalité parce qu'ils l'assimilent

à l'exigence de scientificité.
L'une des raisons essentielles pour lesquelles la
rationalité scientifique constitue une valeur, c'est
qu'elle a augmenté, comme je le dis dans mon livre
(p. 70), dans des proportions considérables les

moyens dont nous disposons pour réaliser des fins
diverses. Ainsi la bio-médecine trouve des applications

tout à fait remarquables dans la lutte contre
les maladies. Même les gens qui détestent la science
lui reprochent facilement de n'avoir pas encore
réussi à guérir le cancer, c'est-à-dire de n'avoir pas
encore fait quelque chose qu'en principe elle
devrait pouvoir faire.
Mais le succès des sciences instrumentales a fait
perdre le sens commun à des philosophes comme
Serres ou même Foucault qui ont voulu entériner
d'un point de vue spéculatif la domination de la
seule rationalité scientifique qu'apparemment ils
combattent. Ils ont alors construit une théorie qui
établit pour notre civilisation une adéquation
parfaite entre la science, considérée uniquement sous
l'aspect du pouvoir et de la maîtrise, et la rationalité.

Serres est allé jusqu'à affirmer que «la science
s'est attribuée toute la rationalité», désignant le
reste comme «passionnel». Ce faisant, Serres

liquide complètement la question de la rationalité
pratique. Dire que la distinction rationnel - irra¬

tionnel est purement «idéologique», revient à

ignorer qu'il y a un problème de la rationalité de la
pratique, que tout le monde se pose et qui n'a rien
d'idéologique, bien qu'il ne soit effectivement pas
non plus scientifique.

RÈGLES ET MODÈLES

E. B. Vous protestez vivement contre la mainmise
de la science sur tout le domaine de la rationnalité.
N'y a-t-il pas un danger secondaire qui guette le
combat contre la science? L'attitude de certains
écologistes notamment qui voudraient retourner
les sciences contre elles-mêmes au profit d'une
nouvelle utopie rationnelle?
f. B. Ce qui caractérise la rationalité pratique,
c'est justement que l'on ne parvient généralement
pas à la reconstruire sous la forme d'une théorie
explicite. Il faut peut-être abandonner l'obsession
du modèle théorique et de la rationalité explicitable
sous la forme de règles précises. Il existe beaucoup
de savoirs qui sont des savoirs pratiques — les paysans

en sont parfaitement conscients — cela ne
veut pas dire que ces savoirs pratiques soient de

nature irrationnelle, bien qu'ils soient peut-être
irréductiblement pratiques.

Le résultat de cette espèce de monopole concédé
(même par certains de ses adversaires) à la science

sur le domaine de la rationalité — et là j'espère que
vous ne m'accuserez pas à nouveau de poser un
faux problème typiquement parisien — débouche
exactement sur la situation que Max Weber considérait

comme une conséquence inévitable des progrès

de la rationalité instrumentale, à savoir qu'elle
n'est possible qu'en matière de faits, alors qu'en
matière de valeurs, il n'y a que des choix subjectifs.
Mon livre ne propose pas de solution explicite ni de

projet, même pour ceux qui voudraient développer
une approche rationaliste. J'ai voulu contribuer à

déblayer le terrain, à faire réapparaître un
problème réel qui doit être abordé de façon argumentative,

je veux dire sur lequel on ne peut se contenter

d'exprimer des «opinions» ou des préférences.

DP 731


	Entretien avec Jacques Bouveresse : le mildiou et la philosophie

