
Zeitschrift: Domaine public

Herausgeber: Domaine public

Band: - (1983)

Heft: 668

Artikel: Pour un monde sans pouvoirs

Autor: Lehmann, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1024753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1024753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POINT DE VUE

Pour un monde
sans pouvoirs

L'évolution de l'univers semble s'être faite du plus
simple vers le plus complexe. Les constituants de la

matière se sont assemblés en structures de plus en

plus compliquées, jusqu'à produire la vie. Celle-ci

a, elle aussi, évolué vers une complexité toujours
plus grande pour, finalement, produire l'homme
avec sa faculté de parler et comprendre. Même si

les facultés intellectuelles de l'homme représentent
le dernier progrès de l'évolution, elles ne sont,
finalement, que les premières facultés de ce type à

avoir vu le jour, au moins dans la partie de l'univers

qui nous est accessible. Si elles représentent
bien une étape dans la marche vers une complexité
croissante, il ne s'agit jamais que d'une première
étape pour ce nouvel état de la matière, l'ensemble

cognitif, qui va peut-être lui aussi évoluer vers des

structures plus élaborées.
Pour l'instant, les facultés intellectuelles de

l'homme ne semblent pas être à même d'expliquer
la vie. On peut analyser les formes vivantes, les

classifier, percevoir certains mécanismes comme,
par exemple, le codage des protéines par l'ADN,
mais le «projet vie» échappe à notre compréhension.

On ne sait pas où se cache dans l'œuf le

programme qui détermine la forme et la structure de

l'animal qui en sortira et on sait encore moins ce

qui, dans ce même œuf, fait que cet animal aura
certains comportements. On ne peut même pas
affirmer avec certitude que ce qu'il y a dans l'œuf
soit déterminant pour la structure et le comportement.

Ce que l'homme a devant les yeux est, pour lui,
infiniment compliqué. N'importe quel écosystème
est un ensemble impressionnant comprenant des

myriades de formes vivantes qui interagissent et
évoluent ensemble.
Cette complexité semble assurer un certain équilibre

et a permis une évolution adaptable aux aléas
de la vie terrestre. A travers les trois derniers eons
(1 eon IO9 ans, ne pas confondre avec le Gardel
qui ne vaut que 15 ans), cette tendance vers une
organisation de plus en plus sophistiquée a produit
le monde dans lequel nous vivons et qui, en dehors
des atteintes dues à l'homme, fonctionne et évolue
de manière remarquable.
L'homme a utilisé ses facultés intellectuelles pour
assurer d'abord sa survie, puis a mis à profit les

possibilités offertes par son environnement pour
vivre plus à l'aise. Au début, cela s'est passé en
respectant assez bien les règles du jeu, c'est-à-dire
sans trop interférer dans les mécanismes complexes
des écosystèmes dont l'homme dépend. Le mode
de vie et le comportement social des tribus primitives

étaient probablement adaptés à cette nécessité.
Le principe de base étant de ne pas détériorer ce
dont on dépend, surtout lorsqu'on ne comprend
pas comment cela fonctionne. Le pouvoir, s'il existait,

était limité par cette contrainte.

LE CONTRÔLE PAR LA SIMPLIFICATION

Mais l'évolution récente des sociétés humaines a

changé tout ça. Le pouvoir s'est étendu, entraînant
avec lui une tendance à la simplification, contraire
à la tendance naturelle vers une complexité
toujours plus grande. Le pouvoir, à mesure qu'il
s'étend, essaie de simplifier les structures sur
lesquelles il exerce son contrôle. La société devient
plus uniforme, l'environnement est «aménagé», la

quantité prime sur la qualité, toutes les valeurs et

performances s'expriment en argent, rentabilité,
bénéfice. Les gens au pouvoir, n'étant pas au bénéfice

de capacités intellectuelles supérieures (ils
n'ont pas évolué plus longuement que les autres
gens), tendent à simplifier le monde qu'ils veulent
contrôler, de manière qu'il leur soit compréhensible.

A un monde humain composé d'une multitude de

petites sociétés se substitue un conglomérat
d'Etats-nation, structures verticales très simplifiées,

pour ne pas dire simplistes, où l'individu
finit par s'identifier à un drapeau. On a affaire à

des sortes de monocultures sociales, les unes basées

sur la dictature de l'économie de marché, les autres
sur la dictature du prolétariat, voire sur la dictature

tout court. Les sociétés dites primitives qui
avaient des modes de vie adaptés à leur environnement

sont conjurées d'adhérer à l'une ou l'autre
des monocultures existantes et sont aspirées dans

une confrontation futile qui rend la survie de

l'humanité de plus en plus précaire.

L'IMPASSE DES MONOCULTURES

La monoculture est fragile. En agriculture, les

grandes étendues plantées d'une même espèce sont
facilement la proie de parasites. Cela a conduit à

une utilisation toujours plus grande de poisons
chimiques qui s'accumulent ensuite dans le sol et les

chaînes alimentaires. Poursuivre dans cette voie,
c'est se jeter à terme dans une impasse totale.
Pour en sortir, l'Australien Bill Mollison propose
et expérimente le concept de la «permaculture»:
on crée sur la place dont on dispose une sorte
d'écosystème comprenant une grande variété
d'espèces végétales capables de fournir aliments,
matériaux de construction, combustible, fibres,
etc. Les arbres y jouent un rôle important, des

animaux, domestiques et sauvages, s'y intègrent
également. L'homme n'intervient plus brutalement
chaque année en tournant le sol et en y semant des

céréales dont il essaie de pousser le rendement. Son
rôle est davantage un rôle d'observateur. Il peut

Notre ami Pierre Lehmann a de la suite dans les

idées, c'est bien connu! De temps à autre, pour
les lecteurs de «Domaine Public», il noue la

gerbe des thèses et des recherches qui sous-
tendent ses engagements personnels, quotidiens,

pour une société plus économe et une
existence plus autonome. La dernière fois, dans

ces colonnes, c'était, souvenez-vous, fin décembre

1981 (DP 619), sous le titre «Pouvoir et
société». Aujourd'hui, de nouveaux jalons
(Réd.).



apporter des corrections occasionnelles, mais il ne
le fait qu'en respectant l'équilibre et l'évolution de
sa permaculture. Celle-ci mettra plusieurs années à

s'établir et n'atteindra sa plénitude qu'après
plusieurs dizaines d'années. Le rendement global à

long terme d'une telle permaculture est supérieur à
celui des autres méthodes d'exploitation du sol et
la variété des aliments est bien plus grande (j'ai dû
constater qu'une grande majorité des légumes,
noix, baies, fruits, etc. que Mollison évoque
m'était totalement inconnue). Les parasites éventuels

sont acceptés, mais tenus en échec par la
diversité de l'écosystème dans lequel ils ont, en
fait, un rôle à jouer.

La permaculture vise un rendement stable à long
terme dans un système équilibré. Mais la
complexité du système est évidemment énorme comparée

à celle des monocultures de céréales, maïs, etc.
pratiquées aujourd'hui. Le point important pour
mon propos est que l'on substitue à la domination
de la nature par l'homme, avec recherche de gains
immédiats, une sorte de symbiose où l'homme,
tout en jouant un rôle central et important,
abandonne son pouvoir et se soumet aux lois du système
dont il fait partie. Ces lois, il ne peut pas les édic-
ter, mais il doit essayer de les découvrir. Une
action dont les conséquences n'apparaîtront qu'à
long terme se substitue à la recherche d'un profit
immédiat. Cela ne signifie pas un retour à l'homme
des cavernes. On peut très bien pratiquer la permaculture

et vivre dans une maison confortable munie
de machines, avoir une télévision et faire des
calculs sur ordinateur. Mais il est néanmoins probable
que ce genre de distraction jouera un rôle de
second plan, car l'objectif «être et comprendre»
tend à l'emporter sur l'objectif «faire».

TOUJOURS «PLUS»

Les propositions de Mollison ont un parallèle dans
la société. La monoculture sociale pratiquée
actuellement est aussi instable que la monoculture
végétale ou animale. Cette instabilité est d'ailleurs

I,

évidente tous les jours alors que les économistes,
les Diafoirus des temps modernes, passent leur
temps à définir les conditions d'un illusoire
développement économique harmonieux (il faut faire
ici une exception pour N. Georgescu-Reogen qui a
mis en évidence la nécessité d'une décroissance
économique).
Il reste que le système économique actuel est instable

par définition. Une augmentation dans un
secteur se traduit non pas par une diminution
compensatoire ailleurs, mais par une augmentation
parallèle dans tous les autres secteurs. Et la
réciproque étant vraie aussi, on a affaire à un système
instable qui doit être gouverné de l'extérieur, c'est-
à-dire par des décisions des gens au pouvoir (ce qui
inclut bien entendu les maîtres de la finance, des

multinationales, etc.). Ceux-là décident toujours
que «plus» c'est mieux que «moins», d'où il
résulte une fuite en avant qui forcera le système à

se heurter aux limites imposées par les ressources
disponibles, pour s'écrouler ensuite.
A l'opposé, une multitude de petites sociétés
soumises aux contraintes et restrictions imposées par
le territoire qu'elles habitent et interagissant en se

respectant l'une l'autre, aurait une bonne chance
d'être viable.

DE LA TRIBU À L'ÉTAT-NATION

La dimension des sociétés est ici une considération
fondamentale.
Manifestement, la dimension permettant aux
mécanismes régulateurs de jouer leur rôle est plus
voisine de celle d'une tribu que de celle d'un état-
nation.
Aujourd'hui, ces mécanismes ont été complètement

inhibés et on a mis à leur place l'humeur de

Reagan, les états d'âme de Furgler et les idées fixes
d'Andropov.
Il est curieux de constater qu'on associe, en général,

progrès technique et complexité. On trouve
qu'un ordinateur, c'est très compliqué, un avion,
un satellite de communications, un missile balistique

à têtes nucléaires multiple aussi. Mais tout ceci

est d'une simplicité évangélique comparé au moindre

brin d'herbe. Il s'agit en fait d'une complexité
comprise et explicable, au moins par un nombre
restreint d'individus appelés hommes de science,
qu'on met sur un piédestal en les affublant de titres
divers (Herr Doktor, etc.). Ces individus-là sont les

prêtres de notre civilisation économico-industrielle
et sont un des relais entre le pouvoir et la population.

Leur rôle n'est donc pas très différent de celui
des prêtres du Moyen Age attachés à la monarchie
de droit divin. Pour la compréhension, ou plutôt la
perception de l'infiniment complexe (brin
d'herbe), ils ne sont pas mieux armés que
n'importe qui d'autre. Or, il me semble raisonnable

de suggérer que cette perception doit pouvoir
jouer son rôle pour qu'une société puisse être viable.

LE SAVOIR DOMINANT

Il n'en découle pas nécessairement que la science
telle que comprise aujourd'hui soit à écarter, mais
qu'elle a pris dans la société une place tout à fait
excessive, celle du savoir dominant comme le dit
Pierre Thuillier.

Un exemple frappant de cette distorsion est donné

par le rôle que l'on veut faire jouer à l'informatique.

On entend dire aujourd'hui très couramment,
même par de braves professeurs, que tous les hommes

de demain devront apprendre à interagir avec
l'ordinateur. On va bien sûr s'arranger, et c'est du
reste déjà le cas, pour que cette interaction soit
simple pour tout le monde. Même les Pygmées et
les Hottentots pourront peser sur des touches et
avoir accès à des fichiers centraux contenant une

quantité énorme d'informations. Pour quoi faire?
Le problème est peut-être mal posé. Ne serait-ce

pas nous qui devrions vivre quelques temps avec
des Pygmées et des Hottentots non informatisés

pour essayer de réapprendre à percevoir un monde
infiniment complexe qui nous est caché par la
science et le pouvoir?

Pierre Lehmann


	Pour un monde sans pouvoirs

