
Zeitschrift: Domaine public

Herausgeber: Domaine public

Band: - (1971)

Heft: 144

Artikel: Ni Marx,...

Autor: D.P. / Ghelfi, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1028151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1028151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ni Marx,...

J.-P. Ghelfi s'est efforcé de préciser la première
moitié du livre de J.-F. Revel. Nous avons tiré de son
texte les extraits suivants.

D.P.

Impossible d'ignorer Marx. D'abord parce qu'une
partie importante de la population mondiale se dit
proche de la théorie qu'il a développée. Ensuite
parce que, dans une large mesure, le vocabulaire
que nous utilisons pour parler des sociétés
contemporaines — capitalistes ou communistes, industrialisées,

en voie d'industrialisation ou pré-industrielle
— vient en droite ligne de ses écrits. Il est de même
impératif de confronter théorie marxiste et situations
pratiques, concrètes et effectives des sociétés
actuelles1.

La force du marxisme réside dans la simplicité du
cadre qu'il propose pour interpréter le jeu des forces
sociales dans les communautés humaines: maître-
esclave; seigneur-serf; capitaliste-prolétaire; profit-
paupérisation, etc. Vision d'une société irréductiblement

dualiste, dont le terme sera marqué par la
révolution prolétarienne qui permettra de supprimer
les classes sociales. Cet aboutissement, selon Marx,
est inéluctable. Le développement économique
approfondira le fossé entre capitalistes et prolétaires
— les uns toujours plus riches et moins nombreux,
les autres toujours plus pauvres et plus nombreux.
Le système est donc en soi explosif, et le détonateur
sera fourni par le jeu de l'accumulation de ses
contradictions internes.
La propriété privée des moyens de production et de
distribution est source de profit pour les capitalistes,
donc d'exploitation des travailleurs. Pour éliminer
l'exploitation prolétarienne, il faut par conséquent
supprimer la propriété privée. La socialisation des
moyens de production et de distribution n'est toutefois

par un but. Elle constitue, selon les marxistes,
le moyen nécessaire et suffisant pour permettre aux
hommes d'échapper aux déterminismes de
l'économie, de ne plus les subir, et ainsi, en quelque

I sorte, de s'autodéterminer par rapport à eux.

Cette autodétermination est conçue comme condition

pour permettre à l'homme de se réaliser
pleinement.

Les « prévisions » du marxisme
On peut, dans les critiques sommaires du marxisme,
se contenter par exemple de noter que les régimes
politiques qui s'en réclament n'ont pas obtenu de
meilleurs résultats que les pays capitalistes. On peut
aussi relever que si l'économie est importante, elle
n'est pas tout: un régime économiquement oppressif
est, semble-t-il, moins insupportable qu'un régime
qui ne respecte pas les libertés individuelles et
collectives, fussent-elles qualifiées de formelles.
Ces deux points ne sont pas les plus importants,
bien qu'ils jouent un rôle essentiel dans les attitudes
politiques: comment expliquer aux travailleurs-électeurs

qu'ils auraient intérêt à changer de régime
politique si les exemples qu'on leur fournit ne sont
pas concluants?
La force principale du capitalisme contemporain
provient des échecs du communisme. Les
promesses du second pèsent peu en face des réalisations

du premier.
Une autre manière de critiquer le marxisme consiste
à noter que les prévisions qu'il a faites sur le
développement du capitalisme se sont révélées inexactes.

Celui-ci n'a pas congénitalement besoin des
guerres impérialistes pour maintenir et asseoir sa
domination. Le colonialisme n'est pas davantage
une condition de sa survie. Le néo-colonialisme
n'est pas un trait spécifique du capitalisme, et il se

' Il s'agira moins, nécessairement, de parler du marxisme
livresque que de ce que les peuples et leurs dirigeants en
ont retenu, puisque c'est ceci que nous voyons à l'œuvre, et
qui est déterminant en pratique pour favoriser tel développement

économique, social ou politique, plutôt que tel autre.

pourrait qu'il s'en dégage plus rapidement que les
pays communistes. Le système d'enseignement
continue certes à transmettre l'idéologie de la classe
dominante — ici comme ailleurs —, mais les
réformes qu'il a entreprises ici sont déjà nombreuses
et le rythme de changement à la fois plus grand et
plus prometteur. Enfin, ie capitalisme renferme plus
de virtualités quant à l'émancipation des minorités,
à la libération de la femme et donc à la transformation

de la cellule familiale et des rapports humains
qu'elle implique.
La critique la plus radicale qu'on puisse émettre
cependant à l'égard du marxisme est d'avoir voulu
expliquer la situation misérable du prolétariat industriel

du XIXe siècle par l'existence de la propriété
privée. Car même s'il est vrai que le « profit capitaliste

» est indéterminé et indéterminable par les
« lois » du libéralisme économique, il constitue un
résidu de l'activité économique qui ne saurait, à lui
seul, rendre compte des injustices, des inégalités
et des gaspillages observables dans la société.

Comment concilier socialisation économique
et libertés politiques?
Chacun des deux systèmes (capitalisme et communisme)

a sa logique, qui n'est pas forcément celle
que le marxisme a mise en évidence. La concurrence

est fille du profit, certes, mais elle est tout
autant fille de la liberté d'initiative en matière
économique, politique, sociale, culturelle. Le plan, lui,
est fils de la socialisation du profit, mais fils surtout
de la suppression de la liberté d'initiative en matière
économique. Et cette restriction s'est étendue et
généralisée aux autres secteurs de la vie individuelle
et collective. Cet aboutissement n'était voulu ni par
Marx ni, probablement, par Lénine. Mais on ne peut
s'empêcher de penser que l'évolution constatée était
contenue en germe dans les concepts « socialisation

des moyens de production », « centralisme
démocratique », « dictature du prolétariat » — ou du
moins qu'elle en était une conséquence quasi
inéluctable.

Conséquence quasi inéluctable... Les mouvements
gauchistes actuels qui se distancent généralement
des communismes appliqués et autres « crapules
staliniennes », se refusent à admettre ce fait, sans
toutefois — et là est la condition de crédibilité
idéologique et politique de leur mouvement — montrer
comment sociologiquement il serait possible de
concilier libertés politiques et socialisation économique.

Rapports économiques et projets politiques
L'héritage marxiste nous pousse à rechercher les
explications du côté des bases matérielles
(l'infrastructure) de la société. Mais le degré de développement

économique ne permet pas d'expliquer,
fût-ce « en dernière analyse », la diversité des situations

des pays européens. Le passé colonial,
l'accession tardive à la démocratie libérale, le centralisme

institutionnel, le maintien prolongé de l'empire
ou du royaume — certains de ces éléments pouvant
se combiner — rendent mieux compte des situations
nationales actuelles que l'analyse de l'évolution de
la lutte des classes ou du développement des forces
productives, (cf. F. Perroux: « Industrialisation et
création collective » tome II).

Sur le plan international, il est encore plus évident
que le poids des rapports économiques ne joue pas
l'importance capitale qu'on a voulu leur attribuer.
Etudier le processus d'intégration européenne sous
l'angle du renforcement des monopoles équivaut à
se condamner à ne rien comprendre au jeu des
forces en présence. L'Europe, à supposer qu'elle
aboutisse, sera d'abord une réponse politique tant
à l'égard des Etats-Unis que de l'Union soviétique.
D'où, d'ailleurs, l'hostilité plus ou moins marquée
de l'un et de l'autre.
C'est une vérité d'évidence, dans le monde actuel,
que tout projet politique implique un support
économique, industriel et militaire. Mais la complexité
et l'ambivalence de chacun de ces domaines interdit
de ramener univoquement l'un aux autres, ou
l'inverse.

Absence de « prêt-à-porter » idéologique
La liberté intégrale est-elle vraiment au bout du chemin,

comme le croit Marx, lorsqu'il aura été mis fin
aux luttes des classes? N'est-il pas plus juste de
voir dans « un peu de liberté » le moyen nécessaire
— mais pas forcément suffisant — pour aller vers
« plus de liberté ». Cette idée a au moins pour elle
de pouvoir s'appuyer sur les expériences historiques.

Si cela est vrai, il en découlerait que la
politique doit emprunter non pas le chemin de la lutte
des classes et tendre à la socialisation des moyens
de production et de distribution, considérée comme
la condition sine qua non de l'émancipation réelle
de l'humanité, mais bien la voie de la liberté, en
commençant par les « libertés formelles » conquises
par les révolutions dites libérales, pour les approfondir

à chaque étape du développement économique,

dans la perspective de doubler la démocratie
politique d'une démocratie économique et d'une
démocratie culturelle.

Qu'au bout du compte, nous en arrivions aussi à
socialiser les moyens de production, du moins
certains d'entre eux, c'est possible, et c'est même
probable. Mais à considérer encore que les termes
mêmes selon lesquels cette socialisation se ferait
pourraient être autres que ceux que nous pouvons
concevoir actuellement.
Car ayons garde de constater que les voies
qu'empruntent les sociétés pour passer d'une étape à une
autre, dans leur développement politique, économique,

culturel, sont trop mal explorées et donc
connues pour qu'on puisse sans danger pour ce qui
est déjà acquis, être assurés qu'un bouleversement
profond n'équivaudrait pas pratiquement à une
régression. Si révolutionner est innover, créer du neuf,
alors l'avenir est inconnu. Et il est aberrant de croire
qu'il existe des « schémas » explicatifs tout prêts,
une sorte de « prêt-à-porter » idéologico-révolution-
naire.

En appeler au capitalisme comme cause absolue et
au socialisme comme remède absolu n'est acceptable

d'aucun point de vue. On se heurte en effet
à des structures mentales beaucoup plus profondes
et résistantes ainsi que Jacques Monod et Konrad
Lorenz se sont efforcés de le montrer. Il faut
analyser leurs effets et leurs implications à la lumière
des connaissances actuelles pour espérer pouvoir
trouver un début de solution qui, prenant en
considération l'intégralité de la nature humaine, soit
conforme à ce que nous pouvons aujourd'hui discerner.

J.-P. G.

Critiques ponctuelles
Le langage de Revel
Imaginez qu'un soir, dans le salon d'un ami, on vous
présente un brillant journaliste parisien, retour d'un
voyage outre-Atlantique; imaginez la conférence
improvisée qu'il tiendra.aux commensaux, illustrée par
ses impressions récentes sur l'extraordinaire vitalité

d'une société qui est non seulement la plus
puissante du monde, mais qui se trouve être, comme
elle se plaît à le dire, un gigantesque creuset
culturel. Imaginez l'invité de ce soir, bon conteur
cultivé, avec ce qu'il faut d'agressivité pour que la voix
vibre et que l'auditoire réagisse, et ce qu'il faut de
simplification pour que le récit puisse embrasser
bien des aspects du « problème révolutionnaire ». Si
maintenant, au lieu de parler, cet homme écrivait un
livre, vous auriez « Ni Marx, ni Jésus ». Un livre qui
force l'attention, irritant pour qui, à tort d'ailleurs,
pense qu'il ne faut écrire que pour le marbre (celui
des monuments appelés à durer et non celui des
imprimeries de l'éphémère combat), stimulant parce
qu'il intervient, malgré ses faiblesses, dans un débat
fondamental.

Pour qui, comme nous, craint le brouillard des mots
et regrette que le langage des tracts soit truffé du
vocabulaire consacré de l'analyse marxiste (sans


	Ni Marx,...

