
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 26 (1923)

Artikel: Das Bild Conrad Ferdinand Meyers

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-572250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-572250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eàgar Zteuri: Die größere Schweiz

in Lausanne. Für letzteres und das Bauernsekretariat hat es bereits Erhebungen
durchgeführt, übermittelt den Auslandgruppen regelmäßig wirtschaftliche Zeit-
schriften, Berichte usw. Einlaufende Nachrichten werden an die geeigneten Stellen
oder die Fachpresse weitergegeben.

Das Sekretariat will die A.S.-Organisation auch durch das Mittel der Presse
in den Dienst der Heimat stellen. Die Auslandgruppen sind gehalten, Presseäuße-

rungen über die Schweiz zu verfolgen, die Zeitungen zu alimentieren und ungerecht-
fertigte Angriffe zu berichtigen. So haben einzelne Gruppen eine Sphäre der Freund-
schaft gegenüber der kleinen Heimat zu schaffen gewußt. Auch ist das Sekretariat
bemüht, geeignete Landsleute für einen Korrespondenzdienst mit der Jnlandpresse
heranzuziehen.

Aber die bisherige Arbeit zur äußern und innern Organisation des Ausland-
schweizertums unterrichten ausführlich die ersten drei Berichte des Genfer Sekre-
tariates, das mit den Behörden ständig in Fühlung steht und die berufenen Leiter
unserer Kolonien nach besten Kräften in ihrer oft schweren Aufgabe unterstützen will.
Was die schweizerischen Gesandten und Konsuln zu allen Zeiten an der Spitze der
Kolonien für ihren Zusammenhalt und die Pflege des Heimatgedankens gewirkt
haben, wird in der Geschichte unserer Auswanderung mit goldenen Lettern zu ver-
zeichnen sein. Die A.S.-Organisation will ihre Bemühungen ergänzen, unterstützen,
erleichtern, sie will aber auch über die Grenzmarken der einzelnen Länder hinweg
die verbindende Brücke schlagen.

Die größere Schweiz! Sie ist nicht von Jura und Alpen umgrenzt. Sie dehnt
sich von Norwegen nach Australien, von Litauen zum Feuerland. Wir alle sind ihre
Bürger, ob draußen oder daheim. Jedem ist es möglich, an seinem Platz für ihr
Ansehen, ihre Würde, Sicherheit und Wohlfahrt zu wirken.

Schon lange haben andere Staaten mächtige Organisationen ihrer ausgewanderten
Mitbürger ins Leben gerufen. Frankreich, Deutschland, England und Italien, aber
auch kleinere Länder, wie Schweden und Dänemark, sind uns vorangegangen. Was
wir ebenfalls erstreben, geschieht aber nicht etwa in Nachahmung fremder Beispiele.
Die größere Schweiz ist nicht blutlose Theorie, das Auslandschweizerwerk entspricht
in jeder Beziehung praktischen, lange empfundenen Bedürfnissen. Auch das Ge-
spenst des Chauvinismus stellt sich der Verwirklichung dieser Gedanken nicht dis-
qualifizierend in den Weg; ist doch schweizerische Gesinnung und deren Verbreitung
gleichbedeutend mit Verbrüderung gegensätzlicher Kulturen. Möge sie zur Brücke
Europas werden!

Das Bilà Conraà Aeràinanà Meyers
Von Gottfrieà Bohnenblust

Der größte Lyriker der Schweiz und einer ihrer größten Erzähler ist auch eine

ihrer problematischsten Gestalten. Verfolgen wir den Wandel seiner äußern Er-
scheinung, seiner Handschrift, seines geistigen Ausdrucks in hoher Kunst: die Einheit
dieser Gestalt scheint uns erst wunderlich, dann wunderbar. Ein Wunder ist sie ohne
Zweifel. Auch die, welche sein Bild zu zeichnen unternahmen, haben sich teils ans
Wunderlich-Sonderbare gehalten und das Problem erörtert, teils an das Wunder
des Sieges und der Vollendung. Sie zeichnen die Gestalt.

Diese Auffassungen sind heute nebeneinander lebendig. Spät, dann aber über-
raschend war die Höhe erklommen und der Ruhm erreicht worden. Die Wende des

Jahrhunderts anerkannte Conrad Ferdinand Meyer: von der aristokratischen Rechten

134



S otr f rieà Bohnenbluft: Das Bilä Lonraä Ieräinanä Meters

bis zu den Naturalisten reichten Bewunderung und Huldigung. Der Zusammenbruch
des Scheingeistes schien dann auch den Geist und seine wahre Offenbarung zu er-
schüttern,- von der Parteien Hast und Gunst schien auch sein Charakterbild verwirrt
und schwankend geworden. Die Krise ist vorüber: nicht ganz spurlos; aber sie ist
überstanden. Conrad Ferdinand Meyer ist noch der grösste Lyriker der Schweiz,
noch einer ihrer größten Erzähler, und im weiten Reich deutscher Zunge, das er so
sehr geliebt, ragt er noch als Vollender seiner Art neben Mörike, dem genialen
Scbwaben, in die Firnenhöhe der großen Kunst.

Die Bücher über den Dichter, sein Leben, sein Werk und seine mannigfachen
Beziehungen bilden heute schon eine ansehnliche Bibliothek. Brechts verständnisvolles
Buch über das Kunstwerk seiner Gedichtsammlung ist einer jener Kommentare, die
den Tert schier überwuchern. Nicht alle Erklärer und Forscher haben sich der
Knappheit Stöstls, Kalischers, auch Korrodis beflissen. Immer noch dauert aber die
Untersuchung der Tatsachen und Werte. Die neue Hässelsche Ausgabe orientiert in
der Einleitung zu den einzelnen Werken über den heutigen Stand der Kenntnis
und Schätzung. Und auf die Jahrhundertfeier steht neben neuen Deutungen einzelner
Perioden und Zusammenhänge ein weiteres Gesamtbild in Aussicht.

Das bringt uns die eigentümliche Fülle der Bildnisse Meyers neu zum Be-
wußtsein, die wir schon besitzen. Von Haller gibt es eine Biographie, die zählt, die
Ludwig Hirzels; die Lavaters und die endgültige Pestalozzis ist noch nicht ge-
schrieben. Die maßgebende Darstellung Bonstettens, von Marie Louise Herking, ist
französisch geschrieben. Ebenso — eine fröhliche Ironie des Schicksals — die des
allerdeutschesten unserer Dichter, Jeremias Eotthelfs, dessen deutsche Biographie seit
zehn Jahren versprochen ist, aber vorläufig durch einen gekürzten Neudruck des
guten Buches von Manuel aus dem Jahre 1857 ersetzt werden muß. Die tüchtige
französische Darstellung hat Gabriel Muret zum Verfasser. Keller hat in Jakob
Bächtold seinen Biographen selber bestimmt; Emil Ermatinger hat, wie jedermann
weiß, sein Werk fortgeführt. Keine der übrigen Darstellungen tritt mit gleichem
Anspruch neben Bächtolds Werk, auch nicht Adolf Freys köstliche Erinnerungen und
Baldenspergers schon 1899 vollendetes französisches Buch. Von Meyer aber haben
wir nicht weniger als fünf Gesamtdarstellungen heute schon vor uns; mehrere liegen
bereits in neuen Auflagen vor. Die Aufgabe dieses kurzen Ueberblicks ist ihre
knappe Charakterisierung, die Feststellung ihrer Eigenart, ihres Eigenwertes und
ihres gegenseitigen Verhältnisses.

Es war Conrad Ferdinand Meyers Wunsch, daß Adolf Frey, sein jüngerer
Freund und Kunstgenoß, sein Leben schreiben möchte. Vor seinem Tod schon war
das Werk fast vollendet, bald nach dem Hingang, 1999, ist es hervorgetreten; sodann
1999 zum zweiten, 1919 zum dritten Mal.

Frey will erzählen, Tatsachen mitteilen, die Gestalt erfassen, ihr Wesen mehr
als ihre Beziehungen deutlich machen. Bücher über Bücher liebten weder Meyer
noch Frey. Aber ein Bild des Lebens sollte der Jüngere vom Aeltern zeichnen.
Die Schwester Betsy sollte ihn unterstützen und hat es, in ihrer Art, nach besten
Kräften getan, daneben ihr ureigenstes Bekenntnis ihren Erinnerungen anvertraut.
Vor beiden Werken wird man an das stolze Wort des Meyerschen Michelangelo
über den Pensieroso gemahnt, den er ganz aus lebendigem Gedächtnis bildet: „Ich
sehe, wie er sitzt und sinnt, Und kenne seine Seele. Das genügt." Beides wird hier
offenbar, die sichtbare Gestalt und die fühlbare Seele. Die meisterhafte Kraft der
Anschauung, die schöne Wärme und Wahrhaftigkeit, die klare Ordnung, das dich-
terische Verständnis wie der künstlerische Verstand Freys sind längst anerkannt. Die
Skizzen, die seinem Buche vorangegangen, namentlich die gehaltvollen Vorträge

135



Sottfrieä Bohnenbiust: Das Bilä L o n r a à Feräinanä Meters

Hans Trogs, wird man mit Ehren nennen. Aber die Grundlage der Meyer-
Kenntnis bildete und bildet Adolf Frey.

Die dritte Auflage ist fast unverändert. Frey baut wie Jacob Burckhardt seine

Bücher nicht um und führt sie kaum fort; er läßt sie freilich auch nicht durch andere
entstellen. Er erwähnt eine Auswahl der seither erschienenen Meyer-Literatur,
vermehrt die Zitate aus den Pariserbriefen, fügt in der frühen Zeit da und dort
eine bisher unterdrückte Mitteilung ein, streicht und ergänzt zuweilen eine Notiz über
die Werke und schließt eine Doppelcharakteristik Betsy Meyers durch Adolf und
Lina Frey an.

Am Charakter des Werkes hat sich also nichts geändert. Das Buch hat Cha-
rakter, nicht den einzig möglichen, aber starken und klaren Charakter. Es ist Anfang,
nicht Schluß und Ende. Stoffgeschichte und Analyse spielen keine wesentliche Rolle.
Wenn der Glaube an die reine Erfindung im „Schuß von der Kanzel" und in
„Gustav Adolfs Pagen" widerlegt ist, fällt der Satz ohne Ersatz weg. Jetzt noch liest

man als Namen der Quelle zum „Amulet" Msrimses (Mrcmiczus „du tsmps" statt

„äu rsZus <1s (Marios IX". Frey ließ ja solche Quellenstudien gelegentlich selber

machen, so kurz vor seinem Ende die zum „Jenatsch" von Hermann Bleuler. Aber für
sein Bild des Dichters schienen sie ihm nicht viel zu bieten. Hierin ist schon d'Harcourt
über ihn weggegangen, und auch in Zukunft wird man kaum darauf zurückkommen.
Was aber Freys Buch auszeichnet, die Lebensnähe und Lebenswärme, die eigen-

tümliche Verbindung von Unmittelbarkeit und Objektivität, wird nicht leicht zu

erreichen und gar nicht zu überbieten sein.

Langmessers Biographie hat das Werk Freys nicht von fern eingeholt; auch

der früher unentbehrliche Anhang ungedruckten Nachlasses ist zum größten Teil durch

Freys zweibändige Ausgabe der unvollendeten Prosadichtungen erledigt worden.
Am Ende seines Lebens hat Langmesser durch seine liederliche und taktlose Ausgabe
des Briefwechsels mit Rodenberg noch einmal bewiesen, wie wenig er unsere

Kenntnis zu vertiefen imstande war.
Wohl aber ist das Werk des Grafen d'Harcourt, dessen Erlebnisse im Kriege

gegenwärtig die Aufmerksamkeit seiner Leser fesseln, eine ganz bedeutende Leistung.

Der Briefwechsel aus der Krisenzeit der fünfziger Jahre bildet einen besondern

Band. Das eigentliche Werk, 1913 bei Alcan in Paris erschienen und dem Germa-

nisten der Sorbonne Henri Lichtenberger gewidmet, ist im Sinne wissenschaftlicher

Forschung das vollständigste und kritisch durchdringendste Werk über Meyers Leben

und Werk, das wir haben.

Auf 438 Seiten darstellenden Textes folgen über hundert kleingedruckte reich-

haltigsten kritischen Anhangs, gedruckte und ungedruckte Quellen zur Biographie
und zur Würdigung aufzählend, beurteilend und verwertend. Man kann das Wort
Gründlichkeit zwar nicht ins Französische übersetzen; aber gründlich arbeiten kann

man wirklich auch, wo man französisch spricht, und zwar seit Jahrhunderten. Wären

nicht die ziemlich zahlreichen, namentlich in Eigennamen störenden Druckfehler zu

bedauern, so wäre an dem Werk schlechterdings nichts auszusetzen. Ausgezeichnet

ist es jedenfalls in seiner Vereinigung strenger Tatsachenforschung, feiner Einfühlung,
ästhetischer und historischer Kritik.

Zweierlei muß man sich freilich gegenwärtig halten. Es spricht ein französischer

Graf und ein überzeugter Katholik. So muß man, was er über die Schweiz und

den Schweizer Conrad Ferdinand Meyer, besonders aber über den leidenschaft-

lichen Protestanten vorbringt, besonnen lesen. Es ist nicht wahr, daß Meyer die

Schweiz nicht liebte und auch von ihr nicht geliebt war: „Nie prahlt' ich mit der

Heimat noch und liebe sie von Herzen doch". Aber für ihn ist das Firnelicht m semem

136



Sorcfrieà B c> h n e n ì> l u fc: Das Bill Lonraä Feràinanâ Meters

Wesen und Gedicht, und wer wollte das stille Leuchten in seinem Wort und
Lied leugnen? Robert d'Harcourt kennt die Schweiz nicht gründlich,- daher ver-
einfacht er sie zu sehr ins Kleinbürgerliche und Hirtenhafte. Dem treuen Sohn
seiner Kirche kann ferner Meyers trotziger Huttenmut nicht lieb sein. So kann er
die Entstehung des Amulets nicht aus der Durchdringung des artistischen Werks des
französischen Realisten mit eigenstem Ethos des Protestanten verstehen: das Neue
ist ihm nur Verlust, und er läßt das Wort „Plagiat" fallen. Das ist begreiflich;
aber richtig ist es nicht. Am sonderbarsten mußte dem Franzosen freilich die Be-
gründung vorkommen, die Meyer am 16. Januar 1871 Georg von Wyß für seine
politische Haltung gibt: „Auch ich habe meine französischen Sympathien schwer
überwunden; aber es mußte in Gottes Namen ein Entschluß gefaßt sein, da voraus-
sichtlich der deutsch-französische Gegensatz Jahrzehnte beherrschen und literarisch jede
Mittelstellung völlig unhaltbar machen wird".

Wenn aber auch d'Harcourt dem Huttendichter wie dem Poeten der Renaissance
kritisch gegenübersteht, sieht er in manchem desto schärfer, weil er nirgends, vom
Volkskundlichen abgesehen, an der Oberfläche haften bleibt. Frey hat vor ihm die
persönliche Kenntnis und die eigene Kunst voraus, d'Harcourt beweist vor allem
eine außerordentlich vielseitige Bildung, durch die er wohl alle andern Verfasser
ganzer Biographien Meyers übertrifft. Kein Wunder, daß ihn weniger die Gestalt
als die Geschichte dieser besondern Seele anzieht: „Da vis cks Nc^er tut uns
constants transtorination. — Da bioZrapbio às Ne^sr est I'iustoirs às sa vis
intérieurs."

So haben wir das seltsame Schauspiel vor uns, daß die intime Analyse mit der
örtlichen und zeitlichen Entfernung zunimmt. Frey stand zu Meyer wie der junge
Zimmermann zu Haller, wie Manuel zu Bitzius. D'Harcourt und seine Nachfolger
urteilen mittelbar, sie reden zugleich mehr von dem, was Meyer niemals aussprach.
D'Harcourt hat vieles richtig gesehen; aber neben Schwermut und Geduld ist doch
auch ein Trutzmut in Meyer wach gewesen. Es ist falsch, ihn ganz zum Artisten zu
machen und Erasmus gegen Hütten in ihm zu sehen. Es war abgeleiteter Mut,
gewiß; aber Mut war es doch. Meyers Hütten ist weit mehr Meyer als Hütten.

So kritisch diese innerliche Lebensgeschichte ist, bleibt doch das Ergebnis positiv.
Die Werke halten nicht alle stand, wohl aber das Werk. Dieses aber in seiner
Gesamtheit ist bei Franz Ferdinand Baumgarten in Frage gestellt. Baumgartens
Buch „Das Werk Conrad Ferdinand Meyers, Renaissance-Empfinden und Stil-
kunst" ist zuerst 1917 bei Beck in München, dann wieder 1920 bei Georg Müller,
wenig erweitert, erschienen.

Auch für Baumgarten „krönt Meyers Werk als höchste Leistung den europäischen,
nicht nur den deutschen Renaissancismus". Aber nicht nur beschränkt sich seine Wirkung
auf Deutschland, sondern der wesentliche Gehalt dieser Richtung ist hier bestritten.
Meyer ist der Bildner, Nietzsche der Prophet, Burckhardt der Historiker des Re-
naissancismus. Dieser selber aber ist ein Ersatz für wirkliche Kultur und lebendigen
Stil, eine bloße Wahltradition, eine Verlegenheit, eine Schwäche, eine Maske. Ein
Jahrhundert ohne Einheit und Gestalt dichtet seine Sehnsucht in die Vergangenheit,
findet in der Renaissance, was ihr fehlt: Heroismus und feste Form, zu dem Posi-
tivismus und der Wirklichkeitsfreude, die ihr eigen sind. Die Renaissance wird er-
dichtet; selbst der Name stammt aus der Mitte des 19. Jahrhunderts, ob auch die

Vorstellung der neubelebten antiken Welt weit älter ist. Meyer, von Michelangelo
angeregt, stilisiert und intellektualisiert die Renaissance; jene Uebermenschen werden
verinnerlicht. Sie sollen ja nicht um deswillen geschildert werden, was sie einst

gewesen, sondern um deswillen, was sie jetzt bedeuten. Und zu dieser Bedeutung

137



Sott f rie à Bohnenbìuft: Das Bilä Sonraà Ierâinanà Meters

gehört auch, daß sie überwunden werden sollen: nicht nur der wirkliche Mensch irn
Uebermenschen, sondern endlich der Uebermensch im wahren Menschen.

So wird Meyers Verhältnis zur Renaissance sein Verhältnis zum Leben: er
schaut und liebt im Bilde, was er vergeblich ersehnt hat. Uorum iZuarus imagine
gauàet: am Bild der Macht, der Schönheit, des überströmenden Genusses freut er
sich. Und auch das opfert er am Ende. Angela Borgia ist schon im Doppelnamen
ein Doppelgleichnis.

Baumgarten legt also dar, daß der Mensch Meyers, das Abbild des Menschen

Meyer, gebrochen, schwach, unberührbar sei, daß der Dichter, selbst leidenschaftslos,
fremde Kraft bewundere, ohne sie anders als von außen zu kennen; daß er also

statt zur organischen Gestaltung zur dekorativen Darstellung gelange. D'Harcourts
These wird hier noch überboten, und der Artist ist nicht bloß nicht mehr Bürger,
sondern eigentlich weder Bürger noch Künstler; er ist nicht, was er scheint und sein

möchte; was er aber ist, erfüllt ihn nicht ganz und genügt seinem Gewissen nicht.
Er ist nicht naiv genug, sich hinter sein Bild zu flüchten und dort ruhig zu werden,
und er muß doch dichten, um diese Ruhe zu suchen. Schicksal und Sehnsucht liegen
in ewigem Kampfe.

An dieser Nachdichtung der Dichterseele ist vieles wahr. Das beste Kapitel ist

das fünfte, das der Lyrik gewidmet ist und den positiven Kern bildet. Hier versteht
der Kritiker, ohne zu zerstören. Er übertreibt zwar auch hier, wenn er Meyer treulos

gegen das Erlebnis nennt: er verrate sein Erlebnis an die Form. Als ob das

naturalistische Konterfei des flüchtigen Augenblicks und seines Inhaltes das höchste,

ja heilig wäre! Treulos ist nur, wer die schuldige Treue bricht. Seit wann aber

sind wir der Wirklichkeit des Augenblicks Treue schuldig? Aus ihr das Wesentliche

zu erfassen, was sich darin offenbart, und dies Wesentliche in seinem höchsten

lebendigen Zusammenhang, als Gleichnis des Ewigen, zu verklären: das sind wir
dem Augenblick schuldig. Dann ist der Augenblick Ewigkeit.

Dichtung ist nicht sklavische Aussage dessen, was vor Augen ist. Dichtung sieht

auch das Herz an, hört auch das Herz an. Und wem einst die helle Welt ins Herz
gestrahlt, mag auch das Herz die dunkle Welt erhellen. Das ist nicht Lüge, das ist

wahrer als die Wirklichkeit.
Hat denn Baumgarten das Geheimnis der Form nicht erlebt? Die Form tötet

das Leben nicht, sie erhält und erhöht es. „Die Gedichte leuchten hell und satt,

aber auch kalt, wie Edelsteine." Hat Baumgarten den „Mönch von Bonifazio", „In
der Sistina", „Die verstummte Laute", „Die Füße im Feuer", „Das Münster", „Kaiser
Sigmunds Ende", „Das kaiserliche Schreiben", „Thibaut von Champagne", „Die
Söhne Haruns", „Requiem", „Eingelegte Ruder", „Abendwolke", „Ewig jung ist

nur die Sonne", „Alle", „Das Glöcklein" — hat Baumgarten all das kalt wie Edel-

stein gefunden? Und sollten Dichter und Gedicht daran schuld sein?

Gewiß, ein Liederbuch hat Meyer nicht geschrieben. Das Lied ist Quell aller

Lyrik, aber nicht alle Lyrik. Auch vom Bilde kann das stille Leuchten ausgehen.

Auch das Bild kann klingen.
Baumgartens Buch ist eine mächtige Paraphrase zu dem Thema, das Adolf

Frey ausgesprochen hat: „Alles, was fein, zart und tief ist, lebte in seiner Seele;
aber die Kraft lebte nicht darin". Darum wurde sein Leben Schicksal, sein Schicksal

Dichtung. Und darum wurde Leben und Dichtung Gleichnis, weil sein Schicksal

Gleichnis war. Auch von den tiefsten Novellen gilt das, ob sie nun dem Heysischen

Begriff der Novelle entsprechen oder nicht. Die Poesie ist nicht um der Poetik willen
gemacht, und nicht einmal die Poetik um der Poesie willen.

138



Sottfrieà Bohnenblust: Das Bilà Lonraà Ferâinanck Meters

Geschrieben ist das Buch geistreich, nicht selten sogar geiswoll. Zuweilen stören
ungenaue Zitate oder französische Sprachfehler; selten liest man ein Bild wie dies:
„Alles dreht sich um den Ring: er ist die Fleischwerdung des Schicksals".

Baumgarten gibt keine Biographie; er setzt sie voraus und tönt sie beständig
an, um das Werk zu werten. Daß er dieses auf die Renaissancenovellen und die
Gedichte beschränkt, ist freilich Willkür, und die gelegentliche Erwähnung anderer
Schöpfungen Meyers hat die Wirkungen dieser gewalttätigen Vereinfachung nicht
verhindert. Das letzte heute vorliegende Gesamtbild, das Buch Mar Nußbergers,
1919 bei Huber in Frauenfeld erschienen, heißt wieder: „Conrad Ferdinand Meyer,
Leben und Werke". Es steht im Zeichen einer gesunden Reaktion gegen die Ueber-
treibungen Baumgartens und möchte die ästhetische Kritik und Stoffgeschichte mit
dem organischen Aufbau der Biographie verbinden.

Nußberger wendet sich offen gegen das Urteil, das Meyer einen weltfremden
Aestheten, einen Formkünstler nennt. Das Gegenteil sei richtig; ja es gebe kaum
einen Dichter des 19. Jahrhunderts, der vom Atem der Zeit heftiger erfaßt worden
wäre. Von hier aus gewinnt Nußberger seine Gliederung. „Indem die religiös-
protestantische und die ästhetische Lebensauffassung als Stufen der persönlichen
Entwicklung Meyers auseinandertreten, erhellt ihre relative Gültigkeit innerhalb
einer Laufbahn, deren wesentliche Triebkräfte künstlerischer Natur waren."

Es ist ohne Zweifel ein Verdienst Nußbergers, das ganze Werk Meyers zu be-

trachten und die Dichtung, soweit es möglich ist, mit dem Erlebnis zusammenzusehen.
Er gelangt so zu fünf Kapiteln: „Jugend und Bildungsjahre", „Stilles Reifen",
„Für Freiheit und Heimatland", „Persönliche Kultur der Renaissance", „Letzte
Schaffensjahre".

Aus dem äußern Erlebnis läßt sich eine wahre Dichtung nicht einfach ab-
leiten. Nußberger hat aber die Doppelheit des innern und des geschichtlichen

Erlebnisses richtig und fördernd betont. Freilich wird die Abgrenzung der Perioden
ziemlich illusorisch, wenn die ersten Renaissanceballaden schon vor dem Hütten, so-

dann die italienischen Reisebilder samt dem Heiligen und den englischen Balladen
unter „Freiheit und Vaterland" behandelt werden müssen. Im Kapitel Renaissance
hingegen erscheinen auch „Gustav Adolfs Page", „Das Leiden eines Knaben", die

gesammelten Novellen und Gedichte. Zwei der bezeichnendsten Renaissancenovellen
aber, nämlich „Pescara" und „Angela Borgia", liegen jenseits dieser Grenze.

Zu der Renaissance, wie Meyer sie sah, war eben die Reformation kein letzter
Gegensatz. Beide bedeuteten Befreiung des Gewissens, Bejahung des Lebens,
Kulturkampf. Die Gestalt des Hütten bezeichnet diese Einheit vorzüglich. Wir sehen

anders, Meyer sah so. Innerhalb seiner religiösen Wandlung, in der nur der Wechsel

beständig war, tritt oft mehr das Diesseitige, oft mehr das Mystische hervor. Aber
diese Stimmen singen beständig ihren Kanon, nur daß bald die eine, bald die andere
stärker hervortritt. Die Mystik durfte nur „kleine Dosen" haben, und die Renaissance

war schließlich doch durch den Geist des heiligen Franz, Luthers und Calvins zersetzt,

ja umgestürzt. Schließlich und eigentlich gibt es für Meyer keine Grenzen: eben

diese Schrankenlosigkeit seiner äußern und innern Welt ist das eigentlich Moderne
an ihm: Ein moderner Mensch ist hier ein klassischer Künstler.

Das politische Interesse Meyers ist Nußberger also durchaus zuzugeben. Aber
es ist auch wahr, daß dieses Interesse an der Politik wesentlich ästhetisch war. Meyer
muß sich „als Glied eines großen Ganzen fühlen". Aber dieses Gefühl genügt
ihm: als Glied eines großen Ganzen zu handeln ist ihm nicht Bedürfnis. Er ist
ein Ausklang; aber er will das alte Dröhnen noch in sich spüren und von ferne
hören. Sein Verhältnis zu Bismarck ist seelisch dasselbe wie das zu Julius II. und

139



Sottfrieä Bohnenblust: Das B il à Lonraä Ferâinanà ZTle^ers

Cesare Borgia. Ferne Gegenwart und Vergangenheit sind ihm dasselbe: wärmende

Flamme, die doch nicht verzehrt, leuchtender Blitz, der doch nicht erschlägt.
Das ist das Recht Nußbergers und zugleich die Grenze seines Rechtes. Im ein-

zelnen hat das Buch manches Verdienst, gibt auch im Nachtrag manch gute Notiz,
druckt freilich auch schlechte Verse ab und verwertet die Ergebnisse anderer nicht
immer genügend. „Das Amulet" ist nicht auf große völkische Kontraste gestellt,

sondern es ist eine Reformationsnovelle: der Vergleich mit Prosper Msrinwe, sorg-

fältig durchgeführt, zeigt das sofort. Von einzelnen Behauptungen wären viele an-

zufechten. So ist Scheffel nicht der Begründer der historischen Dichtung. Auch die

Bilder sind oft sonderbar: „In der Lyrik war alles Gefühl aufgelöst in die
feste Form objektiver Gestaltung". Uneigentlicher kann man sich nicht wohl aus-
drücken.

Doch wollen wir uns dabei nicht aufhalten. Auch Nußbergers Buch hat sein

Verdienst in dem Bemühen um ein wahres und dauerndes Bild Conrad Ferdinand
Meyers. Dessen Einheit zu schauen, ist nach all diesen Versuchen vielleicht leichter,

vielleicht schwerer. Das Bedürfnis derer wird es immer bleiben, die den Dichter
lieben und die Erscheinung des schöpferischen Menschen so echt und ganz als möglich
erkennen möchten.

Denn das wahre Studium des Menschen ist der Mensch.

Seiàelbaft / Von Aàolf ìvoelsch

Was sind das, bitte, für Tage, wenn der Seidelbast im Blütenrausch steht und

der Sprudel des Lebens, der Schweigen zeigte, aus dem Reich der Finsternisse

wieder emporsteigt ans Licht?
Ihr lieben Leute, das sind Tage, namenlos, wie vor allem Beginnen.... Ins

Antlitz der Erde, so weit sie ist, sind noch die harten Worte des Winters gegraben, —
der Hase hat sie gelesen, und seine Augen sind wund davon, die Krähe hat

fassungslos in die totenfingrige Schrift gestarrt, seit Monaten schon, und wenn sie

klagend über die Felder flattert, ein hungriger, schwarzer Punkt im endlosen Weiß,

mißt sie die Entfernung von Baum zu Baum und von Dorf zu Dorf mit ihrem
Entsetzen. Ein Wasservogel sucht seinen Bach; aber der Frost hat ihn zugemauert.
Ein Kind sucht die Berge; aber der Nebel hat sie verschluckt.

Da reißt eines Morgens im Wesenlosen ein Lichtloch auf, und aus der Pforte
des Glanzes heraus, von überirdischen Farben umstrahlt, wie aus einer Ostergruft,
der er entsteigt, kommt der Föhn. Wolken jagen, Wälder brüllen, Bäche toben,
Brücken knacken, Seen stürmen, und bis zum Abend werden die Berge dunkel und

blau. Sie werden so blau wie Veilchen.
Die Menschen sehen das Wunder; aber sie finden zu dem, was sie sehen, noch

nicht den Glauben. Ihr Herz ist wie eine Winterfliege so matt, und ihre Zuversicht

ist klein wie eine verschrumpfelte Birne. Nein, nein, sie trauen dem Frieden nicht,

— ohe, ihre erfahrene Schläfrigkeit kennt sich aus mit dem Zauber! Es wird schon

noch einmal Winter werden, Schnee, Schnee» immer nur Schnee... Nein, nein,
s i e fühlen sich noch nicht gerufen.

Aber der Seidelbast jauchzt!
Was ist's mit dem Strauch, daß er jauchzen kann? Was macht seinen Winter-

schlaf dünn, wie das Farbenspiel auf einer Seifenblase? Was macht sein Vertrauen
so groß und läßt sein Herz tanzen zum Knallen des Föhn wie ein Schellenkind,

140


	Das Bild Conrad Ferdinand Meyers

