
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 24 (1920)

Artikel: Lyrische Interpretationen

Autor: Spoerri, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-572655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-572655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Zulliger: Fabeln. 18S

und dieser ist schuld, daß Sie stehen blei-
den...!"

Schein und Sein.

„So blau du bist," sagte der Weiher
zum Himmel, „und so weiß die Wolken,
die über dein Gewölbe segeln: blauer bist
du, und reiner, leuchtender sind deine

leichten Schiffe in meinem herrlichen
Zauberspiegel!"

Da sprang ein Lurch vom Ufer. Die
glänzende Oberfläche zerriß, und die
Wasser trübten sich vom aufgewühlten
Schlamme.

Darüber aber neigten sich Himmel und
Wolken, blau und weiß wie zuvor.

Lprische Interpretationen.
Van Dr. Th. Spoerri, Bern.

Und daß die alte
Schwiegermutter Weisheit
Das zarte Seelchen
Ja nicht beleid'ge!

Goethe (Meine Göttin).

i.
Dem Wesen der künstlerischen Schön-

heit kommt man am besten bei, wenn
man sich klar wird über die Bedeutung
der beiden Erundelemente aller
Kunst: Anschauung und Stimmung.

Ein einfaches Bild wird sie uns deut-
licher vor Augen bringen: Wenn wir auf
einem ruhigen Strome fahren, so werden
wir im Wasser deutliche und klare
Spiegelbilder sehen. Diese Spiegel-
bilder werden sich aber verzerren, trüben
und auflösen, sobald der Strom stärker
fließt. Dafür ist aber die Strömung
selbst auffällig geworden: es bilden sich

Wellen, Wirbel, Schaumblasen,' aus dem
sanften Hingleiten ist ein stürmisch be-
wegtes, reißendes Fahren geworden.

Wenn wir nun für Spiegelbild und
Strömung die Begriffe Anschauung und
Stimmung einsetzen, können wir unser
Bild auf die Kunst anwenden, indem wir
feststellen: Ein Kunstwerk entsteht in
dem Augenblick, wo die Strömung fühl-
bar wird, und gleichzeitig die Spiegel-
bilder noch sichtbar sind. Kunst ist Ein-
heit von Stimmung und Anschauung.

*) Einige Blüten aus dem Wundergarten deutscher
Lyrik sollen dem Leser in einer Folge von Artikeln vor-
geführt werden. Wenn wir auch nicht mit unserer schwer-
fälligen Wortmosaik den ganzen Reichtum an lyrischen
Farbentönen, der im kleinsten wirklichen Gedicht liegt,
wiederzugeben vermögen, so hoffen wir doch den einen und
andern Leser der Schönheit poetischer Kunstwerke näher
zu bringen. Dadurch wird aber nicht nur das Verständnis
der Lyrik gefördert sein, sondern der Kunst überhaupt;
dieser größere Zweck wird es rechtfertigen, wenn wir in
diesem ersten Artikel ein wenig weiter ausholen und all-
gemeine ästhetische Grundsätze festzustellen suchen.

Meistens wiegt ja im Kunstwerk das
eine oder andere vor; aber nie darf das
eine Element sich ganz auflösen. So-
bald die Strömung ganz aufhört, haben
wir es nicht mehr mit Kunst, sondern mit
Wissenschaft zu tun. Auf dem Strom
hat sich gleichsam eine Eisdecke gebildet,
auf deren kühler Oberfläche die Spiegel-
bilder des Lebens mit Zirkel und Stab
nachgemessen werden können. Psycho-
logisch heißt dieser Zustand Objektivi-
tät, Sachlichkeit. Bei den einen
Menschen ist die intellektuelle Eisschicht
so dick, daß nur noch verstohlen der Strom
im Unterbewußtsein fließt; bei solchen
Menschen gibt's allerdings Löcher im
Eis, wo das Wasser dann nur um so

toller hervorgurgelt. Andere Menschen
wandeln auf einer so dünnen Eisschicht,
daß sie immer wieder einbrechen und von
der Strömung mitgerissen werden, auch

wenn sie noch so wissenschaftlich arbeiten
wollen. Man spricht dann von „bedauer-
licher Subjektivität"; mit Recht, denn
auf wissenschaftlichem Boden hat die
Subjektivität nichts zu schaffen, sie hat
ihre eigene Heimat.

Die Kunst hört nämlich auch auf,
wenn alle Anschauung verschwindet. Wo
nur noch reine Strömung, reine Kraft
vorhanden ist, spricht man von Religion.
„Wir wandeln im Glauben und nicht im
Schauen," sagt Paulus, „denn der Glaube
ist eine gewisse Zuversicht von dem, das

man nicht sieht." Diesem Zustand nun
entspricht die völlige Subjektivität,
die nichts mit Willkür oder Egoismus
gemein hat; gerade in seinem Innern
findet ja der Mensch die allgemein-
gültigsten und umfassendsten Bezie-
hungen des Daseins. Allerdings hat



190 Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen.

unsre sachliche Zeit den Begriff Sub-
jektivität zu einem allgemeinen Schimpf-
rvort geprägt; das zeigt aber nur, wie
schwach das Organ für innere Welten
wird, wenn man sich so krampfhaft an
die äußere Wirklichkeit hält wie die Heu-
tige Menschheit.

Zwischen reiner Anschauung und rei-
ner Kraft, zwischen Wissenschaft und
Religion, steht die Kunst, die nach dem
Vorwiegen des einen oder andern Ele-
ments in Anschauungskunst und Stim-
mungskunst eingeteilt werden kann. Die
erste verkörpert sich am reinsten in der
bildenden (bildererzeugenden) Kunst,
die zweite in der Musik. In der Mitte
zwischen diesen beiden Künsten, auf der
Grenze zwischen Außenwelt und Innen-
weit, steht die Poesie. Und auch in der
Poesie gibt es ein Neigen bald in der
einen, bald in der andern Richtung; bald
nähert sie sich als epische Dichtung der
Plastik und bald als lyrische Dichtung
der Musik.

Bevor wir uns endgültig der Lyrik
zuwenden, müssen wir mit allem Nach-
druck die Tatsache noch einmal betonen,
daß, trotz all diesen Unterscheidungen, die

Kunst vor allem Einheit ist. Im Musi-
kalischen steckt Architektonisches, wie im
Architektonischen Musik. Vor dem ein-
dringenden Gefühl lösen sich alle Schran-
ken auf. Eine ununterbrochene Stufen-
leiter führt innerhalb jeder einzelnen
Kunst von der dunkelsten Strömung zur
hellsten Anschaulichkeit. Nie darf aber
zugunsten des einen das andere ganz
aufhören; und das haben die Künstler
nicht allezeit befolgt. Gewisse natura-
listische Beschreibungen von gestern oder
aus früherer Periode, z. B. Hallers viel-
genannte Alpenblumenstrophen, gehen in
der Nachahmung der Wirklichkeit so weit,
daß sie plötzlich im Bereich der wissen-
schaftlichen Beschreibung und Photo-
graphie, nicht mehr aber auf dem Boden
der Kunst sind. Das andere Ertrem bil-
den expressionistische Malereien und
Dichtungen, in denen überhaupt keine

Anschauung mehr vorhanden ist. In die-
sem Zusammenhang taucht auch die
Frage nach dem künstlerischen Wert der
Jdeenlyrik auf. Man muß aber hier sehr

vorsichtig sein; oft fehlt es nur am Ein-

fühlungswillen, wenn man gewisse
Kunstwerke als sinnlos meint verwerfen
zu müssen. Es ist nicht leicht, das Gebiet
der Kunst nach außen abzugrenzen. Ist
z. B. Goethes Prometheus nicht reine
Gefühlsrhetorik ohne Anschauung? Wenn
die Anschauung fehlt, dann allerdings
müssen wir ihn aus dem Bezirk der rei-
neu Kunst verbannen; aber fehlt wirklich
die Anschauung? Können wir nicht aus
der trotzigen Rede des Titanen eine ganz
anschauliche Situation konstruieren?

Bedecke deinen Himmel, Zeus,
Mit Wolkendunst

Man sieht, wie schwere Gewitter-
wölken am Himmel heraufsteigen.

Und übe, dem Knaben gleich,
Der Disteln köpft,
An Eichen dich und Bergeshöhn!

Der Sturm ist ausgebrochen. Sau-
send weht der Wind über Berge und
Wälder. Mächtige Tannen werden ge-
knickt. So ungeheuerlich ist das Rasen
des Sturmes, daß vor seiner Gewalt
Berge und Bäume wie kleines Knaben-
spielzeug erscheinen.

Und nun erst im Gegensatz zu solcher

Macht bäumt sich der gewaltige titanische
Trotz hoch auf:

Mußt mir meine Erde
Doch lassen stehn

Und der Gegensatz zum niederschmet-
ternden Sturm, in dem gewöhnliche
Menschen die Gegenwart Gottes scheu

verehren, gibt dem ganzen Gedicht jene
ungeheure innere Spannkraft.

Aehnliche Sturmtrotzstimmungen fin-
den wir ja auch in Wanderers Sturmlied
und in seinem Weimarer Gegenstück:
Rastlose Liebe.

Damit sind wir nun ganz auf das Ee-
biet der Lyrik zurückgekehrt, und wir wol-
len zum Schluß zwei Eoethesche Ee-
dichte anführen, die den gleichen Gegen-
stand behandeln und doch Musterbei-
spiele sind, das eine für falsche, das an-
dere für wahre Lyrik.

Liebe wider Willen.
Ich weiß es wohl und spotte viel:
Ihr Mädchen seid voll Wankelmut!
Ihr liebet wie im Kartenspiel,
Den David und den Alexander;
Sie sind ja Forcen mit einander,
Und die sind mit einander gut!



Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen. 191

Doch bin ich elend wie zuvor,
Mit misanthropischern Gesicht,
Der Liebe SIlav, ein armer Thor!
Wie gern Mär' ich sie los, die Schmerzen!
Allein es sitzt zu tief im Herzen,
Und Spott vertreibt die Liebe nicht.

Dem Gedicht fehlt überhaupt alles,
was ein Kunstwerk ausmacht. Wir finden
darin weder Anschauung noch Stim-
mung. Dazu noch der nüchtern klap-
pernde Rhythmus, die saftlose Wort-
auswahl, der kommentarbedürftige Ver-
gleich mit den, Kartenspiel. (Damals
hiehen die vier Kartenkönige Alexander,
Cäsar, David und Karl. Sie waren
„Forcen", man konnte sie nur mit einem
Trumpf stechen. In gen,eines Deutsch
übersetzt, heisst jene Anspielung: Euch
Mädchen ist es gleichgültig, mit welchen
Liebhabern ihr zu tun habt. Wenn ihrer
zwei nur gleich viel bedeuten, dann sind
euch beide gleich recht. Nach dem per-
sönlichen Wert fragt ihr nichts.)

Interessant ist es ja, zu wissen, wie der
junge Goethe, aus Leipzig zurückkehrend,
über sein Verhältnis zu Kätchen Schön-
köpf dachte. Dass er seinen eigenen Wert
spürte, zeigt der Vergleich mit den
Kartenkönigen. Dass ihn Eifersucht plagte,
zeigt ebenderselbe Vergleich. Das; ihm
die ganze Geschichte sehr zu Herzen geht
und dass er vergeblich versucht, sich mit
Spott darüber hinwegzusetzen, teilt uns
der junge Mann ebenfalls mit. Aber
seine Stimmung, die doch in den Briefen
an Behrisch mächtig aufbraust, vermag
er uns nicht mitzuteilen. Das ganze Ee-
dicht spielt sich eben auf dem Bretter-
boden des rein logischen Vorstellungs-
Vermögens ab, das noch weiter als die
unmittelbare Anschauung vom gefühls-
schwangeren Mutterboden der Kunst ent-
sernt ist. Von den anschaulichen Dingen
sind nur noch blasse Schatten übrig-
geblieben, deren geometrische Umrisse
an die starren Mauern der Logik ge-
worsen werden, wo man sie mitein-
ander vergleichen kann.

Schon das erste Wort des Gedichtes
heißt: Ich weih. Und die intellektuelle
Objektivität äußert sich gleich im zweiten
Wort: Ich spotte viel! Dann wird nicht
einmal das frische Kätchen Schönkopf
persönlich angesprochen; nein, nur im

allgemeinen: Ihr Mädchen! Dann
kommt die frostige Allegorie vom Karten-
spiel. Wie gern hätten wir jene fran-
zösische Rokokogesellschaft in Leipzig beim
Spiel gesehen samt den, Mienenspiel und
den Witzworten der jungen Galants!
Statt dessen bekommen wir jenen Hin-
weis auf die Spielkarten; der Dichter
kommt einfach vom Papier nicht los!

Nach der verfehlten Anschauung
kommt nun die Beschreibung der Stim-
mung. Wirklich stimmungsvoll der Aus-
druck: mit misanthropischem Gesicht!
Und die hölzerne Fortsetzung, und am
Schluß der Gemeinplatz! Wahrlich,
junger Mann, Sie haben absolut keine

Anlage zum Dichter!
Und nun, etwa sieben Jahre später,

das andere Gedicht über die gleiche

Stimmung — diesmal handelt es sich um
die Liebe zu Lili Schönemann:

Neue Liebe, neues Leben.
Herz, mein Herz, was soll das geben?
Was bedränget dich so sehr?
Welch ein fremdes, neues Leben!
Ich erkenne dich nicht mehr.
Weg ist alles, was du liebtest,
Weg, warum du dich betrübtest,
Weg dein Fleiß und deine Ruh —
Ach, wie kamst du nur dazu!

Fesselt dich die Jugendblüte,
Diese liebliche Gestalt,
Dieser Blick voll Treu und Güte
Mit unendlicher Gewalt?
Will ich rasch mich ihr entziehen,
Mich ermannen, ihr entfliehen,
Führet mich im Augenblick,
Ach, mein Weg zu ihr zurück.

Und an diesem Zauberfädchen,
Das sich nicht zerreißen läßt,
Hält das liebe, lose Mädchen
Mich so wider Willen fest:
Muß in ihrem Jauberkreise
Leben nun auf ihre Weise.
Die Veränderung, ach wie groß!
Liebe! Liebe! laß mich los!

Welch ein Unterschied! Nicht mehr
trägt uns ein überlegen-blasierter Jüng-
ling allgemeine Lebensweisheit vor;
schon von Anfang an beugt sich der Dich-
ter voll Bangen und Staunen über sein
Herz und lauscht in seine Seele hinein.
Und wie reißt uns der Rhythmus, der
schon im Titel anklingt, in sein drängen-
des Innenleben. Wie stürmt das Gefühl



192 Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen.

über die drei „Weg" hin und bricht über
die Ufer im Ausruf: Ach, wie kamst du
nur dazu!

Durch seine meisterhafte Wortkunst
hat uns Goethe in die volle Strömung
hineingerissen, wir wissen nicht wie!
Und nun kommt die Anschauung. Nur
schwache Andeutungen — im heftig be-
wegten Strom kann kein deutliches Bild
entstehen — Jugendblüte liebliche
Gestalt Blick voll Treu und Güte
alles ist vom Gefühl umflossen.

Und nun, als kleines Drama vorge-
führt, das Verhältnis zur Geliebten. Das
Wort „Fesselt" am Anfang der Strophe
leitet in ein Bild über. Wir sehen einen
Gebundenen, der die Flucht ergreifen
will und plötzlich von unsichtbaren Ban-
den zurückgerissen wird. In den Worten
„entziehen", „ermannen", „entfliehen"
erleben wir das Drama in kinematographi-
scher Grellheit mit und stimmen unwill-
kürlich ein in das verzweifelte „Ach",
worauf der Ton müde wie der vergeb-
lich Kämpfende zurücksinkt. Und was
wir nur dunkel empfanden, wird nun
völlig anschaulich: das liebe, lose Mäd-
chen ist eine böse Zauberin, die uns
wider Willen in ihrem Zauberkreise ge-
fangen hält; das Fädchen ist verzaubert,
wir können es nicht zerreißen. Wir stehen

völlig in ihrem Bann und können nicht
mehr nach unsrer Weise leben. Wer gibt
aber dem Mädchen solche Macht? Die
Liebe! Und das ist eben der Konflikt, daß
man loskommen möchte, um frei zu sein,
und doch nicht loskommen will, weil man
liebt.

Diesen Konflikt sahen wir anschaulich
dargestellt im Bild vom gefesselten Mann,
wir erleben ihn in der Zusammenstellung
der Wörter „liebe, lose" — die gegen-
sätzlichen Eigenschaftswörter werden
durch den gleichen Anfangsbuchstaben
in ein Gefühl vermengt—und nun, am
Schluß, äußert sich der Zwiespalt in der
leidenschaftlichen Bitte, deren Erhörung
man ja gar nicht wünscht: Liebe! Liebe!
laß mich los!

Und nun erst sehen wir, welche wun-
derbare Steigerung wir miterlebt haben.
Am Anfang fühlen wir nur eine un-
klare Bedrängnis des Herzens. Wir
wissen noch nicht recht, um was es sich

handelt. Die ganze erste Hälfte des Ge-
dichtes wird beherrscht von Fragezeichen.
Die unsichere Strömung des Gefühls
wiegt vor. Bemerkenswert ist nun, wie
in der zweiten Hälfte mit dem Wachsen
der Anschaulichkeit ein Abnehmen der in-
neren Bewegung verbunden ist. Beim
lauten Vortrag wird jedermann spüren,
wie nach der heftig erregten Strömung
des Anfangs, die in den drei „Weg" wie
in mächtigen Wellen daherkommt, der
Ton sinkt und ruhiger wird. Nun können
auch die Bilder klarer hervortreten. Mit
dem Deutlichwerden des Konflikts wächst
aber nur die Erkenntnis seiner Unlöslich-
keit. Die Wasser haben sich nur gestaut,
um im letzten Ausruf mit höchster Wucht
den Damm zu durchbrechen.

Und so haben wir nicht einen Vortrag
gehört über unfreiwillige Liebe, wir sind
in einen tiefergreifenden Vorgang hinein-
gerissen worden, wir haben die Liebe
wider Willen erlebt.

Darum ergreift uns dieses Goethe-
gedicht, weil es Stimmung und Anschau-
ung zusammenschweißt zu einem Erleb-
nis. Vom Strome des Gefühls mit-
gerissen, haben wir gleichzeitig den Vor-
gang als Spiegelbild gesehen. Das ist
wirkliche Kunst.")

II.
Gesang der Geister über den Wassern.

(Goethe.)

Des Menschen Seele
Gleicht dem Wasser:
Vom Himmel kommt es,
Zum Himmel steigt es,
Und wieder nieder
Zur Erde muß es,

Ewig wechselnd.

Strömt von der hohen,
Steilen Felswand
Der reine Strahl,
Dann stäubt er lieblich

In Wolkenwellen
Zum glatten Fels,
Und leicht empfangen
Wallt er verschleiernd,

*) Benutzte Literatur: Der kundige Leser wird
in den allgemeinen Erörterungen mit Leichtigkeit den Ein-
fluk namhafter Kunsttheoretiker wie H. Wölfflin, K.
Scheffler, O. Walzel erkennen. Der Kommentar zum
Kartenspielgleichnis stammt ans M. Morris, Der junge
Goethe, Bd. VI, p. 72. Sehr viel habe ich auch meinem
lieben Freund und Kollegen Daniel Huber zu ver-
danken.



Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen, 1S3

Leisrauschend
Zur Tiefe nieder.

Ragen Klippen
Dem Sturz entgegen,
Schäumt er unmutig
Stufenweise
Zum Abgrund,

Zm flachen Bette
Schleicht er das Wiesental hin,
Und in dem glatten See
Weiden ihr Antlitz
Alle Gestirne.

Wind ist der Welle
Lieblicher Buhler;
Wind mischt von Grund aus
Schäumende Wogen.

Seele des Menschen,
Wie gleichst du dem Wasser!
Schicksal des Menschen,
Wie gleichst du dem Wind!

Dieses Gedicht gehört zu den wunder-
barsten Offenbarungen menschlichen Gei-
stes. Bei allem Vorwiegen der Anschau-
ung, einer Anschauung, die sich zur um-
sassendsten Weltanschauung erweitert
und vertieft, strömt doch durch das ganze
Gedicht eine leise, heilige Stimmung mit.
Es ist wirklich Gesang der Geister über
den Wassern, nicht Betrachtung des Gei-
stes über das Wasser.

Zum voraus sei darauf hingewiesen,
daß die Stimmung nicht nur in der
sprachlich musikalischen Gestaltung liegt
— man beachte den Gegensatz des Klip-
penabschnittes zum Felswandabschnitt,
dann wieder die ruhige Klarheit des
Wiesentalabschnittes mit seinen vielen a
und seinem harmonischen Abschluß

Antlitz — alle Gestirne), außerdem
noch die Häufung der im Wellen-
abschnitt, und vor allem die Steigerung
vom Eingangswort zum Schlußwort;
Des Menschen Seele gleicht dem Wasser
— Seele des Menschen, wie gleichst du
dem Wasser! nicht zu reden von der
freien metrischen Form, die überall dem
Bild und Gefühl folgt ohne Zwang und
Leere —; die Stimmung wird ganz be-
sonders angeregt durch das Strömen des
Wassers, dem unwillkürlich die Strömung
des Gefühls folgt. Wir werden dabei erin-
nert an die vielen lyrischen Schöpfungen,
die von fließenden Wassern singen:
Mahomets Gesang, das stürmisch drän-

gende Vorspiel zum vorliegenden Gedicht,
An den Mond (Fließe, fließe, lieber
Fluß...), Hyperions Schicksalslied von
Hölderlin (Wie Wasser von Klippe zu
Klippe geworfen Das Bild vom
Strom ist auch ein beliebter Gegenstand
mystischer Kirchenlieder. Es sei auch auf
andere äußere Bewegungen verwiesen,
die in Gedichten verwendet werden, um
das innere Strömen zu wecken und zu
begleiten, z. B. das Reiten (Willkommen
und Abschied/Bürgers Lenore, Goethes
Erlkönig), das Fahren in einem Boot
(Auf dem See), in einer Postkutsche (An
Schwager Chronos, Lenaus Postillon),
überhaupt das Wandern (Der Wanderer,
Wanderers Nachtlieder,- C. F. Meyer,
Ein Pilgrim) usw.

Wenden wir uns nun der Anschau-
ung zu: Wir wissen alle, daß das Ge-
dicht entstand im Anblick des Staub-
baches bei Lauterbrunnen. Das Nieder-
gehen der Wasser, das Aufwärtsstreben
der Wolkenschleier weckt im Dichter zu-
nächst nur ein Gesamtbild: das ewig-
wechselnde Aufsteigen und Niederfallen
des Wassers. Und so hebt das Gedicht
an mit allgemeiner, feierlich erhabener
Spruchweisheit:

Des Menschen Seele
Gleicht dem Wasser.

Es ist aber nicht nur Weisheit, kein
bloßes Vergleichen. Es liegt in diesen
Worten das Gefühl von der Einheit alles
Seienden. Darum wird auch nicht weiter
ausgeführt, worin die Seele dem Wasser
gleicht. Daß sie gleich dem Wasser die

ganze Welt durchdringt und in jedem
Wesen lebt, daß der Mensch darum in die
tiefe Brust der Natur wie in den Busen
eines Freundes schauen kann, im stillen
Busch, in Luft und Wasser seine Brüder
kennen lernt, das alles schwingt mit in
dem pantheistischen Grundgefühl, das

dieser mächtige Eingangsakkord erweckt.

Nur eine Beziehung wird ausführ-
licher dargestellt: Wie das Wasser ist
des Menschen Seele in bestän-
digem Fluß.

Vom Himmel kommt es,

Zum Himmel steigt es,
Und wieder nieder
Zur Erde muh es,

Ewig wechselnd.



194 Th, Spoerri: Lyrische Interpretationen-

Gleich wird allertiefste Erfahrung
im Bilde dargestellt: Die Heimat der
Seele ist nicht auf der Erde, vom Himmel
kommt sie, zum Himmel steigt sie. Spitte-
ler sagt dasselbe inbehutsam-sinnigenWor-
ten: „Inwendig im Menschen gibt es et-

was, nenne man es Seele oder Ich oder
wie man will, meinetwegen X, das von
den Wandlungen des Leibes unabhängig
ist, das sich nicht um den Zustand des Ee-
Hirnes und um die Fassungskraft des

Geistes kümmert, das nicht wächst und sich

entwickelt, weil es von Anbeginn fertig da

war, etwas, das schon im Säugling wohnt
und sich zeitlebens gleich bleibt. Sogar
sprechen kann das X, ob auch nur leise.
Es sagt, wenn ich seinen fremdländischen
Dialekt recht verstehe: ,Wir kommen von
weitem her'." (Aus meinen frühesten Er-
lebnissen, S. 3).

Und wieder nieder
Zur Erde muß es

So ist ein ewiger Wechsel zwischen
Himmel und Erde, zwischen Ewigkeit und
Vergänglichkeit. Wie großartig wird die-
ses Hin und Her im Rhythmus der ge-
paarten Zeilen dargestellt. Scheinbar
fehlt der fünften Zeile ihr Gegenstück?
doch nein! innerhalb dieser letzten Zeile
schwingt die Bewegung noch einmal hin
und her, den zwei Worten gewaltigen
Nachklang verleihend:

Ewig — wechselnd.

Goethe jedoch ist Realist: wenn auch
bei ihm das Gefühl von der hohen Heimat
der Seele immer lebendig bleibt, so inte-
ressiert ihn doch vor allem der erdgewandte
Zug des menschlichen Geistes, und so gibt
er uns nun ein plastisches Bild vom Nie-
Verströmen des Wassers:

Strömt von der hohen,
Steilen Felswand
Der reine Strahl,
Dann stäubt er lieblich

In Wolkenwellen
Zum glatten Fels,
Und leicht empfangen
Wallt er verschleiernd,
Leisrauschend
Zur Tiefe nieder.

Kein donnernder Wasserfall, kein wil-
des Schäumen wird uns zunächst vor Au-
gen geführt: nur ein zart anmutiges
Naturbild. Die große Anschaulichkeit des

Vorganges, die sanfte Melodie, die Aus-
wähl der Wörter (reine Strahl stäubt
er lieblich zum glatten Fels leicht
empfangen leisrauschend): alles wiegt
uns in eine so fröhlich-heitere und leichte
Stimmung ein, daß wir unsere Gefühle
dem Bache mitteilen, der uns nun vor-
kommt wie ein Kind, das leise trällernd
einen Bergpfad herunter hüpft, während
Wind und Sonne mit seinen lieblich ge-
lockten Haaren spielen.

Nun aber ändert sich plötzlich das Bild:
Ragen Klippen
Dem Sturz entgegen,
Schäumt er unmutig
Stufenweise
Zum Abgrund.

Statt des reinen Strahls, der lieblich
stäubet, sehen wir den Wassersturz, der un-
mutig, ruckweise, zum Abgrund schäumet.
Auch der Klang der Wörter ist härter ge-
worden. Dem tändelnd-fröhlichen Wesen
des Kindes folgt die trotzige Stimmung
des Jünglings, dem die Härte der Welt die
Seele verwundet.

Und schon wieder ändert sich das Bild:
Im flachen Bxtte
Schleicht er das Wiesental hin,
Und in dem glatten See
Weiden ihr Antlitz
Alle Gestirne.

Der Fluß hat das ebene Tal erreicht.
Etwas von eintöniger Alltäglichkeit tönt
wider in den Worten: im flachen Bette
schleicht er Doch im glatten See
weiden ihr Antlitz alle Gestirne: in der ge-
reiften, ruhigen Seele des Mannes woh-
nen die ewigen Wahrheiten. Die Ruhe,
die das Herz gefunden hat, ist aber unver-
bürgt. Unberechenbar sind die Mächte, die

von außen an die Seele herankommen.
Und wenn das Schicksal auch oft wie ein
lieblicherBuhler mit dem Menschen spielt,
so wühlt es doch manchmal die Seele bis
ins Innerste auf:

Wind mischt von Grund aus
Schäumende Wogen.

Zur innern Bewegung kommt also
noch äußere Störung. Nie bleibt die Seele
ruhig, ewig wechselnd muß der Mensch
vorwärts streben. Und diese Erfahrung,
die am Anfang gleichsam belehrend an-
geführt wurde, hat sich jetzt, da wir im
Bilde des Stromes ein ganzes Leben



Th, Spoerri: Lyrische Interpretationen, IgS

durchlebt haben, zu innerer Gewißheit aus-
gereift, die wir mit tiefer Ergriffenheit aus-
sprechen:

Seele des Menschen,
Wie gleichst du dem Wasser!
Schicksal des Menschen,
Wie gleichst du dem Wind!

Das Wesen der Seele besteht in fort-
währender Verwandlung, und auch das
Schicksal trägt dazu bei, daß der Mensch
nie zu sumpfig-faulender Ruhe kommt, es

rüttelt ihn immer wieder auf. Scheinbar
liegt hier reine Anschauung vor, beinahe
wissenschaftliche Feststellung) es ist fast
als ob wir eine mathematische Ableitung
mit den Worten „was zu beweisen war"
abschlössen. Und doch, wie klingt in der
Ausrufform dieser zwei Sätze die ganze
Fülle von Stimmungen mit, die wir
durchgemacht haben; wie durchschüttelt
uns das Schicksalsgefühl, das den Men-
schen immer ergreift, wenn er vor den
ewigen Tatsachen des Lebens steht. Wahr-
lich, einen solchen Reichtum der Anschau-
ung zu verbinden mit einer solchen Tiefe
der Stimmung, das konnte nur einem
jener seltenen Menschen gelingen, deren
Seele wie ein unendlicher Strom daher-
flutet in mächtiger Bewegung und der
zugleich im hellen Spiegel die Dinge der
Welt mit unnachahmlicher Klarheit und
Schönheit wiedergibt

III,
Wanderers Nachtlied.

I. W. v. Goethe.
Der du von dem Himmel bist,
Alles Leid raid Schmerzen stillest,
Den, der doppelt elend ist,
Doppelt mit Erquickung füllest,
Ach, ich bin des Treibens müde!
Was soll all der Schmerz und Lust?
Süßer Friede,
Komm, ach komm in meine Brust.

Was von vornherein an diesem Liede
ausfällt, ist das scheinbare Fehlen jeg-
licher Anschauung, Erst wenn wir die
Ueberschrift zusammenhalten mit der
ersten Zeile des Gedichts dämmert leise
in uns das Bild auf von dem müden
Wanderer, der sehnsüchtig seine Blicke
zum nächtlichen Himmel emporrichtet,

*) Benützte Literatur: In der vorliegenden
Interpretation habe ich mich eng angeschlossen an die
Einleitung des reichhaltigen Werkes über „Kunsterziehung
und G-dichtb-hondlimg« von Dr, A. M, Schmidt, ê Bde.,
Verlog von Julius Klinkhardt in Leipzig lSII,

Der Gegensatz des unruhigen Treibens
der Erde zur majestätischen Ruhe des be-
stirnten Himmels ist die Anschauung, aus
der die Stimmung des Gedichtes fließt.

Da wir im Gleichnis vom Strome
sahen, daß das Verschwinden der Spiegel-
bilder immer durch ein Stärkerwerden
der Strömung verursacht wurde, so dür-
fen wir hier, wo die Anschauung nur
schwach angedeutet ist, erwarten, daß die
Stimmung um so stärker hervortreten
wird. Das ist auch wirklich der Fall,

Schon daran erkennen wir die Gewalt
des inneren Vorganges, daß wir es in
unserm Gedicht mit lauter Gegensätzen
zu tun haben, „Himmelhoch jauchzend,
zum Tode betrübt", das ist ja das Kenn-
zeichen heftiger Gemütserregungen, Und
so finden wir in unserm Lied schon in der
Grundanschauung den Gegensatz: irdi-
sches Wandern — himmlische Ruhe, Der
entsprechende Stimmungsgegensatz ist:
doppelt elend — doppelt erquickt. Eine
andere Entgegensetzung liegt in der Zeile:
Was soll all der Schmerz und Lust?

In der ursprünglichen Fassung des
Gedichtes lautete der zweite Vers: „alle
Freud und Schmerzen stillest". Daß dieser
Gegensatz in der neuen Fassung fallen
gelassen wurde, ist allerdings zu begreifen.
Wie kann man wünschen, daß auch die
Freuden gestillt werden? Goethe wußte
aber sehr wohl, was er tat, als er jenes
erste Lied schrieb. Seinen damaligen
Seelenzustand zeigt uns deutlich ein
Brief, den er an die Gräfin Auguste zu
Stolberg sandte:

„Danck Gustgen, daß Du aus Deiner
Ruhe mir in die Unruhe des Lebens einen
Laut herübergegeben hast.

Alles geben Götter die unendlichen,
Ihren Lieblingen ganz,
Alle Freuden die unendlichen,
Alle Schmerzen die unendlichen ganz.

So sang ich neulich, als ich tief in einer
herrlichen Mondnacht aus dem Flusse
stieg, der vor meinem Garten durch die
Wiesen fließt; und das bewahrheitet sich

täglich an mir. Ich muß das Glück für
meine Liebste erkennen, dafür schiert sie

mich auch wieder wie ein geliebtes Weib,"
Wir sehen daraus, daß Goethe Freu-

den und Schmerzen so tief empfindet,
daß es Ruhe für ihn gibt, nur wenn er



19k Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen-

von beiden erlöst wird. Dem gewöhn-
lichen Fühlen ist Goethe nun entgegen-
gekommen, indem er „alles Leid und
Schmerzen stillest" einsetzte, statt des

Bisherigen. Allein die Zeile: „Was soll
all der Schmerz und Lust?" zeigt noch
immer den gleichen Gegensatz, so daß
wir doch die ursprüngliche Fassung als
die wahrste anschauen müssen.

Wenn nun in all diesen Gegensätzen
sich gleichsam die räumliche Ausdehnung,
die Spannweite des Erlebnisses gezeigt
hat, so spüren wir die Kraft seiner zeit-
lichen Abfolge daran, daß der seelische

Vorgang sich nicht gleichmäßig, sondern
als deutliche Steigerung entwickelt.

Ganz eigenartig ist nun, wie der
Dichter uns diese Steigerung durch innere
und äußere Mittel zum Bewußtsein
bringen kann.

Kühl, gleichsam logisch konstatierend,
hebt das Gedicht an: „Der du von dem
Himmel bist" Ein Schwärmer würde
beginnen: „Oh du! vom Himmel Kom-
mender!" Dann gerät mit dem ersten
Gegensatz die Seele in Schwingung:
„Alle Freud und Schmerzen stillest".
Nun verstärkt sich aber gewaltig die in-
nere Erregung: „Den, der doppelt
elend ist, doppelt mit Erquickung fül-
lest". Freud und Schmerz heben sich

nicht gegenseitig auf, sie verdoppeln die
innere Unruhe, und im gleichen Maß
wächst die Sehnsucht nach Frieden. Die
Gegensätze haben sich so erweitert, daß
die innere Spannung fast die Seele zer-
reißt. Ein schmerzlicher Aufschrei durch
bricht die begonnene Eedankenkette:
„Ach, ich bin des Treibens müde!"

Der Wanderer sinkt mutlos zu Boden,
und nur noch zu stummer Frage hebt er
die Augen auf: „Was soll all der Schmerz
und Lust?" Da erblickt er über sich die
milde Pracht des nächtlichen Sternen-
Himmels. Er fühlt auf einmal wieder,
woher ihm Hilfe kommen kann: Süßer
Friede, komm, ach komm in meine Brust.
Wunderbar hat Schubert diesen inneren
Vorgang in Musik gesetzt. Die leise Sehn-
sucht der ersten Zeile steigert sich leicht
im zweiten Vers. Im folgenden Zeilen-
paar liegt der Nachdruck auf dem „dop-
pelt elend", so daß wir den himmlischen
Frieden ganz vergessen und nur noch den

irdischen Schmerz empfinden, der qual-
voll im Ausruf: „Ach!" hervorbricht.
Dann sinkt der Ton müde in die Tiefe.
Angstvoll steigt nun die Frage auf und
mündet endlich in das sehnsüchtige Ee-
bet um Frieden. Als sei ihm schon Er-
hörung geschehen, steigt zuletzt die Melo-
die hernieder in den Worten: Komm,
ach komm, in meine Brust.

Das Allerwunderbarste ist nun, daß
das Goethesche Lied ohne Musik den
gleichen Eindruck hervorrufen kann. Der
Komponist hat nur ausgenützt, was schon

in der grammatikalischen Form des Ge-
dichtes lag.

Durch einen unerhört feinen Kunst-
griff versteht es nämlich der Dichter, die
sprachliche Bewegung zu steigern: Drei
Relativsätze werden aneinandergefügt,
ohne daß wir wissen, welches Be-
ziehungswort ihnen zugrunde liegt. Im
Augenblick, wo wir nun das ersehnte
Wort erwarten, wird die Spannung fast
ins Unerträgliche gesteigert, indem der
logische Satzbau durchbrochen wird durch
einen Ausrufsatz und einen Fragesatz.
Und nun, da man kaum mehr sich zurecht-
finden kann in dieser Zerrissenheit, leuch-
tet das Wort auf, dem alles zuströmte:
Süßer Friede! Es ist die kürzeste

Zeile vom ganzen Gedicht, es übertrifft
eben an Gewicht alle andern. Von die-
sem Wort geht ein Licht aus, das nach

vorn und rückwärts alles beleuchtet. Wie
in einem Rembrandtschen Gemälde wird
das Ganze beherrscht von einer Licht-
quelle, von der alle Kraft ausgeht und in
die alle Bewegung zurückflutet.

So fließt alles äußere und innere
Leben in diesem Wort zusammen, und
in ihm reichen sich auch Himmel und Erde,
die am Anfang des Gedichtes so weit von-
einander geschieden waren, die Hände.
Der menschlichen Sehnsucht, die sich so

hoch aufbäumte, kommt die göttliche
Gnade entgegen, und so entsteht jene
Einheit, die alle Gegensätze aussöhnt,
jene Harmonie, die Himmel und Erde
verbindet: der Friede!

Ein Gleiches.
Ueber allen Gipfeln
Ist Ruh,
In allen Wipfeln
Spürest du



Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen. 137

Kaum einen Hauch?
Die Vögelein schweigen im Walde.
Warte nur, balde
Ruhest du auch.

Im Gegensatz zum ersten Nachtlied
herrscht hier eine überraschende Klarheit
und Fülle der Anschauung. Der Wände-
rer steht aus einer Anhöhe und schaut über
die Landschaft, die durch ihre Ruhe ihm
ans Herz greift. Die Gipfel, die im wei-
ten Umkreis sich erheben, starren still in
die Höhe. Doch sie sind auch am Tage
ruhig? wenn sie jetzt besonders unbeweg-
lich erscheinen, so ist es, weil über ihnen
Ruhe liegt: keine Wolken treiben über sie

weg, still wölbt sich über ihnen die unend-
liche Bläue...

Des Wanderers Blick nähert sich sei-

ner Umgebung,- auch die Wälder stehen
um ihn ohne Bewegung. Sie haben ja
keine selbstbewegliche Seele, nur der
Wind gibt ihnen Leben,- jetzt spürest du
in ihnen — kaum einen Hauch.

Und was da am Tage so lebhaft
herumflog und zwitscherte — jetzt ist es

auch still: die Vögelein schweigen im
Walde.

Und der Mensch, der in all diesem
Frieden drin steht, auch er soll zur Ruhe
kommen: warte nur, balde — ruhest du
auch.

So sind die Teile der Landschaft in
ihrer Ruhe deutlich gekennzeichnet und
in ihrer Eigenart klar nebeneinander ge-
stellt worden. Wie auffallend: die Reihen-
folge der Gestalten stimmt sogar genau
überein mit der naturwissenschaftlichen
Anordnung der verschiedenen Reiche.
Anorganische Natur: Berge und Ee-
stirne,- Pflanzenreich: Wälder! Tierreich:
Vögel,- Menschenreich: der Wanderer —
eine völlig gesetzmäßige Zusammenfiel-
lung! Die Kategorien, die für die objek-
tive Welt gelten — Bestimmtheit, Viel-
heit und Gesetzmäßigkeit — haben hier
genaue Anwendung gefunden.

Und dementsprechend scheint die Strö-
mung auch beinahe zu stocken! kann man
nicht geradezu behaupten, daß sich über
dem Strom schon eine dünne wissen-
schaftliche Eisdecke gebildet hat? Dann
hätten wir es am Ende gar nicht mit
einein Kunstwerk zu tun, und unsre
Empfindung, die uns sagt, dies sei eines

der feinsten Kleinodien der deutschen
Dichtung, würde uns täuschen? Nein, in
künstlerischen Dingen geht das Gefühl
seltener irre als der Verstand. Es gibt
in der ganzen Weltliteratur kein Gedicht,
dem in so kleinem Raume eine so große
Spannweite innewohnt. Wohl finden
wir darin auf der einen Seite die Be-
stimmtheit, Vielheit und Gesetz-
Mäßigkeit, die der körperlichen Welt
eignet; aber auf der andern Seite werden
wir auch ebenso kräftig die Kategorien
des subjektiven Werdens — Strömung,
Einheit und Freiheit — auftreten
sehen.

Zunächst erleben wir etwas von strö-
mender S ehnsucht schon beim Lesen
der Ueberschrift: Wanderers Nachtlied.
Ein Wanderer, der sich müde fühlt von
seiner Tagereise, singt sein Lied und sein
Sehnen in die Nacht hinaus. Wir denken
an den Goethe der ersten Weimarer Jahre :

wie oft war er des wilden Treibens am
Hofe überdrüssig geworden, wie ergrei-
fend tönt sein Schrei nach Frieden schon

in jenem ersten Nachtlied!
Und wenn wir uns in jene wissen-

schaftliche Anordnung der ruhenden Ee-
stalten hineinfühlen, so merken wir bald,
wie notwendig sie auch für den Dichter ist.
Räumlich am weitesten vom Menschen
entfernt sind die Berge. Aber auch ihrer
Natur nach stehen sie menschlichem Füh-
len nicht nahe. Ihre steinerne Ruhe kann
dem Herzen eigentlich nicht als Ideal vor-
kommen. Schon näher stehen dem Men-
schen die Wälder, sie sind doch belebt,- und
ob auch die Bäume nur bewegt werden,
wenn ihr Schicksal, der Wind, an ihnen
rüttelt, so scheinen sie doch jetzt, da
nur ein leiser Hauch sie durchweht,
wie stille Brüder dem Menschen zuzu-
flüstern: Sssssst! sssssst! sei ruhig! sei

still! Noch näher stehen aber dem Men-
schen die Vögelein. (Schon in dieser ein-
schmeichelnden Verkleinerungssilbe zeigt
sich die zunehmende Wärme des Ee-
fühls.) Sie waren schon am Tage die
lieben Begleiter des Wanderers. Aus
ihrem Gesang konnte er die Leiden und
Freuden ihrer kleinen Seelen heraus-
hören. Vielleicht hat er auch wie Wid-
mann irgendwo das Abschiedslied der
Blaudrossel gehört und dabei gespürt, wie



198 Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen.

innig der Mensch mit dem Tier ver-
schwisiert ist. Und wenn nun der Gesang
verstummt ist, so ergreift ihn diese Stille
mehr als das steinerne Schweigen der
Berge und die dumpfe Unbewegtheit der
Wälder. Immer näher an das Herz des
Wanderers ist die beruhigende Stimme
der Natur gedrungen. Wir spüren aber,
daß sie nicht vergeblich die Kraft ihrer
Argumente steigert; denn immer unge-
stümer brodelt an die Oberfläche der
Seele die Unruhe des Innern. Kaum
ist die Strömung noch aufzuhalten: Warte
nur, warte nur — da bricht gleichsam das
Eis auf in dem sehnsüchtigen „balde",
und nur langsam flutet dann die Erregung
in der Schlußzeile zurück.

Im Schubertschen Lied steigert sich die
Bewegung nach den feierlich-ruhigen Ein-
gangsakkorden auch nur unterirdisch, in
der Begleitung; dann folgt das besänf-
tigende: Warte nur! in gesteigerter
Wiederholung — doch unaufhaltsam steigt
die Sehnsucht im „balde" empor, worauf
dann endlich Ruhe eintritt bei den Wor-
ten: „ruhest du auch". Wie groß muß
nicht die Sehnsucht einer Seele sein, daß
sie in einem so angstvollen Aufschrei die
baldige Ruhe herbeiruft!

So finden wir in diesem Lied nicht
den Zustand der Ruhe dargestellt, son-
dern den Vorgang der Beruhigung. Wir
erleben eine fortschreitende Bewegung.
Vom Lichten geht's ins Dunkle, vom
Weiten ins Enge, vom Fernen ins Nahe.
Und immer innerlicher wird die Wirkung:
zuerst betätigt sich der Gesichtssinn, dann
der Tastsinn, dann der innerlichste Sinn,
der Gehörsinn; zuletzt taucht der Mensch
unter in der eigenen Seele. Und bezau-
bernd ist, wie das alles schon durch den
äußern Klang angedeutet wird: gegen
Schluß des Liedes nehmen die dunkeln
Reime zu, und die hellen Laute werden
von ihnen verschlungen wie das Licht
durch die Dämmerung. (Siehe den ge-
diegenen Aufsatz Georg Mayers über
das Lied: „Ueber allen Gipfeln", in II-
bergs Neuen Jahrbüchern, 1919, 17/18.
Heft).

Das Gefühl der Einheit durch-
strömt trotz aller Mannigfaltigkeit der
Gestalten das ganze Gedicht. Ja, die
Vielheit der Einzelgegenstände gibt dem

Einheitsgefühl, das sie alle in die gleiche
Ruhestimmung verschmilzt, erst Gelegen-
heit und Anlaß zu größter Entfaltung.
Denn an der Menge des Zusammen-
gefaßten mißt sich die Gewalt des Zu-
sammenfassenden. Das Verschmelzungs-
gefühl äußert sich aber nicht nur inhalt-
lich, in der Erundstimmung, sondern auch
formell, in der sprachlich-musikalischen
Gestalt des Liedes. Den Zauber an Har-
monie, den der Komponist in die musi-
kalische Begleitung hineinlegte, versteht
der große Dichter in den bloßen Klang
der Wörter hineinzuverweben. Man ver-
gegenwärtige sich die Vokale, denen der
ruhig wiegende Rhythmus des Gedichtes
Nachdruck verleiht: wie erstaunlich sind
nicht die harmonischen Verknüpfungen
der Lautfarben!

u 3. i
i u
i a i
ü u
au ei au
0 ei a
a u a
u u au

Im ersten der zwei Vierzeiler ist eine
so klare Anordnung der Laute, daß gar
nicht besonders auf Einzelheiten hinge-
wiesen zu werden braucht. Man wird
keinen Vokal finden, der nicht durch
Gleichklang oder Assonanz mehrfach mit
den andern verschlungen wäre.

In der zweiten Hälfte des Gedichts
sind bei jedem der zwei Zeilenpaare An-
fangswort und Schlußwort der ersten
Zeile durch den gleichen Laut verbunden;
außerdem harmoniert jeweilen die erste

Zeile mit der zweiten durch den gleichen
Mittellaut, während das ganze System
durch den umfassenden Reim zusammen-
gehalten wird.

Der Sprachmelodie nach sind die bei-
den Vierzeiler völlig verschieden, und sie

würden auch auseinanderfallen, wenn die

Zusammengehörigkeit von „Spürest du"
mit „kaum einen Hauch" sie nicht an-
einanderschlösse. Diese syntaktische Zu-
sammenfassung von lautlich getrennten
Gliedern regt das Einheitsgefühl noch

auf ganz besondere Art an.
Das Gefühl der Freiheit, der Los-

lösung von der äußeren Gesetzmäßigkeit,



Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen, 199

das der gesteigerten Subjektivität eigen
ist, scheint in diesem wie auch im andern
Nachtlied nicht besonders ausgeprägt zu
sein. Die titanische trotzige Stimmung
der oorweimarischen Jahre scheint sich

beruhigt zu haben. Goethe sehnt sich nach
Matz, er nähert sich der Wirklichkeit und
der gesellschaftlichen Sitte. Sein Ideal
ist die vornehm gehaltene Frau von Stein,

Und doch! Geht er nicht im vorliegen-
den Gedicht aus von der Starrheit der
unbelebten Natur, um sich immer tiefer
in die Lebendigkeit und Innerlichkeit der
Seele hineinzusteigern? Ist nicht die
Ruhe des Waldes eine andere als die
Ruhe der Berge, und die Ruhe der Vögel
eine andere als die Ruhe der Bäume?
Und die Ruhe des Menschen — kann sie

wirklich in der starren Unbewegtheit der
toten Natur liegen, wie der Dichter in
seinem widerspruchsvollen Pantheismus,
in den ihn die enge Orthodoxie seiner Zeit
getrieben hatte, wohl selber meint?

Mutz sie nicht vielmehr in jener Ruhe
liegen, die — allen vernünftigen Er-
wägungen zum Trotz — eben doch die
heimliche Krone und das verborgene
Ziel des Eoetheschen Liedes ist, und die
erst dem Nachtgesang des Wanderers
jenen tiefen, tröstlichen Klang gibt, den
unsere ruhlose, zerrissene Zeit so gerne
hören möchte, in jener Ruhe, von der
Augustin am Eingang seiner Bekenntnisse
spricht, wenn er sagt:

Du hast uns zu dir erschaffen,
o Gott! und unsre Seele ist un-
ruhig in uns, bis datz sie ruhet in
dir...

(Benützte Literatur: Für die Interprétât ion
des ersten Liedes gab mir wertvolle Hinweise: A. M.

zweiten Lied benutzte ich sebr ausgiebig die feinen Aus-
führungen W. Masings, Ueber ein Goethesches Lied;
Bidder, Leipzig 1872. Die erwähnten Kategorien werden
ausführlicher behandelt in meinem Artikel über das Wesen
des Romantischen in „Wissen und Leben", September 1919.)

Der Verfasser.

Zu beiöen Toten«
Novelle von Paul Easser, tlnterhallau.

Unter dem Dogen Jacopo Ealetti leb-
ten zu Venedig zwei Edelleute; die waren
so verfeindet untereinander, datz sie, wie
man zu sagen pflegt, wie der Hund und
die Katz sich nicht riechen konnten. Beide
waren sie aus dem allervornehmsten Adel,
und beide reich, lebenslustig, ungesorgt,
beide auch noch unverheiratet; und viel-
leicht war es nichts als diese Gleichartig-
keit, die eine so böse Zwietracht hervor-
rief; denn nun wollte ein jeder dem an-
dern in irgendetwas zuvorkommen und
ihn übertreffen, sei es an vornehmer Ge-
burt, fei es an Einfluß und Anhang in der
Stadt, oder sei es auch nur an Verschwen-
dung. Beide führten ihren Stammbaum
auf jene Aquilejaner zurück, welche un-
sere Republik begründet haben, indem
sie vor den Hunnen in die Lagune wichen,
und ein jeder glaubte dabei seinem Ahn-
Herrn das bessere Verdienst zuschreiben zu
dürfen, zu müssen; denn dieser Streit
hatte schon unter ihren Vätern begonnen,
welche beide verdiente und hochgeachtete
Bürger und Senatoren gewesen waren.
Von ihnen also hatten die Söhne nebst
großem Gut und großem Stolz auch die-

sen Anspruch ererbt, und diese waren es

nun, die den Streit so hitzig zu führen be-

gönnen, datz die Familien sich entzweiten
und Anverwandte und Freunde sich unter-
einander zu verfolgen anfingen, als wäre
es ihre Sache gewesen, die Aquilejaner
nach Venedig zu führen. Indem also eine
jede Partei vor der andern Vortritt und
Vorrang bei allen Festen und öffentlichen
Empfängen behaupten wollte, fand sich

sogar der Doge Jacopo Ealetti bei seiner
bekannten und vielgerühmten (berechtig-
keit in allen Dingen den verdrießlichsten
Schwierigkeiten ausgesetzt; daher, als es

soweit gekommen war, datz die feindlichen
Edelleute eines Tages im herzoglichen
Hofe selbst zu den Waffen griffen, weil
keiner dem andern den Vortritt einräumte
und gönnen wollte, als sie gegenseitig sich

verwundeten und die prächtige marmo-
rene Treppe des Riesen mit Blut be-

sudelten, da wurde vom Dogen die Gele-
genheit ergriffen, und — obwohl es vom
edelsten Blute Venedigs war, das da ge-
flössen — ihnen beiden befohlen: ent-
weder Streit und Eifersucht inskünftig
ruhen zu lassen, gänzlich und völlig, oder


	Lyrische Interpretationen

