
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 24 (1920)

Artikel: Rabindranath Tagore

Autor: Baumann, Lina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-571966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-571966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


83

Rabmöranath Tagore.
Von Dr. Lina Baumann, Zürich.

In einer Zeit, da Groll und Mißtrauen
in den Völkern und Rassen das bessere

Selbst gefesselt halten, tut es wohl, zu be-
denken, daß es dennoch Mächte gibt, die
diese selben Völker und Rassen in schönem
Verstehen zu einer großen fricdevollen
Gemeinschaft zusammenschließen. Eine
dieser wundertätigen Mächte ist die Kunst.
Wie ein kostbar buntgewirktes Band,
dessen Gewebe oft seltsam, aber immer
sinnvoll und bedeutungsvoll ist, umschlingt
sie alle Menschen und macht aus Ver-
kündern und Lauschern und Schauenden
eine andächtige Gemeinde, die sich dem
Edelsten und Reinsten hingibt, das die
Göttlichkeit auf Erden offenbart.

Zu diesen Kündern gehört Nabin-
dranath Tagore, der über Zeit und Ort
hinaus auf jener hohen Warte steht, die in
göttlichem Glänze leuchtet. Seine Kunst
reißt alle engen Schranken, alle Vorur-
teile nieder und will die Menschen, wo und
wann sie auch leben, zu einem großen
Brudertum verbinden, wo Milde und
Güte walten. Die Nassen verschwinden,
die reine Menschlichkeit steht im Glänze
ihrer Eottähnlichkeit vor uns. Der Jndier
Rabindranath Tagore ist uns nicht mehr
rassenfremd, er ist einer der Unseren ge-
worden, einer der Größten, die je durch
ihren Genius den Weg zur Menschheit ge-
funden.

Eines seiner letzten Werke ,,8tia.z-
Liràs" *) (Schweifende Vögel), Aphoris-
men in poetischem Gewände, zeigt uns
den Weisen in seiner unendlichen Liebe,
seiner großen poetischen Kraft, in seiner
ganzen reinen Menschlichkeit. Die Sum-
me seines Wesens erschließt sich darin
mit herrlicher Klarheit.

AIs Schlüssel für seine Erscheinung
scheint mir das folgende Wort maß-
gebend: „Wer Gutes tun will, klopft
ans Tor; wer liebt, findet das Tor offen."
So spricht der Mensch, der in großer Liebe
für seine Mitmenschen glüht, aber auch
der Weise, dessen abgeklärte Seele aus-
geht, Liebe zu üben. Wie sehr Weisheit

àcmillan L Co., 1.00600. 1917. Uebersetzungen nach der
englischen Fassung des Dichters.

und Liebe, in praktischer Tätigkeit offen-
bart, für ihn eins sind, wird uns schon aus
diesem ersten Worte klar,- es gibt für
Tagore keine blasse, weltenferne Weisheit,
keine schöne Philosophie, die sich im Ge-
danklichen verliert und nicht den Anschluß
ans tätige Leben findet. Für ihn wie für
Goethe ist Weisheit Kraft zum sozialen
Wirken im Leben, ein Band, das den
Menschen mit allen Geschöpfen aufs engste
verbindet. — Darum fühlt er sich auch in
innigstem Zusammenhang mit der Welt:
„Das Leben findet seinen Reichtum in den
Forderungen der Welt und seinen Wert
in den Forderungen der Liebe." Die Welt
gibt ihm alles, da sie das wahre Arbeits-
feld für seine ganze Seele ist. Diese selbe

Welt, die für andere der Kampsplatz aller
Leidenschaften ist, offenbart ihm ihre
Sehnsucht nach Liebe: „Die gewaltige
Wüste brennt nach der Liebe eines Gras-
Halms, der sein Köpfchen schüttelt und
lacht und davonfliegt". Die Welt flüstert
ihm süße Worte zu, sein Herz tut sich weit
auf und empfängt sie mit seiner Liebe,-
oder er sitzt am Fenster, und die morgend-
liche Welt hält einen Augenblick inne,
nickt wie ein Vorübergehender ihm zu und
eilt weiter. Aber sie löst nicht nur Wonne
und Glück in ihm aus, sie tut ihm auch

weh, indem sie über die Saiten des ver-
weilenden Herzens dahinrauscht und
Trauer erklingen läßt: „Mein Herz schlägt
seine Wogen an die Küste der Welt und
setzt darauf sein Siegel in Tränen mit den
Worten: Ich liebe dich". Die Welt erfüllt
ihn mit Unruhe, und er weiß nicht, ist es

seine Seele, die hinaustastet ins Weite
oder die Seele der Welt, die an sein Herz
pocht, Einlaß begehrend. Aber am Ende
lebt in ihm eine unendliche Liebe, eine

schöne Harmonie mit diesem Leben: „Ich
kam an deine Küste als ein Fremdling, ich

lebte in deinem Hause als ein Gast, ich

verlasse deine Türe als Freund, du meine
Erde". „Ich habe gelitten und gezwei-
felt und den Tod erkannt, und ich bin
glücklich, in dieser großen Welt zu sein."
— „Wir leben in dieser Welt, wenn wir sie

lieben."
Es ist selbstverständlich, daß ein Dich-



8 t Lina Baumann: A

ter, der die Welt so liebt, im engsten Zu-
sammenhang mit der Natur stehen muß.
Darum strömt eine wundervolle Natur-
beseelung aus seinen Aphorismen, eine
Beseelung, die mit Liebe in das innerste
Wesen der Dinge dringt und das Einigende
sucht. „Der Weg ist einsam unter der
Menge; denn er findet keine Liebe." —
„Ich bin wie der Weg in der Nacht, der
den Tritten seiner Erinnerungen lauscht
in Schweigen." — Die Bäume sind ihm
Ausdruck der Sehnsucht, der betenden
Seele, des Friedens: „Die Bäume kom-
men herauf zu meinem Fenster gleich der
sehnenden Stimme der stummen Erde."
— „Der Kummer in meinem Herzen wird
sanfter Friede wie der Abend in den stillen
Bäumen." — Beim Anblick des kleinen
Blümchens blitzt ein schalkhafter Humor
aus seinen Augen, und er sagt in feinem
Verstehen des jugendlichen Wichtigtuns:
„Das kleine Blümchen öffnet seine
Knospe und ruft: Du liebe Welt, ach,
welke nicht!" — Ein schönes Bild findet
bei ihm Goethes Wort von der Ehrfurcht:
„Die Sonnenblume schämte sich, in der
namenlosen Blume am Himmel ihre
Muhme zu erkennen. Die Sonne erhob
sich und lächelte sie an und sagte: Geht's
dir gut, mein Liebling?" Wahre Größe
vermag auch das Kleine zu schätzen, oder
besser, wahre Größe allein besitzt den rich-
tigen Maßstab für das Wesen der andern:
„Wie kann ich dir singen und dich anbeten,
o Sonne? fragte die kleine Blume. Mit
dem einfachen Schweigen deiner Rein-
heit, antwortete die Sonne." — Einem
Heimverlangen, wie es der einfachste
Mensch in sich trägt, gibt der Dichter vol-
lendet künstlerischen Ansdruck: „Der
Abendhimmel ist für mich wie ein Fenster
und eine erleuchtete Lampe und ein War-
ten dahinter." So ist ihm alles Vergäng-
liche ein Gleichnis: „Das Zirpen des

Heimchens und das Rauschen des Regens
dringen durch das Dunkel zu mir wie
Traumesrauschen meiner vergangenen
Jugend." Seine Natur liebt die Stille:
„Das Gefäß meines Herzens taucht' ich in
diese stille Stunde; es füllte sich mit
Liebe." — „In meines Herzens Einsam-
keit fühle ich die Klage dieses trauernden
Abends, den Nebel und Regen verschlei-
ern." Aber das Quietistische und die Herr-

nndranath Tagore.

liche Gelassenheit, die Tagore eigen sind,
entfremden ihn nie dem tätigen Leben
mit seinen Forderungen; seine ganze
Seele schwingt mit im Lieben und Leiden
und Wirken der Menschen.

Schöne, tiefe Worte von großer Ein-
fachheit und dichterischer Vollendung
prägt Tagore von der Frau. Wohl denken
wir dabei an die Frauenverehrung der
alten Mystiker; aber das Religiös-Ek-
statische liegt ihm fern, seine feine Be-
obachtung gibt uns Bilder von eigen-
artigem Reiz und zeigt sein tiefes mensch-
liches Verstehen: „Weib, wenn du schaffst
in deinem Hause, singen deine Glieder
wie der Bergquell in den Kieseln." —
„Weib, mit der Anmut deiner Finger be-
rührtest du meine Dinge, und Ordnung
klang heraus wie Musik." — „Weib, wie
das Meer die Erde, so umgibst du das
Herz der Welt mit der Tiefe deiner
Tränen." —

Ganz Mystiker ist er in den Aphoris-
men, die sein Verhältnis zu Gott aus-
drücken: „Dieses Sehnen gilt dem Einen,
den ich im Dunkeln fühle, aber am Tag
nicht sehe." — „Ewiger Wanderer, du
wirst die Spuren deiner Tritte finden in
meinen Liedern." — „Eines Tages werd
ich dir singen im Morgenrot einer andern
Welt: Ich sah dich schon im Licht der Erde,
in der Liebe des Menschen." — „Sind
einst alle Saiten meines Lebens gestimmt,
mein Meister, dann wird bei deiner Be-
rührung immer die Musik der Liebe er-
klingen."

Der Grundzug seines Wesens ist eine
ergreifende Demut; darum sieht er diese
Demut auch in der Natur: „Die Nacht
öffnet die Blumen in der Stille und läßt
den Tag den Dank empfangen". — „Wie
weit bist du von mir, o Frucht! Ich bin
verborgen in deinem Herzen, o Blume!"
— „Danke der Flamme für ihr Licht; aber
vergiß nicht den Lichtträger, der mit ge-
duldiger Ausdauer im Schatten steht."
Am herrlichsten aber tritt diese Demut
heraus, wenn er von sich selbst sagt: „Ich
kann nicht das Beste wählen. Das Beste
wählt mich." Und stolz bescheiden wie Na-
than sagt er: „Trinke meinen Wein aus
meinem eigenen Becher, mein Freund.
Er verliert seinen perlenden Schaum in
dem eines andern." — „Ich bin gleich der



Ernst Linàh Bern, Die heiligen (lrei Könige

Lithographie.



Lina Baumann: Rabindranath Tagore. 85

Herbstwolke ohne Regen; sieh meine Fülle
im reifen Reisfelde/' Und eins mit seinen
Mitmenschen sagt er: „Ich danke dir, daß
ich kein Rad bin der Macht, sondern eins
mit den lebendigen Geschöpfen, die es zer-
malmt."

Solche Worte zeigen seine Diesseitig-
keit, die durch den starken mystischen Ein-
schlag, der ihm eigen ist, sich nicht schwä-
chen läßt. Und aus dieser lebenbejahen-
den Kraft fließt seine praktische Weisheit,
die uns beherzigenswerte, eindringliche
Worte schenkt: „Wir lesen die Welt falsch
und sagen, sie betrügt uns." — „Das
Leben ist uns geschenkt; wir verdienen es,
indem wir es hingeben." — „Dunkelheit
geht dem Licht entgegen, aber Blindheit
dein Tode." — „Sage nicht, es ist Morgen,
und entlaß ihn mit einem alten Namen.
Sieh ihn zum ersten Mal als ein neu-
geborenes Kind, das keinen Namen hat."
- „Wenn du allen Irrtümern die Türe ver-
schließest, wirst du auch die Wahrheit hin-
ausschließen." - „Wer zu geschäftig ist, Eu-
tes zu tun, findet keine Zeit, gut zu sein."

Der Weise, den Innigkeit des Gemüts
auszeichnet, prägt das mahnende Wort,
das unserer dem Intellekt huldigenden
Zeit ganz besonders gilt: „Ein Geist, ganz
Logik, gleicht dem Messer, das nur
Schneide ist. Es macht die Hand bluten,
die es braucht." Ueber Zeit und Raum
hinaus reicht Tagore hier wieder Goethe
die Hand.

Wort und Klang, Bild und Rhythmus
sind in allen diesen Sprüchen aufs feinste
ausbalanciert, so daß Form und Gehalt in
schönster Weise harmonieren. Das Ver-
hältnis des Dichters zu Gott und Mensch
und Leben, seine Hingabe an das ganze
Sein, eine unerschöpfliche Welt von Ee-
danken und Gemüt, von hohem Künstler-
tum tut sich uns in diesem Werk auf, das
uns zeigt, daß der große Künstler auch ein
großer Mensch ist.

II.
Bei der Ehrfurcht, die Rabindranath

Tagore auch dem Kleinsten entgegen-
bringt, bei der Liebe, womit er es umfaßt
ist es beinahe selbstverständlich, daß er das
Kind besingt. Dirs Lrssoenk Noon ") (Der

Zore. A-iacmillull 6 Oo. 1>un8lateU krom tire Original
Bengali tke ^Vutdor, l^onâon 1917.

wachsende Mond) nennt er sein Buch, in
dem uns sein Lied vom Kinde in reich
wechselnden, immer neuen Melodien ent-
gegenklingt. Er sieht eine tiefe Symbolik
im Tun des Kindes, er lernt daraus höchste
Weisheit und Wahrheit.

Mit einem vollen Akkord, der gleich
Orgelton den ewigen Gesang alles Seins
anhebt, setzt dieses Lied ein: Aus dem
dunkelnden Lande, in dem die Spur eines
Kinderliedes aufleuchtet, steigt dem Dich-
ter das Bild der Heimstätten empor, die
die nächtliche Erde mit ihren Armen uni-
schließt, Heimstätten mit Wiegen und
Betten, wo Mutterherzen und Abend-
lampen glühen und junges Leben, das
glücklich ist mit einem Frohsinn, der nichts
ahnt von seiner Bedeutung und seinem
Wert für die Welt.

Derselbe Gedanke von der innigen Be-
rührung des Unendlichen mit dem Eng-
begrenzten, von der Ahnungslosigkeit der
Kinderseele, in der aller Reichtum und
vielleicht letzten Endes auch alle Weisheit
liegt, ist ausgedrückt in dem Gedicht: „An
der Meeresküste." An der Küste endloser
Welten spielen die Kinder mit leeren
Muscheln und welken Blättern, aus denen
sie Boote flechten, die sie lächelnd auf der
weiten Tiefe dahingleiten lassen. Sie
können weder schwimmen noch Netze

werfen. Und während Perlfischer nach

Perlen tauchen und Kaufleute in ihren
Schiffen dahinsegeln, sammeln sie Kiesel
und verstreuen sie wieder. Todbringende
Wogen singen ihnen unverstandene Lie-
der, Stürme ziehen am pfadlosen Himmel,
und Schiffe zerschellen im weglosen Was-
ser; der Tod geht um, und die Kinder
spielen an der Küste endloser Welten,
glücklich in den nichtigen Schätzen, die

ihnen alles sind. Diese höhere Weisheit
des Kindes formuliert er ein andermal
so: „Was du immer findest, schaffst du zu
frohem Spiel; ich aber verschwende Zeit
und Kraft an Dinge, die ich nie erringen
kann. In meinem schwachen Kahn kämpfe
ich mich durch das Meer meiner Wünsche
und vergesse, daß auch ich ein Spiel
spiele" *).

Der Titel „Der wachsende Mond" ist

in doppeltem Sinne symbolisch: Vom
Land des jungen Mondes, wo es in Herr-

*) Uebersetzungen nach der engl. Fassung des Dichters.



8k Lina Baumann: N

Ucher Freiheit und vollkommener Glück-
seligkeit lebte, kommt das Kindchen zur
Mutter, wohlwissend, daß selbst in einem
kleinen Winkel ihres Herzens Raum ist
für unbegrenzte Freude, und daß es süßer
ist als Freiheit, von ihren lieben Armen
eng umschlossen zu werden. Aus dem un-
bewußten Sein, dessen tiefen Sinn und
Reichtum der Dichter in zarten Liedern
deutet, erwacht die Seele des Kindes und
lallt und jubelt und erzählt von ihrer Welt
voll stiller Freude und großer Erwar-
tungen. Im „Seefahrer" läßt er uns in
die Phantasiewelt des kleinen Jndiers
schauen: Das Boot, das der Junge schon

lange hat träge in der Werft liegen sehen,
lockt ihn in die Ferne. Mit hundert Ru-
dern möchte er es bemannen, seine Segel
hissen und die sieben Meere und dreizehn
Flüsse des Märchenlandes befahren. - Das
jenseitige Ufer beschwingt seine Sehnsucht.
Dort hinüber ziehen die Männer in ihren
Booten am frühen Morgen mit dem
Pflug auf den Schultern, um die fernen
Felder zu bebauen, dorthin lassen die Kuh-
Hirten die brüllende Herde schwimmen zur
Flußweide. Dort drüben sind seltsame
Teiche, wo Schwärme wilder Enten nach
der Regenzeit weilen und Wasservögel
ihre Eier legen, wo Schnepfen mit wip-
penden Schwänzchen winzige Fußspuren
in den weichen weißen Sand treten, wo
am Abend die hohen Gräser die Mond-
strahlen einladen, auf ihren weißen Blü-
tenwogen zu tanzen. Und wenn der Tag
den mittäglichen Himmel erklimmt, dann
will der kleine Junge zur Mutter eilen und
rufen: Mutter, ich bin hungrig! Wenn
aber der Tag vergangen ist und die Schat-
ten unter den Bäumen kauern, dann will
er in der Dämmerung heimkehren zur
Mutter. („Das jenseitige Ufer.") — So
kennt der Dichter alle Wünsche und Sehn-
süchte des kleinen Herzens, seine ganze
Zauberwelt, und offenbart sie bald in
plastisch geschauten, farbigen kleinen Ee-
mälden, bald in intim raphaelitischen Bil-
dern von unendlichem Liebreiz und rüh-
render Kindlichkeit oder in Märchen voll
feiner Einbildungskraft und liebenswürdi-
ger Schalkhaftigkeit, die dem Weben der
Kinderphantasie aufs zarteste abgelauscht
sind. Da malt sich das kleine Kind aus, es

möchte einmal eine Blüte hoch oben am

zindranath Tagore.

Champa-Baume sein. Wie wollte es sich

schütteln im Winde und über den neu-
entsprossenen Blättern tanzen. Wie wollte
es heimlich seine kleinen Blumenblätter
öffnen und die Mutter bei der Arbeit be-
obachten, den Duft der Blüte über ihr aus-
strömen, wenn sie nach dem Bade mit auf-
gelöstem Haar durch den Schatten des
Baumes wandelte zum kleinen Hof, wo
sie ihre Gebete verrichtet. Und wenn sie

nach dem Mittagsmahle vom Baume be-
schattet, lesend am Fenster säße, da wollte
es seinen winzig kleinen Schatten gerade
auf die Stelle der Seite werfen, wo sie

liest, und sie sollte nicht ahnen, daß es ihres
Kindes Schatten sei. Aber wenn sie
Abends mit leuchtender Lampe hinaus in
den Stall ginge, dann wollte es plötzlich
vor ihr niederfallen, wieder ihr kleines
Kind sein und um eine Geschichte bitten,
und wenn sie fragte: Wo hast du gesteckt,
du loser Schelm? dann würde es ant-
warten: Das sag ich dir nicht, Mutter. —
Die Duftigkeit und Kraft dieser Bilder,
die feine Beobachtung, die stille Innigkeit
der Liebe, die schalkhafte Anmut, machen
dieses Gedicht „Die Champa-Blüte" zu
einem der einzigartigsten der Weltlite-
ratur.

Dieses innige Verhältnis von Mutter
und Kind bildet das Thema von anderen
Gedichten, die die Zartheit und Glut der
Mutterliebe zeigen. Unendlich feinfühlend
und doch wieder leidenschaftlich ist die
Sehnsucht der jungen Frau nach dem
Kinde in dem Gedicht „Der Anfang" aus-
gedrückt. Das Kind fragt die Mutter: „Wo-
her kam ich? wo hast du mich gefunden?"
und tief ergriffen drückt sie es an ihr
Herz und taucht hinunter in ihre frühesten
Erinnerungen. In die Süße seines An-
blicks versunken, antwortet sie: „Du warst
in den Puppen meiner Kinderspiele, und
als ich aus Erde das Bild meines Gottes
gestaltete, formte ich dich. Du warst in der
Gottheit unseres Hauses, in ihrer An-
betung betete ich dich an. In all meinem
Hoffen und Lieben, in meinem Leber:, in,
Leben meiner Mutter hast du gelebt. Im
Schoß des unsterblichen Geistes, der über
unserm Hause waltet, wurdest du gehegt.
Als mein junges Herz seine Blüte öffnete,
schwebtest du als Duft darüber. Deine
zarte Weichheit lag über meinen jungen



Lina Bauniann: Rabindranath Tagore. 87

Gliedern wie ein Glühen am Himmel vor
Sonnenaufgang." Und überwältigt vom
Mysterium ihres Schatzes, der allen ge-
hört, fragt sie sich, welcher Zauber ihr
diesen Reichtum in die Arme gedrückt. —
Durch diese herrliche Vergeistigung hat
der Dichter die Freude, das Entzücken der
Mutterschaft in den großen Zusammen-
hang gerückt,- noch nie ist sie inniger, tiefer
empfunden und poetischer gestaltet wor-
den.

Töne zartester Liebe und ergreifender
Sehnsucht findet Tagore für das sterbende
Kind:

Das Ende.

Es ist Zeit für mich zu gehen, Mutter. Ich
gehe.

Wenn du im bleichen Dämmer der ein-
samen Frühe die Arme nach deinem Kind im
Bettchen ausstreckst, werde ich sagen: Dein Kind
ist nicht dort! — Mutter, ich gehe.

Ich werde ein leises Lüftchen sein und dich
liebkosen, ich werde als feine Wellchen im Wasser
dich küssen und wieder küssen, wenn du badest.

Inder Sturmnacht, wenn der Regen aufdie
Blätter rauscht, wirst du auf deinem Lager mein
Flüstern hören, und mein Lachen wird mit dem
Blitzstrahl durch das offene Fenster deiner Kam-
mcr aufleuchten.

Wenn du wach liegst bis in die sptäe Nacht
und an dein Kindchen denkst, werde ich dir aus
den Sternen singen: „Schlaf, Mutter, schlaf."

Aufden wandernden Strahlen des Mondes
werde ich mich an dein Bett stehlen und an dei-
nem Herzen liegen, während du schläfst.

Ich werde ein Traum sein, und durch die
kleine Oeffnung deiner Augenlider will ich in
die Tiefe deines Schlafes schlüpfen, und wenn
du erwachst und erschreckt um dich blickst, will ich
wie ein schimmerndes Leuchtkäferchen ins
Dunkel hinausfliegen.

Wenn an, großen Puja-Fest die Nachbars-
linder kommen und ums Haus spielen, werde
ich in die Musik der Flöte zerfließen und in
deinem Herzen pochen den ganzen Tag.

Die liebe Base wird mit Geschenken kommen
und fragen: „Wo ist unser Kindchen, Schwe-
ster?" Dann wirst du, Mutter, ihr leise sagen:
„Es ist im Apfel meines Auges, in meinem
Körper, in meiner Seele."

Dieselbe Hingebung der Liebe, dieselbe
Sehnsucht atmet das Gedicht: „Der Ruf".
In schmerzlich süßem Verlangen ruft die
Mutter nach ihrem Liebling.

Dunkel war die Nacht, alle schliefen, als sie
dahin ging.

Dunkel ist die Nacht jetzt, und ich rufe nach
ihr: „Komm zurück, mein Liebling. Die Welt
schläft, und keiner wüßte es, wenn du kämest,
auf eine kleine Weile nur, während die Sterne
in tiefes Schauen versunken sind."

Sie ging dahin, als die Bäume sproßten und
der Frühling jung war.

Nun sind die Blumen voll erblüht, und ich
rufe: „Komm zurück, mein Liebling. Die Kinder
pflücken die Blumen und werfen sie achtlos weg.
Und wenn du kommst und dir eine kleine Blüte
nimmst, wird keiner sie missen."

Die spielten, spielen noch immer, so ver-
schwenderisch ist das Leben.

Ich lausche ihrem Geplauder und rufe:
„Komm zurück, mein Liebling; denn der Mutter
Herz ist voll von Liebe bis zum Rande, und wenn
du kommst, dir einen einzigen kleinen Kuß von
ihr zu holen, wird es dir keiner mißgönnen."

Oft ist es, als hörten wir die ewigen
Worte der Psalmen, und dann wieder ver-
nehmen wir eindringlich die Mahnung des
göttlichen Kinderfreundes in dem Gedicht
„Der Engel", das einem inbrünstigen Ee-
bet gleich aus dem Herzen des Dich-
ters steigt, beseelte Liebe und herrlichen
Glauben an die Reinheit und Macht des
Kindes offenbarend. Von ihm erhofft er
die Erlösung der kampferfüllten Welt:

Laß sie dein Antlitz schauen, mein Kind, und
so das Wesen der Dinge erkennen; laß sie dich
lieben und so einander lieben.

Komm und nimm Wohnung im Herzen des

Unendlichen, mein Kind. Bei Sonnenaufgang
öffne und erhebe dein Herz wie eine blühende
Blume, und beim Niedergange neige dein
Haupt und vollende in Schweigen den Gottes-
dienst des Tages.

So greift der Dichter an den Anfang
zurück: Was ist klein? was ist groß? Die
Antwort liegt bei ihm, der uns das Kind
gedeutet hat. Eine herrliche Offenbarung
des Göttlichen im Kinde findet in weichen,
lieblichen, dann wieder gewaltigen Melo-
dien ihren Ausdruck. Wohl sind die Bilder
und Töne der Welt, die uns Tagore zeigt,
gedämpft und seltsam umflort, oft muten
sie uns fremd an; aber das Seelische, dem
sie Ausdruck geben, ist das allgemein
Menschliche, das mit wundersamer Innig-
keit betont ist.

Nur einmal noch ist in der englischen

Literatur das Kind in seiner Schönheit
und Göttlichkeit mit solch hingebender
Liebe besungen worden. William Blake
hat mit der ganzen ekstatischen Glut seiner



Lina Baumann i Nabindranath Tagore.

Seele die Köstlichkeit des Kindergemütes
hinausgejubelt, seine Schmerzen und
Qualen erschütternd geklagt. Während
aber bei ihm alles in der Farbenpracht
eines Corregio brennt und leuchtet, ist die

Klangfarbe der Tagoreschen Lieder ge-
dämpft; verhaltenes Gefühl bebt und
zittert in ihnen und reiht sie dem poetisch
Reizvollsten und Herrlichsten ein, was die
Weltliteratur besitzt.

Der Nabe Klas.
Von Ri chard Sch

Am 29. Februar wurde dem Raben-
paare Klas, das auf der Fichte am öst-
lichen Rande des Wäldchens horstete, ein
Junge geboren, der in der Taufe den
Namen Peter erhielt.

Zum Taufmahl luden die Eltern den
Pfarrer, die Hebamme, den Paten und
die Patin ein. Mit ehrbarem Dränge
sprach man den aufgestellten guten Dingen
zu und würdigte besonders einen Rot-
wein, den der alte Klas gratis aus dem
nahen Rebberg bezog; dann beriet man,
wie es Sitte, die künftige Laufbahn des

Täuflings und wurde einig, daß er der-
einst einen Beruf wählen solle, für den
ein schöner schwarzer Frack Bedingung
sei. Die Mutter wünschte sehnlichst, es

möchte ein Kanzelredner sein, worin ihr
der Pfarrer Beistand leistete. Der Vater
war zähe für das Lehrfach, wenn mög-
lich Philologie; ihm hielt die Hebamme
den Daumen. „Larifari!" sagte der Onkel
Pate, „er werde Advokat, sein Maul ist
groß genug!" Der Pfarrer fragte ord-
nungshalber noch die Patin: diese hätte
am liebsten einen Kellner gehabt, denn
dies war ihr Ideal.

„Gut," warf hier unerwartet der
Täufling ein, „das läßt sich hören."

„Was läßt sich hören, du Naseweis?"
rief der Vater.

„Zahlkellner," sagte Peter. „Kellner,
bitte zahlen!"

Der Vater hieb ihm auf den Schnabel.
„Sei nicht vorwitzig!"

„Peter," sagte dringend die Mutter,
„möchtest du nicht lieber Prediger wer-
den?"

„Bei den Mormonen?" entgegnete
der Täufling. „Warum nicht?"

„Weshalb bei den Mormonen?" fragte
mißtrauisch der Pfarrer.

„Wegen der Vielweiberei," antwor-
tete keck das Taufkind.

neiter, Winterthur.
Die Mutter gab ihm einen Klaps:

„Schlingel!" rief sie aufrichtig erzürnt.
„Woher hat er diese Mucken?" fragte

erstaunt der Pate.
„Von dir!" sagte Peter.
„Nein, hört den Spitzbuben!" rief die

Hebamme.
„Jetzt hab ich's," sagte der Junge.

„Vater, könnte ich nicht Kaminfeger
werden?"

An diesem Punkte brach man die Be-
rufswahl ab. Immerhin prophezeite die
Hebamme, daß aus Peter Klas einmal
etwas Besonderes werden würde...!

Einige Wochen blieb Peter im Neste;
dann wagte er sich auf den Ast hinaus.
Er klammerte sich mit den Zehen fest,
sträubte das Gefieder und rief laut:
„Klas! Klas!"

„Warum schreist du so?" fragte freund-
lich der Hase von drunten.

„Schweinehund!" rief Peter, ein von
Menschen aufgeschnapptes Wort. Der
Hase hörte nicht sobald das Wort Hund, als
er Fersengeld gab.

Peter sah ihm verdutzt nach. Dann
blähte er sich wieder auf und rief: „Klas!
Klas!"

„Was ist das für ein Geschrei?" fragte
barsch der Dachs, der Feldhüter war. Er
trug Säbel und Tschako und sah nicht
zum Spaßen aus.

„Der Hase hat gestohlen," kreischte
Peter.

„Was gestohlen?" Der Dachs zog
Buch und Bleistift.

„Zwei Löffel hat er gestohlen."
Der Dachs schrieb: Zwei Löffel hat er

gestohlen. — „Was für Löffel?"
„Lange!"
Lange, notierte der Feldhüter. —

„Silberne?"
„Nein, nicht silberne."
Nicht silberne. — „Was für welche

denn?"


	Rabindranath Tagore

