
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 24 (1920)

Artikel: Lyrische Interpretationen [Schluss]

Autor: Spoerri, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-574697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-574697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K«4

Lprîsche Interpretationen.
Von Dr. Th. Spoerri, Eümligen bei Bern.

(Schluß).

VI.
Stilleben.
G. Keller.

Durch Bäume dringt ein leiser Ton,
Die Fluten hört man rauschen schon,
Da zieht er her die breite Bahn,
Ein altes Städtlein hängt daran

Mit Türmen, Linden, Burg und Tor,
Mit Rathaus, Markt und Kirchenchor;
So schwimmt denn auf dem grünen Rhein
Der goldne Nachmittag herein.

Im Erkerhäuschen den Dechant
Sieht man, den Römer in der Hand,
Und über ihm sehr stille steht
Das Fähnlein, da kein Lüftchen geht.

Wie still! Nur auf der Klosterau
Keift fernhin eine alte Frau;
Im kühlen Schatten neben drall
Dumpf donnert's auf der Kegelbahn.

Ein Rheinstädtchen! Türme, Linden,
die Burg, das Tor, das Rathaus, der
Markt, der Kirchenchor, ein Erkerhäus-
chen, eine Windfahne, eine Klosterau, eine
Kegelbahn. Dazu noch die gemütliche
Figur des rheinweintrinkenden Dom-
Herren. Endlich noch eine Anzahl charak-
teristischer Geräusche: das Rauschen des
Flusses, das Keifen einer alten Frau, das
dumpfe Donnern der Kegel.

Sind wir da nicht ganz verriegelt in
der Außenwelt, ohne Zugang zum In-
nern der Seele? Ist's möglich, daß in
einer solchen Menge von Gegenständen
das Gefühl in Wallung geraten kann?

Und erst diese kühle sprachliche Form!
Höchste Einfachheit in Wortauswahl und
Wortstellung, gepaarte Reime, fast jede
Zeile klingt ab, als stünde ein Punkt da-
hinter... beinahe Prosa! Und ein be-
liebtes Stilmittel objektiver Darsteller:
die nackte Aufzählung von Gegenständen
(Türme, Linden usw.). Könnte es einen,
Komponisten im Traume einfallen, dieses
Gedicht in Musik zu setzen? In welcher
Tonart würde wohl die alte Frau keifen?

Und doch muß Stimmung darin sein;
sonst könnte das Eedichtlein nicht einen
solchen Zauber auf den Betrachter aus-
üben.

Es ist eben keine Stimmung, die sich

hervordrängt. Sie läuft nur ganz leise
mit. Es ist die stillversonnte Ruhe, die em
Mensch empfindet, der sich ganz dem An-
blick der Außenwelt hingibt.

Allerdings hat es der Dichter ver-
standen, uns mit ganz eigenen Zauber-
künsten innerhalb dieses so kleinen und
engbegrenzten Kunstgebildes in den Bann
dieser Stimmung hineinzuziehen. Ei
läßt die Erundstimmung nicht von Anfang
an erklingen, er führt erst aus der ent-
gegengesetzten Stimmung hinein. Wir
sind auf der Wanderung begriffen. Wir
steigen einen waldigen Weg hinunter, und
schon dringt durch die Bäume ein leiser
Ton, man hört die Fluten rauschen. Und
plötzlich öffnet sich der Ausblick: majestä-
tisch flutet der Rhein einher, und das kleine
Städtchen an seinem Ufer scheint nur so

nebenbei angehängt. Obenhin wird der
Eesamteindruck wiedergegeben: Türme,
Linden usw. ; aber das alles schwimmt auf
dem Strom der goldenen Nachmittags-
stimmung. In dieser ersten Hälfte ist alles
Bewegung: das Wandern, das Strömen
des Rheins, der Einzug des Nachmittags.
Auch das Rauschen des Stromes hat nicht
nur charakterisierende Bedeutung, es be-
gleitet stimmungserweckend den Schritt
des Wanderers.

Im zweiten Teil steht alles still. Auch
der Wanderer muß sich zur Ruhe gesetzt

haben, sonst könnte er die Form des

Bechers in der Hand des Dechanten nicht
unterscheiden. In der regungslosen Wind-
fahne ist die Stille geradezu körperlich
fühlbar geworden. Wie still! Und die
Ruhe des Städtleins wird nur noch mehr
vertieft, dadurch daß sie zeitweise unter-
krochen wird durch eintönige Geräusche:
das Keifen einer alten Frau, das Donnern
auf der Kegelbahn.

Ohne die vorausgegangene Bewegung
würde man die Stille und Beschränktheit
des Städtleins als erdrückend und be-

engend empfinden; so aber tut's wohl,
wie Heimkehr nach endlosem Umherirren.

Diese ganze Stimmung, die wir mit
so viel Worten haben herausholen müssen,



Eäuarä Subîer, Zürichs Biìânis !^varì Ztamms. Oe!gemä!äe>



Th. Spoerri: Lyris

ist vom Dichter nur leise angetönt. Er hat
das Bild gar nicht hingestellt, um die
Stimmung zu erwecken, vielmehr dient
die Stimmung dazu, das Bild lebendig zu
machen. Das Bild ist dem Dichter hier
die Hauptsache. Wie weit sind wir von
den träumerischen Stimmungskünsten der
Romantiker! Hier ist nicht dämmernde
Sehnsucht, sondern helle Gegenständlich-
keit. Eoldner Nachmittag: das ist der In-
begriff Kellerscher Schönheit. Nachmittag,
nicht Mitternacht! Eine gut bürgerliche
Zeit. Von träumerischer Mitternacht will
der Bürger nichts wissen; das ist Schla-
fenszeit. Aber der helle Nachmittag, das

entspricht seiner heitern Seele. Da kann
man auch arbeiten, da sieht man die

Dinge, wie sie sind, mit all ihren Ecken

und Kanten. Man kann sie aber auch an-
packen und etwas damit machen. Auf der
Hobelbank vergeht den Dingenderroman-
tische Krimskrams. Es ist aber „goldner"
Nachmittag, und mit dem „golden" zieht
die Poesie in das nüchterne Bürgerleben
ein. Das Gold des Nachmittags, das ist
das stille Glück, das man im täglichen Um-
gange mit den Gegenständen der Außen-
weit findet, das ist die Seele, die beim Ar-
beiten leise mitklingt. Und niemand hat
es verstanden, den bürgerlichen Alltag so

wunderbar zu vergolden wie unser Meister
Gottfried.

Man nehme aber das Gold weg, und
plötzlich steht man mitten im Fabriklärm
des Naturalismus. Nun beginnt die Herr-
schaft der Maschine. Auch die Augen des

Künstlers werden zu Maschinen. Nicht
mehr sind's die lieben Fensterlein E. Kel-
lers; jetzt sind's schwarze Photographie-
apparats, die mit Vorliebe auf schwarze

Gegenstände gerichtet werden. Ein natu-
ralistischer Dichter kann ja auch etwa an
einem Sonntag aufs Land fahren und
eine Naturaufnahme machen. Aber er
kümmert sich nicht mehr viel um die Seele.
Bis das Naturbild durch all diese Linsen
und Blenden auf die Platte gekrochen ist,

bis es endlich, durch allerlei Weltanschau-
ungsbäder entwickelt und fixiert und ab-

getönt, zum Vorschein kommt, hat sich

schon lang alle wahre Stimmung ver-
flüchtigt. Mag das Bild noch so gut ge-

raten sein: nach Chemie riecht's immer ein

wenig.

e Interpretationen. KK5

Dazu kommt noch, daß diese Außen-
weltsbilder nicht mehr mit Kellerscher
Muse und Beschaulichkeit aufgenommen
werden können. Die sausende Bewegung
unserer Zeit will sich irgendwie auf dem
Bilde äußern. So macht man eben Bil-
der, die aussehen wie Photographien, die
vom Schnellzug aus gemacht worden
sind. Am besten kann sich der Zeitgeist im
Kino äußern. Da ist Maschine, Tempo
und Photographie zur wahren Teufels-
Mischung zusammengebraut. Und wer da
Seele suchte, der würde sich dem all-
gemeinen Gelächter aussetzen. Wozu denn
Seele? Kann man Seele essen oder im
Bankbüchlein eintragen lassen? Der
Mensch des Kinodramas ist nur Maschine:
Genußmaschine, Mordmaschine, Spaß-
Maschine, was man will, àd so ist auch
das Publikum. Die Völker selber werden
zu Riesenmaschinen. Und eines Tages
platzen diese ungeheuern Mechanismen
mit dämonischer Kraft aufeinander. Hei!
wie die Kolben stampfen und die Räder
sausen! Hei! wie das raucht und blitzt und
kracht und splittert!... Wir greifen uns
an die Stirne, sind wir denn nicht im
kleinen Rheinstädtchen Gottfried Kellers
an einem stillen und sonnigen Nachmit-
tag? Was soll hier die grausige Vision?

Der Dichter selber hat sich ja mit aller
Leidenschaft gewehrt gegen die neue Zeit.
Und dennoch sind's nur wenige Sta-
tionen vom Rheinstädtchen bis zur schlot-

schwarzen Industriestadt. Von der be

häbigen Sachlichkeit des gemütlichen Bür-
gers bis zur gehetzten Maschinenhaftigkeit
des Eroßstadtmenschen ist nur ein kleiner
Schritt. Es ist aber der Schritt von der
Poesie G. Kellers zur Kinokunst der Na-
turalisten, der Schritt vom goldig warmen
Wendrot ins kaltgrelle Licht der elek-

irischen Lampen.
VII.

Ich weiß nicht, was soll es bedeuten...
Heinrich Heine.

Ich weiß nicht, was soll es bedeuten,
Daß ich so traurig bin;
Ein Märchen aus alten Zeiten,
Das kommt mir nicht aus dem Sinn.
Die Luft ist kühl, und es dunkelt,
Und ruhig fließt der Nhein;
Der Gipfel des Berges funkelt
Im Abendsonnenschein.



666 Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen.

Die schönste Jungfrau sitzet
Dort oben wunderbar,
Ihr goldnes Geschmeide blitzet,
Sie kämmt ihr goldenes Haar.

Sie kämmt es mit goldenem Kamme,
Und singt ein Lied dabei;
Das hat eine wundersame,
Gewaltige Melodei.

Den Schiffer im kleinen Schiffe
Ergreift es mit wildem Weh;
Er schaut nicht die Felsenriffe,
Er schaut nur hinauf in die Höh'.

Ich glaube, die Wellen verschlingen
Am Ende Schiffer und Kahn;
Und das hat mit ihrem Singen
Die Lorelei getan.

Das Lied Heines hat selber eine „wnn-
dersame, gewaltige Melodei". Besonders
wenn man die andern Gestaltungen der
Loreleisage mit dieser Fassung vergleicht,
so steht man wirklich wie vor einem
Wunder. Man kann's fast gar nicht glau-
den, daß Heine das gleiche, was Brentano
und der Graf von Loeben mit so viel
Kunst und Ausführlichkeit dargestellt
haben, in so wenig Worte und doch mit so

wild ergreifender Leidenschaft zusammen-
drängen konnte.

Und wenn wir dieser Melodie im ein-
zelnen nachgehen, immer wieder müssen
wir staunen, wie einfach und doch so wirk-
sam die angewandten Kunstmittel sind.
Es stellt uns nicht sofort das Bild der
schönen Sirene vor Augen. Zuerst taucht
er uns in die eigentümlich schwermütige
Stimmung, die er selber empfindet. Ganz
anders wirkt bei solcher Verfassung der
Märchenspuk auf den Geist. „Ich weiß
nicht, was soll es bedeuten, daß ich so

traurig bin." Ein Satz, wie man ihn oft
im leisen Selbstgespräch sagt, wenn man
eine unerklärliche, niedergedrückte Stim-
mung verscheuchen will. Nun die Erklä-
rung: „Ein Märchen aus alten Zeiten..."
Man achte, wie schwer und gedehnt die
folgende Zeile tönt: „Das kommt mir nicht
aus dem Sinn." Lauter einsilbige Wörter,
in der gleichen Tonstärke ausgesprochen.
Als ob man langsam, Punkt um Punkt,
die Erinnerung an das Märchen aus den
Schleiern der Vergessenheit herauslöse.

Jetzt warten wir gespannt auf das
folgende. Aber noch werden wir auf-
gehalten durch die Schilderung der Land-

schaft. Auch das vertieft wunderbar die
Stimmung. „Die Luft ist kühl, und es
dunkelt." Wir schauern leise. Weil es kühl
ist, und weil wir anfangen, uns zu fürch-
ten. Die Vokalreihe u-ü-n verstärkt durch
ihren Klang diesen Eindruck. „Und ruhig
fließt der Rhein." Eine Reihe von zwei-
silbigen Takten, die lautlos und mächtig
vorbeigleiten. Man sieht förmlich den
Rhein, wie er im Abenddunkel daher-
strömt. Und auch hier wieder fühlt sich

der Fluß der Seele angeregt durch das
Fließen im Naturbilde. Aus der dunkeln
Uferlandschaft hebt sich nun der funkelnde
Berggipfel besonders deutlich hervor.
Unsere Aufmerksamkeit wird völlig von
diesem Punkte aufgesogen, und nun er-
scheint — durch alle diese Vorbereitungen
zur sinnverwirrenden Vision gesteigert —
die wunderbare Gestalt der Jungfrau
Lorelei. Jetzt fängt es an zu sprühen und
glühen und leuchten, daß das Auge gar
nicht zur Ruhe kommt. Das Geschmeide
blitzet. Das Funkenspiel der schimmern-
den Haare wird unaufhörlich durch das
Kämmen aufgewühlt. Golden ist der
Schmuck, golden das Haar, golden der
Kamm. Um vollends den Sinn des Zu-
schauers zu betören, setzt nun das Lied ein,
und jedermann hat schon erfahren, wie
die dunkeln Fluten der sinnlichen Musik
unwiderstehlich das Herz mit sich reißen.
Die unhemmbare Bewegung wird auch
im Rhythmus wiedergegeben, der unauf-
haltsam über den Verseinschnitt hinweg-
strömt: eine wundersame... gewaltige
Melodei.

Leicht verstehen wir nun die Wirkung
dieses Zaubers. Wie schwach kommt uns
der Schiffer in seinem kleinen Schiffe vor
in Gegenwart dieser unheimlichen Natur-
gewalten! Wie wühlt die Liebesraserei in
dem „vrilden >Veh". Wir sehen mit ängst-
licher Spannung, daß der Augenblick naht,
da er an den Felsenriffen zerschellen wird.
Doch da zerfließt das Erinnerungsbild, es

wird ganz unbestimmt. „Ich glaube, die
Wellen verschlingen..." Man erwartet
eigentlich „verschlangen"; denn nachher
heißt es: „das hat die Lorelei getan".
Mit dem dumpfen Gefühl, daß ein Un-
glück geschehen sei, wachen wir aus dem
Bann dieses Traumes auf.

Unglaublich, daß dieses erschütternde



Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen. 6S7

Geschehen in diesen sechs knappen Vier-
zeilern mit ihren gekreuzten Reimen Platz
finden konnte. Ein wirkliches Volkslied!
Schon der Form nach. Diese leichten,
singbaren Strophen mit ihrem fließend
unregelmäßigen Rhythmus, diese ein-
fache Sprache, diese typischen Wendungen
(die schönste Jungfrau, der goldene Kamm
usw.), diese Wiederholungen (er schaut,
er schaut), diese epische Handlung, dieser
Märchenton! Aber auch der Verbreitung
nach ein Volkslied: an allen Orten wird's
gesungen von groß und klein, in der Stu-
dentenkneipe und auf der Hausbank.

Was macht aber dies Lied aus dem
Seelenweg? Gehört es nicht eben wegen
seiner ausgebildeten Volksliedform auf
den Kunstweg? Man weiß ja, wie Heine
an seinen Liedern herumgearbeitet hat,
wie ein Jüngling vor dem Spiegel seine
Locken glättet. Warum wird sein Lied
hier unter Gedichten eingereiht, bei denen
der seelische Inhalt überragende Bedeu-
tung hat? Ist denn nicht alles in Heines
Gedicht Form und Bild geworden? Ich
habe ein schweres Wort auf den Lippen.
Ich möchte es zurückhalten; denn jeder ge-
bildete Bürger bekommt davon die Gänse-
haut, und doch ist es etwas, das für viele
Erscheinungen unserer Zeit erstaunlich den
Blick schärst: Psychanalyse. Ich höre
schon die polternde Antwort: Nun kommt
der Schmutzfink und will am Ende das

idealschöne Gedicht beschmieren mit seinen
sexuellen Deutungen! — Ich will nichts
beschmutzen, lieber Freund, ich will nur
zeigen, daß in dem schönen Kästlein, das
du in Händen hältst, ein zuckendes Herz
verborgen liegt. Damit soll dir und deinen
Kindern die Freude an den aufgeklebten
Bildern gar nicht verdorben werden. Es
steht dir ganz frei, den Schlüssel wieder
fortzuwerfen, wenn du das Kästlein
lieber verschlossen hast.

Was sich nämlich nicht ganz mit dem
Volksliedcharakter unseres Gedichtes ver-
trägt, ist die erste Strophe. Da steckt zu
viel Subjektives darin. Man kommt ein
gewisses Lysolgerüchlein gar nicht los,
wenn man längere Zeit damit um-
gegangen ist. So gedrückte Stimmungen,
wie sie hier beschrieben werden, und so

zäh haftende Erinnerungsbilder kommen
nicht einfach aus der Luft geflogen. Nicht

das eine ist die Ursache des andern; beide
steigen empor wie Sumpfnebel aus den
Tiefen des Unterbewußtseins. Irgend et-
was Unangenehmes ist verdrängt worden,
irgendein schwerer Konflikt liegt unerledigt
im Abgrund der Seele. Das wache Be-
wußtsein, dieser Hüter des seelischen
Gleichgewichts, verhindert ängstlich das
Emportauchen des Fremdkörpers. Es
weiß, daß die einsame Seele zu schwach
ist, um ihn beiseite zu schaffen. Als die
Menschen im Gebet ihre innern Nöte vor
Gott aufdeckten, gab's noch keine Psych-
analyse. Der verdrängte Konflikt lastet
dem Menschen auf dem Gemüt; aber ver-
geblich sucht man den Grund des Unwohl-
seins. „Ich weiß nicht, was soll es be-
deuten..." Da sich der Konflikt nicht direkt
äußern kann, sucht er auf Umwegen ans
Licht zu kommen: er nimmt seine Zu-
flucht zum Symbol. Bald ist's ein
Traum, bald ein krankhaftes Symptom;
hier ist's eine Erinnerung, eine Wach-
Vorstellung, die sich nicht vertreiben läßt.
Jetzt erst lastet jene schwere Zeile mit
ihrem ganzen Gewicht: „es kommt mir
nicht aus dem Sinn." Schon diese Zeile
zeigt, daß der Dichter sich nicht einein
müßigen Träumen hingibt, er kann sich

nicht gegen dieses Bild wehren. In dem
Aufdringlichen, Unabweislichen dieser
Vorstellung liegt der pathologische Keim.
Bevor das Symbol nun in Erscheinung
tritt, spielt sich noch ein Kampf ab zwischen
Ober- und Unterbewußtsein, vielleicht an-
gedeutet im Gegensatz der dunkeln Rhein-
strömung zum sonnbeschienenen Berg-
gipfel. Und nun leuchtet die Erscheinung
auf. Ein verführerisches Weib, das alle
Sinne gefangen nimmt. Der Mensch in
seinem schwachen Lebensschiff ahnt wohl
alle Gefahren, die ihm entgegenstehen.
Sein Schiff wird zerschellen, seine Seele
wird untergehen. Noch ist Rettung mög-
lich. Der Ausgang ist noch unsicher. „Ich
glaube, die Wellen verschlingen..." Viel-
leicht ist die auffällige Gegenwartsform
von „verschlingen" ein unbewußtes Ein-
dringen der gegenwärtigen Seelennot des

Dichters in die historische Erinnerung.
Doch er ahnt, daß die Katastrophe ein-
treten wird. Er hat keine Kraft, der Ver-
führung zu widerstehen. Und seinem
Hang zur niedern Minne hat er tatsächlich



KK8 Th. Spoerri: Lyrische Jnterpretatwnen.

den schweren Tribut seiner leiblichen Ee-
sundheit zahlen müssen. „Das hat mit
ihrem Singen die Lorelei getan..." Die
schwüle Kampfstimmung und die Ahnung
vom kommenden Untergang geben erst
dem Gedicht den eigentlichen Gehalt.
Und erst jetzt sieht man, wie davon die
Form beinahe zerdrückt wird. Welcher
Zwiespalt zwischen diesem glatten, bunten
Gefäß und diesem schicksalsschweren, blu-
tigen Inhalt! Braucht es nicht eine echt
jüdische Selbstironie, um seine Seelennot
in einem so kindlichen Volksliedton vor-
zusingen? Lacht nicht der Dichter auch
über uns, daß wir so andächtig das farbige
Kleid begaffen, in dem sein siecher Körper
steckt? Nun hab ich aber dem braven
Bürger sein Leiblied gründlich verleidet.
Wirklich? Hat das Gedicht von seiner
lebendigen Kraft verloren, indem es der
Wirklichkeit genähert wurde? Allerdings
haben wir uns weit von Goethe entfernt;
sind wir uns aber nicht selber näher ge-
kommen? Allerdings ist aus dem Natur-
Produkt eine Eroßstadtschöpfung gewor-
den. Aber die Großstadt ist der Leidens-
weg, den die moderne Seele gehen muß,
wenn sie sich selber finden will. Und erst

wo die Verführung in ihrer ganzen sinn-
betörenden Macht offenbar wird, da kann
die wirkliche Sehnsucht nach Erlösung auf-
wachen. Verführung und Erlösung: das
ist der Eingang und Ausgang des Seelen-
weges. Am Eingang duftet und glüht ein
Zaubergarten: des Juden Heine Poesie.

Kann mir einer sagen...
Rainer Maria Rilke.

Kann mir einer sagen, wohin
ich mit meinem Leben reiche?

Ob ich nicht auch noch im Sturme streiche
und als Welle wohne im Teiche,
und ob ich nicht selbst noch die blasse bleiche
frühlingfrierende Birke bin?

Wir haben eine große Strecke zurück-
gelegt und viele beiseite gelassen, in denen
das Werden der modernen Seele sichtbar
geworden ist. Lenau, Hebbel, Nietzsche,

um nur ganz wenige zu nennen. Frucht-
bringend wäre es gewesen, die innere Ent-
Wicklung des Geistes aus dem Boden der
Lyrik zu verfolgen; denn hier zeigt sich die
Seele unverschleiert. Keine prunkende
Fassade verdeckt die innere Konstruktion.

Wieviel echter als die ganze schmetternde
Blechmusik der Prosawerke tönt bei Nietz-
sche das Lied „Vereinsamt" mit dem
eisigen Todeshauch, der darin weht, und
dem verzweifelten Schrei: „Weh dem,
der keine Heimat hat!" Von diesem
Punkt aus zeigt sich seine ganze Philo-
sophie in einem andern, aber, wie wir
glauben, in ihrem einzig wahren Lichte.

Doch wir wollen nun ein wenig bei
Rilke stehen bleiben; denn er bildet die
Brücke in die neueste Zeit. Sein Gedicht
zeigt schon deutlich die Spuren der Auf-
lösung. Alles Aeußere scheint sich ver-
flüchtigen zu wollen. Zunächst die Form.
Absichtlich ist die Regelmäßigkeit in der
Zeilenlänge durchbrochen. Die zwei wich-
tigsten Reime, der erste und der vorletzte,
fallen auf ganz unwichtige Wörter, dürfen
also nur leicht berührt werden. Das in-
nere Fließen des Rhythmus darf nicht
durch die äußere Form unterbrochen
werden. Auch das Aufsparen des Reimes
auf „wohin" bis zum Schluß gibt dem
Rhythmus eine Spannung, die ihm keinen
Ruhepunkt gewährt, so daß er über das
Fragezeichen am Schluß noch weiter-
schwingt ins Unendliche. Noch verstärkt
wird das Gefühl von der Auflösung der
äußern Form durch das starke Hervor-
treten der musikalischen Werte. Beach-
tenswert ist die eigenartige Reimbehand-
lung; dann das häufige Vorkommen des

Eleichklangs: Lturme, streiche, ^Velle

vohne, blasse bleiche, krûhling-àierende
Birke bin. Wie eigentümlich wirksam ist
auch die Vokalreihe dieser letzten Wort-
folge: a-si-ü-i-i-i!

Auch die äußere Anschauung ist auf-
gelöst. Schon das Vorherrschen der Frage-
zeichen taucht das Ganze in ein seltsam
flimmerndes Zwielicht. Wir spüren aller-
dings, daß wir einen Vorfrühlingssturm
erleben: vom Sturm ist ja die Rede, im
Teiche werden Wellen aufgetrieben, und
am Ufer des Teiches friert eine einsame
Birke in den grauen Himmel empor. Das
alles wird aber nicht als äußere Form
wahrgenommen: wir sehen es gleichsam

von innen, als Teil unseres eigenen
Wesens. Alles ist Seele geworden. In-
dem wir uns eins fühlen mit allem
Lebendig-Bewegten in der Natur, werden
wir auch in eine eigene Welt versetzt, die



Th> Spoerri: Lyrische Interpretationen. K6S

nichts gemein hat mit der körperlichen
Welt der gewöhnlichen Menschen. Das
allein gibt ein Gefühl des Losgelöstseins
von aller starren Begrenzung, Vereinze-
lung und Bindung, das wohl als Grund-
stimmung unser Gedicht beleben könnte.
Doch es scheint fast, als ob wir nur allzu-
sehr dem Gespenst der intellektuellen Ab-
straktion, das beständig an den innern
Toren der Seele herumlauert und alles
lebendige Fühlen mit erstarrendem Hauche
bedroht, in die Nähe geraten seien. Bei-
nahe abstrakt tönt die Frage am Ansang
des Gedichts, und ziemlich unpersönlich
wirken Sturm, Welle und Teich! Doch ist
schon hier eine leise Steigerung zu be-
merken, und vollends am Schluß fließen
wir ein in das eigenste Lebensgefühl des

Dichters. Die blasse, bleiche, frühling-
frierende Birke. Das ist das Symbol
seines innersten Wesens. Etwas krankhaft
Schmächtiges, vor jedem Hauch Erschau-
erndes, vornehm Einsames, fast über-
irdisch Zartes. Dieses birkenhafte Lebens-
gefühl des Dichters nimmt zwar dem
Sturme etwas von seiner Kraft; es gibt
aber dem ganzen Gedicht dafür eine eigen-
tümlich feine Stimmung, deren Zauber
weniger in der Bedeutung der Worte
wiederklingt als in ihrer heimlich zarten
Melodie.

Ich fürchte mich so...
Rainer Maria Rilke.

Ich fürchte mich so vor der Menschen Wort.
Sie sprechen alles so deutlich aus:
Und dieses heißt Hand und jenes heißt Haus,
und hier ist Beginn, und das Ende ist dort.

Mich bangt auch ihr Sinn, ihr Spiel mit dem

Spott,
sie wissen alles, was wird und war;
kein Berg ist ihnen mehr wunderbar;
ihr Garten und Gut grenzt grade an Gott.

Ich will immer warnen und wehren: Bleibt
fern.

Die Dinge singen hör ich so gern.
Ihr rührt sie an: sie sind starr und stumm.

Ihr bringt mir alle die Dinge um.

Die gleiche Seelenstimmung wie im
vorigen Gedicht. Nur ist alles negativer
und philosophischer ausgedrückt. Viel-
leicht zu sehr. Es ist eine eigentliche Aus-
einandersetzung Rilkes mit dem mate-
rialistischen Geist unserer Zivilisation.

Sobald unsere Positiviste» in ihrer be-
schränkten, intellektualistischen Art die
Dinge anfassen, verlieren sie ihr heimliches
Leben. Alles wird sofort begrenzt und
starr. Mle Seele, alle Musik verschwindet
aus der Welt. Und in der Meinung alles
zu wissen, verlieren die Menschen jegliche
Ehrfurcht. Der Sinn für das Wunder-
bare, das Göttliche kommt ihnen völlig
abhanden.

Das ist alles schön und gut. Aber
wenn's nur das ist, dann stehen wir nicht
mehr auf dem Boden der Poesie. Vergeb-
lich schlagen die eindringlichsten Klänge an
unser Ohr. Wie klingt z. B. des Dichters
Verachtung im widerholten sp von Spiel
und Spott, in den vielen w der folgenden
Zeile; man kann's gar nicht sagen, ohne
die Unterlippe vorzuschieben. „Sie wissen
alles, was wird und war." Wie schnürt
der Ekel die Kehle zusammen beim Aus-
sprechen der gehäuften g der vierten Zeile
„Ihr Garten und Gut grenzt grade an
Gott." Allein die bezauberndste Musik
macht keine abstrakte Rede zur Poesie.

Anschauung muß sein; aber Anschau-

ung ist auch da. Nur ist's Anschauung ganz
eigener Art. Wir kommen jetzt in die
eigentümliche, nicht jedem Menschen zu-
gängliche Sphäre, wo sogar philosophische
Auseinandersetzungen zu anschaulichen
Erlebnissen werden.

Ein Kind mitten in einer Stube voll
Märchenzauber. Alles ist geheimnisvoll
lebendig, alle Dinge haben ihre heimliche
Melodie. Nun treten rohe Erwachsene
ein. Man kann sich etwa Pfändungs-
beamte vorstellen. Mit harten Fingern
zeigen sie auf die verschiedenen Gegen-
stände und schreiben sie ins Notizbuch ein.
Da erlischt aller Zauber, verstummen alle
Lieder. Die unendlichen Traumländer
schrumpfen zusammen zu harten, engen
Wänden. Wie tot liegen alle Dinge da.

Ein solches Erlebnis möchte uns Rilke
vermitteln. In der ersten Strophe ist er
allerdings noch reichlich abstrakt. Beinahe
dozierend: „Und dieses heißt Hand und
jenes heißt Haus." Aber man hört doch

schon den leise zagenden Unterton: „Ich
fürchte mich so..." Im musikalischen Aus-
druck der zweiten Strophe zeigt sich schon

der zunehmende Schmerz. In den vielen
n ist schon ein Zittern wie bei einem Kind,



670 Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen.

wenn es mit unruhigen Lippen das
Weinen verhalten will, und in den Z will
sich bereits ein Schluchzen durchwürgen.
Vollends in der dritten Strophe wird
alles angstvolles, kindliches Gestammel.
Ein Sätzlein nach dem andern wird her-
vorgestoßen, und alles mündet in den ver-
zweifelten Schluchzer: Ihr bringt mir alle
die Dinge um. Gerade diese scheue kind-
liche Abwehr gibt dem Gedicht wieder
jenen Stimmungszauber, der aus der ge-
reimten Betrachtung ein klingendes Lied
macht.

Herbst.
Rainer Maria Rilke.

Die Blätter fallen, fallen wie von weit,
als welkten in den Himmeln ferne Gärten;
sie fallen mit verneinender Gebärde.

Und in den Nächten fällt die schwere Erde
aus allen Sternen in die Einsamkeit.

Wir alle fallen. Diese Hand da fällt.
Und sieh dir andre an: es ist in allen.

Und doch ist einer, welcher dieses Fallen
unendlich sanft in seinen Händen hält.

Bei der immer mehr zunehmenden
Verinnerlichung der Lyrik gerät die Poesie
in Gefahr, immer mehr die anschauliche
Lebendigkeit zu verlieren und in graue
Abstraktion zu verfallen. Dieser Gefahr
entkommt die moderne Dichtung auf
einem ganz eigenen Wege. Die Seele
durchbricht gleichsam die Schranken der
Erfahrungsformen und schwingt sich auf
in die Unendlichkeit des Weltalls. Das
faustische Raumgefühl, das Spengler, „der
große Herzenskündiger unserer Zeit", in
seinem „Untergang des Abendlandes" so

wunderbar beschreibt, hat sich auch in der
Lyrik seinen Ausdruck geschaffen. Schon
in Goethes Eanymed sehen wir ein Er-
Zeugnis dieses kosmischen Gefühls. Aber
erst in neuester Zeit entwickelt sich dieses

neue Erleben zum eigentlichen Träger der
dichterischen Inspiration. Das kosmische
Erleben ist aber nicht jedermanns Sache.
Viele Dichter spielen nur mit kosmischen
Begriffen, viele Kunstgenießer finden
überhaupt den Zugang nicht.

Rilkes Gedicht gibt uns aber gleich ein
ganz wunderbares Beispiel, in das sich

leicht jeder Leser einfühlen kann, das auch
mit einem Schlage die ganze kosmische

Gaukelei der Modedichter in die ge-
bührende Dämmerung verdrängt.

Ein Gefühl, zugleich innere Strö-
mung und äußere Bewegung, reißt sofort
die ganze Seele mit und läßt sie nicht mehr
aus dem Bann: das Fallen. Siebenmal
erklingt dieses Wort und jedesmal mit
schwererem Klang. Zuerst ist es ein ganz
irdischer Blätterfall, der den Blick an sich

zieht und an einen gewöhnlichen Herbst
erinnert. Aber sofort erweitert sich die

Anschauung zu unendlichen Maßen...
„fallen wie von weit, als welkten in den

Himmeln ferne Gärten." Und in der Be-
wegung der fallenden Blätter sehen wir
nun das schicksalsschwere Nein des

Sterbens.
Noch mehr erweitern sich Anschauung

und Gefühl: „Und in den Nächten fällt die

schwere Erde..." Ein Gefühl, wie man es

oft im Traume hat, daß man unendlich
tief fällt ins Leere. Aus dem Licht und
der traulichen Gesellschaft der Sterne in
die unendlich einsame Nacht des Todes.

Das Angstgefühl dringt nun zum
Herzen. Ein Schrei: „Wir alle fallen!"
Diese Hand, die ich dir entgegenstrecke, sie

fällt. Schau um dich, siehst du nicht, wie
alle untergehen?

Hilflos werden wir mitgerissen in
diesem allgemeinen Untergang. Das
wiederholte herbe ä, wie es auch in
„schwere Erde", „Sternen", „ferne" tönt,
verstärkt den schaurigen Eindruck. In
dieser letzten, unentrinnbaren Not wacht
aber plötzlich das kindliche Bewußtsein
aus. Und herrlich umfängt uns auf ein-
mal das Gefühl des Vertrauens, wie bei
einem Kind, das sich verloren glaubte und
plötzlich die Nähe des Vaters spürt: „Und
doch ist einer, welcher dieses Fallen un-
endlich sanft in seinen Händen hält." In
dem Wort „unendlich" sammelt sich alle
Melodie des Liedes. Wer es aus des

Dichters eigenem Munde gehört hat, kann
es nicht mehr vergessen, wie es — bei

allem Nachzittern der vorausgegangenen
Angst — überselig beruhigt aufsteigt und
niedergeht wie tiefes Aufatmen nach

glücklich überstandener schwerer Gefahr.
Diesmal ist in der kindlichen Stim-

mung des Ausklangs keine Spur mehr von
Schwächlichkeit. Wer sollte sich nicht als
Kind fühlen in Gegenwart desjenigen,



Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen. 671

der so unendlich viel größer ist als alle
Untergänge?

Soldat vor dein Gekreuzigten.
Karl Stamm.

Was hängt mein angstgespannter Blick an dir?
Des Himmels Nachtgeroölbe stürzen ein.
Wer beugt des Kreuzes Aeste tief zurück?
Die Erde um den Stamm verstockt zu Stein.
Es läßt die Erde nicht, was irden ist.
Wir wurzeln dumpf in ihr und ihrer Zeit.
Ich bin wie du auf rauhes Holz gespannt,
Das aufgesteilt zum schwarzen Himmel schreit.

Der rostige Nagel klammert meinen Fuß,
Endlos Gewicht zerrt mich zum Grund hinab.
Wie lange, Herr, bin ich noch eingesperrt
In meines Leibes grauenhaftes Grab?

Durch meine Arme dräng ich mich hinaus,
Durch meine Finger flachte ich mich fort,
Ich lasse mich zurück, ich schwebe auf,
O jetzt erfahre ich mein tiefstes Wort.

Erlösung dehnt die Brust, zerreißt mein Kleid,
Fern hängt mein Fuß in abgeschiedner Nacht.
Ich rage auf, o, ich bin unbegrenzt.
Und ich erlebe mich: Ich bin vollbracht.

Wir stehen mitten im Erpressionismus.
Bei Rilke fanden wir ähnliche Töne; aber
es klang dort wie müder Flötenton. Nun
schmettert's mit jugendlichen Trompeten.

Der Krieg hat dem Rad der Gene-
rationen einen entschiedenen Ruck ge-
geben. Die Jugend ist obenauf, und mit
einer beispiellosen Unverfrorenheit setzt

sie sich weg über die alte Generation und
die alten Ideale. „Du gehörst zur alten
Welt!" Damit ist auch der tüchtigste und
feinste Mensch abgetan. Die Dämme der
Autorität sind durch das schreckliche Er-
lebnis des Weltkrieges zerrissen worden,
und nun flutet's gesteineschiebend, schlam-
mig und brodelnd einher. In der Kunst
zeigt sich die Verheerung am aufdring-
lichsten. Was früher im Sumpfe der
Großstadt sich scheu verkroch, das wagt sich

jetzt mit Prophetengebärden ans helle
Tageslicht, pubertätsbrünstige Jünglinge
stellen ihre seruellen Nöte als kosmische
Dramen öffentlich zur Schau, Tollhäusler
und Sträflinge benützen die neue Frei-
heit, um ihre greulichsten Perversitäten
als Evangelium zu verkündigen. Ehrlich-
keit, vielmehr Schamlosigkeit ist Mode und
Sport geworden. Ist's zum Verwun-
dern, wenn der ehrbare Bürger vor diesem

stinkend-lärmenden Chaos Aug, Ohr und
Nase verschließt? — Und dennoch, lieber
Bürger, öffne Aug, Ohr und Nase Siehst
du nicht mitten im Schlammstrom das
helle Blitzen des reinen Wassers, dringt
nicht durch all das Gepolter das be-
freiende Rauschen der gewaltigen Flut an
dein Ohr, witterst du nicht in all dem
fauligen Geruch das frische Wehen der
Bergluft? Der Strom hat die grauen
Dämme durchbrochen, die ihn ins Fabrik-
getriebe des modernen Alltagslebens hin-
einleiteten. Was tut's, wenn auch allerlei
trübes Geschiebe mitkommt, wenn auch
manche Anstandsmauer einstürzt, wenn
auch manches zartblumige Kunstgärtlein
überschwemmt wird? Der Geist ist wieder
frei geworden, und frische Luft weht
wieder über das alte Europa.

Gerade dir, ehrbarer Bürger, steht es
nicht zu, den Schamhaften und Beleidig-
ten zu spielen! Glaubst du, daß alle die
Lasterhöhlen und Senklöcher, aus denen
jetzt die faulen Gerüche hervorkriechen,
sauberer gewesen sind zur Zeit, als du
noch den Mantel der Liebe und des öffent-
lichen Anstands darüber hieltest? Und
hast du schon vergessen, daß du mit bier-
triefenden Lippen deine Heldenlieder
sangest, während Millionen von jungen
Menschenleibern im Namen des Vater-
landes und der heiligsten Güter schmählich
und grausam zerrissen wurden? Meinst
du, die jungen Leute, die noch übrig
bleiben, werden sich nun wieder wie brave
Konfirmanden auf die harte Bank setzen
und andächtigen Auges, stilldemütig dei-
neu erhabenen Schlafwandel und deine
feierlichen Stirnrunzeln betrachten?

Doch eines gebe ich zu, ehrbarer
Bürger: Ehrlichkeit ist noch keine Kunst,
und wenn die jungen Aufrührer dir nun
ihrerseits imponieren wollen, indem sie,

auf die Verheerung hinweisend, von neuer
Kunst reden und dabei den Mund entsetz-

lich voll nehmen, glaub es ihnen ja nicht,
mach die neue Mode nicht mit, aus Angst,
man könnte dich rückständig nennen. Es
bleibt eben doch wahr, allen neuen
Theorien zum Trotz: Kunst ist Gestaltung
und nicht Erplosion, solange ein Kunst-
werk einem Trümmerhaufen, einer er-
plädierten Maschine, einer erdbeben-
erschütterten Stadt gleicht, mag es wohl



672 Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen.

Symbol einer zerrissenen Seele und
Kultur sein, aber es ist weder Kunst noch
Werk. Aber fürchte dich nicht, ehrbarer
Bürger, wenn die junge Menschheit ein-
mal ausgetobt hat, dann wird sie wieder
anfangen zu arbeiten, die erregten Fluten
werden sich glätten, und im Stromes-
spiegel werden sich wieder Bilder zeigen
von neuen Landschaften und von neuen
Menschen.

Doch schon jetzt gibt es reinere Streifen
Wassers im trüben Strome, in denen sich

etwas spiegelt von der neuen Menschheit.
Ein solches Kunstgebilde ist auch das vor-
liegende Gedicht des früh verstorbenen
Schweizerdichters Karl Stamm.

Nicht alles an der äußern Form
scheint mir notwendig und endgültig zu
sein. Daß sich das Gedicht zu Vierzeilern
zusammengeballt hat, ist wohl eher Zu-
fall als Schicksal. Doch zeugen auch ge-
wisse formelle Eigentümlichkeiten von der
Wucht und Bewegtheit des neuen Er-
lebens. Welche dumpfgeballte Kraft und
Schwere äußert sich nicht in den Kon-
sonantenverbindungen der Gleichklänge:
die Erde um den Ktamm verstockt zu
Stein, grauenhaftes Krab usw., in den
harten Wortgebilden: angstgespannt, des
Himmels Nachtgewölbe, aufgestellt usw.,
in den gewichtig tönenden Sprüchen: „Es
läßt die Erde nicht, was irden ist!" Eine
absichtliche Unklarheit der Bilder und Ee-
danken verstärkt diesen Eindruck des Ee-
waltsamen: „Des Himmels Nachtgewölbe
stürzen ein..." „Wer beugt des Kreuzes
Aeste tief zurück..." Wie bewegt wird aber
nicht das sprachliche Leben durch die
häufige Verwendung des Verbums, das
noch gesteigert wird durch ungewöhnliche
Gebrauchsweise (Die Erde verstockt zu
Stein, das rauhe Holz schreit zum Him-
mel, der rostige Nagel klammert meinen
Fuß; aufgestellt, wir wurzeln dumpf).

Durch diese besondere Behandlung des
Verbums wird das gleiche erreicht, was
wir in milderer Form beim ersten Rilke-
Gedicht beobachteten: es bekommt alles
ein geheimnisvolles Leben, das Holz
schreit, der Nagel klammert, das Gewicht
zerrt, wir werden in einen wilden Wirbel
von Bewegung hineingerissen; wir können
uns durch die Bewegungsempfindung in
alles hineinleben, sogar ins sonst Un-

belebte, wir fühlen uns eins mit allem,
was Leben hat; wir lösen uns von den
Bindungen der gewöhnlichen Wirklichkeit
und fühlen uns versetzt in eine Welt
eigenartiger Vorgänge, wo alles auf uns
wirkt wie Traum und Rausch und Vision.

Dem entspricht auch der Inhalt. Wer
sich nicht berauschen läßt von dieser eksta-
tischen Form, der wird weder Anschauung
noch Stimmung solcher Kunstwerke mit-
erleben können. Sie werden ihn ebenso
kühl lassen wie die Fieberphantasien eines
Irren den beobachtenden Arzt.

Als Anschauung haben wir nicht mehr
bekannte Bilder aus dem Menschen- und
Naturleben. Jetzt sind's kosmische Vi-
sionen, riesige Menschheitssymbole, ur-
weltliche Konflikte. Schon die Anfangs-
situation ist nicht mehr, wie wir gewohnt
sind, Spaziergänger im Herbstblätterfall,
Greis im Ruderboot, Wanderer am Rhein
und ähnliches, sondern grundernst und
groß: Soldat vor dem Gekreuzigten. Der
weltengroße Vorgang hebt an: „Des Him-
mels Nachtgewölbe stürzen ein..." Es ist,
als ob das ganze Weltall die irdischen Kon-
flikte miterlebte. Vor dem erschreckten

Soldaten, der hilfesuchende Hände auf-
hebt, scheinen des Kreuzes Aeste zurück-
zuweichen, in unendliche Tiefen sich deh-
nend. Doch der Stamm wird festgehalten
vom verstockten Gestein. Dumpf tönt
dazu das Wort vom Verwachsensein in der
Erde, und nun fühlt der Soldat, daß er
auch diesen gleichen Konflikt erlebt. Auch
er ist ein Gekreuzigter, der vom rostigen
Nagel festgehalten, vom endlosen Ge-
wicht niedergezerrt an diese Erde fest-
gebunden ist. Seine Seele ist in seinem
Leib eingesperrt wie in einem grauen-
haften Grab. Aber auch er fühlt sich mit
Allgewalt nach oben gezogen. Seine
Sehnsucht drängt zu seinen Armen, zu
seinen Fingern hinaus, und fürchterlich
fühlt er sich auseinandergerissen. Doch
jetzt geschieht das Wunder: in ferner Nacht
hängt noch der Fuß, und unendlich wach-
send, unbegrenzt ragt der Erlöste in alle
Himmel hinein. Es ist vollbracht! Diesem
gewaltigen Geschehen entspricht auch das

mächtige Fühlen. Schon von Anfang an
schaut er angstgespannt auf den Ee-
kreuzigten. Doch die Spannung ver-
größert sich ins Unmenschliche. Auf der



Th. Spoerri: Lyrische Interpretationen, K73

einen Seite das endlos zerrende Gewicht,
auf der andern die hinnnelandringende
Sehnsucht: dieser Zwiespalt reißt die
Seele auseinander bis zur äußersten
Grenze des Schmerzes — bis dann Er-
lösung die Brust dehnt und der unendlich
wachsende Mensch durch seine Größe den
Zwiespalt überwindet.

Irdische Gebundenheit und himmlische
Sehnsucht ist der Hauptinhalt und die
Grundstimmung, nicht nur des vorliegen-
den Gedichtes, sondern der erpressioni-
stischen Kunst überhaupt. Auf drastische,
für den mindern Erpressionismus aber
äußerst typische Weise äußert das der
Maler Meidner: „Dies ist die Sehnsucht
des wahren Malers: Umbra mit Zinkgelb
und Pariserblau! Eine Rumflasche! Die
Donnerwetter-Palette! Die zügellose Ee-
liebte und die Hand ausgestreckt nach den
Sternen!" (Almanach der Neuen Jugend
auf das Jahr 1917, Seite 111.) Wenn wir
absehen von Rumflasche und Donner-
wetter-Palette, so merken wir, daß das
Grundthema des Expressionismus von
einer ganz andern Richtung hertönt als
vom gewohnten Boden der Kunst. Wir
haben uns entfernt vom Mittelgebiet
zwischen Welt und Seele. Derselbe
Meidner sagt es in ebenderselben frechen
Weise: „Der Geist ist alles, die Natur
kann mir gestohlen bleiben." Der ewige
Konflikt zwischen menschlicher Gebunden-
heit und göttlichem Leben, die brennende
Sehnsucht nach Erlösung wird nur auf
dem Boden der Religion erlebt. Und wirk-
lich: es ist religiöser Geist, der diese neue
Kunst in ihren reinsten Aeußerungen be-
lebt. Nach Erlösung schreien die jungen
Künstler, Erlösung wollen sie selber

bringen.
Durch dieses Wort werden sie aber

selber gerichtet. Man achte darauf, wie in
Stamms Gedicht die Erlösung zustande
kommt. Es drängt hinaus, flüchtet sich

fort, läßt sich zurück. Erlösung zer-
reißt sein Kleid... Fern hängt sein Fuß
in abgeschiedner Nacht. Tönt's nicht ganz,
als ob eine Erplosion stattgefunden habe,
ein gewaltsames Zerreißen? Eine Lösung,
nicht eine Erlösung ist vor sich gegangen.

Das Wort „Erlösung" ist das tiefste
Wort, das Menschenlippen kennen. Es ist

wie ein Gedicht. Auch da ist Anschauung.

Man sieht im Bild das Lösen von Banden,
das Loslösen eines Schiffes vom Strande,
bevor es ins unendliche Meer hinausfährt.
Doch Lösung allein tönt beinahe leer, ab-
strakt. Mit der Silbe „er" strömt erst eine
Welt von Anschauung in das Wort. Lösen
ist nur das Aufheben von mechanischer,
äußerlicher Fesselung, erlösen ist das Frei-
machen von tausend seelischen, bis ins
innerste Herz greifenden Bindungen. Wer
mit allen Fasern seines Wesens an die
Welt, ihre unendliche Schönheit und
ihren unermeßlichen Reichtum geheftet
ist, nur der weiß, was Erlösung ist. In der
Silbe „er" sammelt sich alles, was er er-
reicht, erworben, erarbeitet, erkämpft, er-
obert, mit einem Wort erfahren hat. In
der Silbe „er" zeigt sich aber auch die
Wucht der Bewegung, die von allen diesen
Bindungen losstrebt.

Und so finden wir auch in der Stim-
mung, die das Wort Erlösung erweckt, den
urpolaren Eefühlsgegensatz, der Erde und
Himmel umspannt: das Gefühl des Frei-
werdens von allen irdischen Bindungen,
von Welt, Sünde und Tod, das Gefühl
vom Hinstreben nach dem, was über uns
liegt, nach ewigem Leben, nach Himmel,
nach Seligkeit.

Nun sieht man auch, warum der Er-
pressionist, seine Kunst, die Kunst über-
Haupt, nicht erlösen kann. Erlöser kann
der Unreife, Kranke, Einseitige, Eebun-
dene niemals sein. Erlöser kann nur sein,
wer die Welt bis in die tiefsten Abgründe
hinein, bis auf die höchsten Höhen hinauf
kennt. Der ihre brennendste Wirklichkeit,
in Freud und Leid, an sich selber erfahren
hat. Der schweißtriefend im staubigen
Alltag gearbeitet und festlich auf könig-
lichen Thronen gewohnt hat. Der nicht
nur auf dem Papier, im Buche, am
Studiertisch, im Kaffeehaus gelebt. Der
nicht Wort geblieben, sondern Fleisch ge-
worden ist.

Das ist aber nur die eine Seite. So
weit ist Goethe auch gekommen. Der
Mensch, der das alles erlebt hat, darf
nichts verlieren vom Schwung seines
Strebens, von der Fülle seiner Seele.
Durch alle erdenschwere Wirklichkeit hin-
durch muß er sich herausringen. Von allen
Lebens- und Liebesbanden muß er sich

freimachen. In einem letzten Kampf, der



674 Th. Spoerri: Lyril

blutigen Schweiß kostet, muß er sich sogar
von seinem eigenen Heil lossagen. Seine
eigene Seele hingeben, auch wenn er er-
kannt hat, daß es das kostbarste Kleinod
auf Erden ist. Wer diese Stufe erreicht
hat, der sagt nicht mehr: Ich bin voll-
bracht, sondern: Es ist vollbracht!

Alle die Schönheit
Himmels und der Erden
ist verfaßt in dir allein.

Interpretationen.

Jesu, wir flehen:
wallst auf uns sehen
mit deiner Augen Freundlichkeit.

Benutzte Literatur: Zos, Nadler, Etchendorffs
Lyrik, Prag 1908; F. F. Baumgarten, Das Werk K. F.
Meyers, München 1S17; A. Schmidt, Kunsterziehung und
Gcdichtbchandlung, Leipzig lSIl; Vfister, Der psycho-
logische und dialogische Untergrund expressionistischer Bilder,
Bern IS20: R, Hoesli, Die sinnliche Anschauung in der
Lyrik, Glarus ISIS; O. Walzcl, Die deutsche Dichtung
seit Goethes Tod, Berlin lglg.

präluäiurn
Fensterbrett, äu Ueber Orgeltisch,

Wo ich alles, alles mir erspiele!

Fällt äer Vogel, springt im See äer Fisch,

Wenn ich in verbrauchter Lehnsucht wühle.

ja, äas Fernste ist mir stets bereit,

Mes kommt mir, was ich àort begehre;

Bäche stürzen, ist kein Bett zu breit,

Ms äem vollen Becken in äas leere.

Kaiserin, wiläfremäe, äer Kanäle

Meiner immergrünen Hinterwelt,
Dich, äu schwerste, ja auch äich vermähle

Ich äem König, äer mir gut gefällt.

Steigt äie Hochzeit äurch äie Luft empor,

Will ich mich an meinem Fenster neigen,

Will äas stumme Nachbarlanä äavor

Nicht mehr wecken, weil es nicht mein eigen.
Walter ZNuschg, Zollikon.

Sottes

Am alle Firne klingt's
Anä bunte Spalten,

Durch alle Schluchten singt's

Anä Bergesfalten.
Donnernäer Hammer prallt
Ms Steine nieäer,

Harfenton brausenä hallt
Im Felskar wieäer.

Musik
Raunenäes Wellenlieä
Am Aferranä,
Sturmwinä äie Slocke zieht

Der Felsenwanä.

Lust wirä von Leiä verweht,
Trauer von Slück.

Zeitlos äurch Berge geht

Suftav Renker, Bern.


	Lyrische Interpretationen [Schluss]

