
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 24 (1920)

Artikel: Das Relativitätsprinzip in der Kunst [Schluss]

Autor: Goerges, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-573989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-573989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W. o. Sternberg-Berg! Aus Indiens Psalter und Harfe, S4S

Du hüilft àie Brust, äie hellgeftirnte, gerne
In dieses Tränenmantels reiche Falten,
Die schleierhaft und voller Schmelz zugleich
In Deiner Hand sich schmiegen, neugestalten,
Dich rings umfließen, farbenzart umwinàen,
Wie perlenschimmer kommen und entschwinden.
Der Mantel, welcher nebelleicht und flüchtig,
Doch düfter auch, da er so reich an Tränen,
Er mildert Deinen schreckensvollen Slanz,
Du Fleckenloser, o du ewig Reiner!
Run können wir den Blick zu Dir erheben —

Wenn Du im Licht vom Tränentau umgeben,
Wird Dein Erbarmen milde uns umschweben,

X,

Es ist Dein Bote, Herr, an meiner Tür,
Der Todesbote ist herangetreten;
Er hat die unbekannte See gekreuzt,
Am Deine Botschaft in mein Haus zu tragen,
Die Nacht ist dunkel und mein Herz gar furchtsam,
And doch will ich, die Lampe in der Hand,
Dem Boten öffnen, ihm Willkommen bieten,

Mich beugen ihm mit demutsvollem Eruß,
Es ist Dein Bote, Herr, an meiner Tür,
Ich muß ihn ehren: meines Herzens Schatz

Mit bittern Tränen ihm zu Füßen legen ;

Dann wird er gehen, wie sein Auftrag heischt. —

Doch meinen Morgen decken dunkle Schatten,
Im öden Heim bleibt mein verlassnes Selbst,

Am sich als letzte Gabe Dir zu geben.

Das Relatîvîtâtsprinzîp in üer Kunst.
Von Hans Eoerges, Düsseldorf,

(Schluß).

Maskenhafte Verzerrungen finden wir
vor allem bei der indischen Kunst, In
Indien vermischten sich die hochbegabten
Arier mit den tiefstehenden Ureinwoh-
nern. Die Kastenbildung ist die Reaktion
der vergewaltigten Natur, der Ekel, den
die Folgen dieser Vermischung bei der
edleren Rasse hervorriefen.

Wir müssen daher scharf zwischen dem
Weltbild der Arier, die eine hochent-
wickelte Mathematik ausbildeten, und den
Verzerrungen der dunkeln Rassen unter-
scheiden. Es kann keinen größern Gegen-
sah geben als jenen, den die Religion und

die Philosophie der Sanskritgelehrten zum
Götzendienst des niedern Volkes bietet.
Hier das erhabene, zeit- und raumlose
All-Eine, dort die vielgliedrige Fratze
Schiva und seine noch scheußlichere Ge-
mahlin Durga**),

Wenn wir das indische Weltbild
vor dem griechischen betrachten, so ge-
schielst es deshalb, weil in Indien die
Wurzel einer zweiten Entwicklungsreihe
liegt. Die alten indischen Kunstdenkmäler
zeigen einen völlig andern Charakter als

*) Wie herrlich sah eine frühere Zeit dieses Götter-
paar in dem Doppelgipfcl des Gauriscmkar!



sso Hans Eoerges: Das Relatwitätsprinzip in der Kunst.

die ägyptischen, sie sind der Ausdruck eines
andern Weltbildes. Aus der alten in-
dischen Kunst leuchtet eine innige Liebe
zur Natur, zu diesem unendlichen Wach-
sen, Blühen und Sterben. Alles ist
lebendig, voller Bewegung, die Bildwerke
erwecken den Eindruck, als ständen sie noch
mitten im Wachstum, als sollten immer
neue Figuren, Tierleiber und Zweige
emporsprießen. Nicht die starre Ee-
schlossenheit der Einzelform ist das Kenn-
zeichen dieser Kunst, sie spiegelt die Un-
endlichkeit, die lebenskräftige Regung des
Alls. Die Linien sind weich, oft undeut-
lich, sie vermeiden die steife geometrische
Form, alles ist rund, bogenförmig. Das
All erscheint diesen, Volk in Gestalt der
schönsten Rundung; der Grundzug ihres
Weltgefühls ist die Liebe, die sich wie ein
Licht ausbreitet. In den malerischen Ne-
liess erkennen wir eine deutliche Perspek-
tive: Die Inder sehen, ihr Raum
ist in erster Linie Sehraum. Dem-
zufolge zeigt die indische Raumvorstellung
nicht die bezwingende Kraft des ägyp-
tischen Weltbildes. Die Sinne dieser
Menschen sind von so gesteigerter Reizbar-
keit, daß die andrängende Flut der Ein-
drücke von der innern Formkrast nicht ge-
bändigt werden kann. Der abstrakte Be-
griff allein vermag die Eindrücke der
starken Sinnlichkeit zu bewältigen. Und
selbst durch die begriffliche Abstraktion
glüht die Sinnlichkeit. Algebraische Aus-
gaben werden etwa in folgende Form ge-
kleidet: „SchönesMädchenmitdenglitzern-
den Augen, sage mir, so du die richtige
Methode der Umkehrung verstehst, welches
ist die Zahl, die mit drei vervielfacht" usw.
Oder: „Von einem Schwärm Bienen läßt
sich ein Fünftel auf einer Kadambablüte,
ein Drittel auf der Silindablume nieder.
Der dreifache Unterschied der beiden
Zahlen flog nach den Blüten eines Kutaja,
eine Biene blieb übrig, welche in der Luft
hin- und herschwebte, gleichzeitig an-
gezogen durch den lieblichen Dust einer
Jasmine und eines Pandamus. Sage
mir, reizendes Weib, die Anzahl der
Bienen." (Cantor.) Die indische Raum-
Vorstellung erkannten wir als zu nebel-
haft, zu zerfließend, um dem Ansturm der
sinnlichen Erregung das Gleichgewicht zu
halten, um das Weltbild harmonisch zu

gestalten. Deshalb leiden die edeln Geister
dieses Volkes, denen ein starkes Welt-
gefühl eignet, unter den grellen, bunten,
verworrenen Eindrücken der Außenwelt.
Sie verachten das Körperliche und suchen
eine Heimat in begrifflicher Abstraktion,
in musikalischen Stimmungen. Kein Volk
hat hierin Größeres geleistet, keines er-
reichte die Tiefe ihrer Philosophie. Sie
sind vorbildlich als Sprachforscher, und in
der Zahlenlehre (abstrakte Musik) werden
sie Lehrmeister der Welt. (Unsere Ziffern
sind indischen Ursprungs). Pythagoras,
dessen berühmter Lehrsatz ihnen schon im
8. vorchristlichen Jahrhundert bekannt
war, ist ihr Schüler, später die Araber.
Da sie ihre Raumvorstellung vornehmlich
durch das Auge gewannen, sind ihnen die
Begriffe des unendlich Großen, des un-
endlich Kleinen geläufig; ihnen war ja
nicht das Ertastete allein Wirklichkeit. Sie
erfanden die Zahl Null, die Aegypter und
Griechen nicht kannten. Die Eins dagegen
sahen sie nicht als Zahl an: die erhabene
Einheit galt ihnen mehr, sie war höchste
Anschauung, Brahma. „Als Einheit soll
man anschauen, unvergänglich, unwandel-
bar ewig, nicht werdend, nicht alternd,
raumerhaben das große Selbst. Ihm
forsche nach, wer als Weiser, als Brah-
mane nach Weisheit ringt." (liZriba-
clârauxàa-klpam8tiÂ.à, übersetzt von
Deußen). Sinnentrug ist die Welt, das

ewige, gestaltlose und raumlose Wl-Eine
verbirgt der Schleier der Maya.

In der Geometrie, der reinen Raum-
form, haben die Inder kaum etwas ge-
leistet; wie sollten sie aus innerer An-
schauung Gesetze ableiten, wenn diese An-
schauung entweder gestaltlose Unbegrenzt-
heit oder sinnverwirrendes Chaos war.
Ihre Stärke bestand nur im Zeichnen von
Figuren, die Beweise (z. B. des pythago-
räischen Lehrsatzes) durch bloßes An-
schauen liefern. Sie schreiben dazu keine
Ableitung, sondern das schlichte Wörtchen:
Siehe! Sie erkennen sehend, was die
Aegypter und Babylonier ertasten und
messen. Das Maßlose, Schwingende ist
das Kennzeichen indischer Kunst, besonders
auch ihrer Dichtungen. Zarte, liebevolle,
farbenreiche Einzelbeobachtungen ranken
sich ineinander; aber es fehlt die straffe
Ordnung, die Schwäche des indischen



Hans Eoerges: Das Relativitätsprinzip in der Kunst. SSI

Weltbildes tritt zutage. Als Beispiel diene
die Schilderung der vor dem Pfeil des

Königs flüchtenden Gazelle in Kalidasas
Sakuntala: „Wie lieblich biegt sie den
Hals und richtet wieder und wieder ihren
Blick auf den sie verfolgenden Jagdwagen.
Wie sie den Hinterkörper eindrückt in den
Vorderkörper hinein aus Furcht vor dem
Pfeilschuß." (Uebersetzt von Keller). Echt
indisch ist auch der bewegende Abschied
Sakuntalas von ihrem Walde? Tiere und
Pflanzen sind ihre zärtlich geliebten
Schwestern. Ist die formende Seite des
Weltbildes schwach, dann wird das Welt-
gefühl stark, es schafft innere Einheit, die

nur der Mitklingende empfindet. Diese
Kunst ist durch und durch romantisch. Diese
Art, die Welt zu schauen und zu empfinden,
suchen wir vergeblich bei den Griechen,
deren geschlossenes Weltbild die Welt er-
oberte.

Zwei Pole der Weltanschauung haben
wir kennen gelernt? auf verschiedenen
Sinnen beruhend, erscheint ein Ausgleich,
eine Verschmelzung unmöglich. Aegypter
und Inder haben ihr Prinzip ins äußerste
getrieben, wie alle tun, die etwas Neues

zur Geltung bringen wollen? dabei sind
sie in eine Sackgasse geraten: ihr Weltbild
ist aus sich heraus keiner Entwicklung fähig.
Es beharrt in der erreichten Form wie jene
phantastischen Tiergestalten, deren lebende
Vertreter getreue Nachbildungen ihrer
vor Jahrmillionen versteinerten Ahnen
sind. Folgen wir einmal jener Ansicht, die
den Aufstieg des Menschengeschlechts in
die harten Landschaften des vergletscherten
Europas setzt. Im Kampf gegen eine
wilde Natur erhebt sich der Mensch, der
Gletscher treibt ihn vor sich her? aber der
Mensch beißt sich fest und siegt. Der
Gletscher weicht, die Natur wuchert in
tropischer Ueppigkeit, neue Kräfte löst die
neue Umwelt aus, des Menschen Tage-
werk ist nicht mehr nur Kampf und Jagd?
er findet Zeit zum Nachdenken, zur Be-
trachtung. Es scheint, als ob die Entwick-
lung des Menschengeschlechts für immer
an die kristallene Härte des Nordens ge-
bunden sei. Der Mensch des Südens ver-
liert im Aufblühen leicht die Kraft weitern
Wachstums, und wie einst der Vorstoß des
Gletschers der Antrieb zürn Aufschwung
war, so brechen immer wieder barbarische

Volkswellen mit starkem Weltgefühl, aber
schwachem Weltbild „am Morgen unseres
neuen Tages gleichsam in einem einzigen
Schwärm, wie Lerchen zum Sonnen-
grüß" (Chamberlain) in alte, formsichere,
satt gewordene Kulturen.

Solche jubelnde Morgenstimmung
brachten die Griechen in ihre historische
Heimat. Sie fanden ein Weltbild vor, das
in den wesentlichen Zügen dem ägyp-
tischen gleicht. Ihr eigenes, auf ewigen
Wanderungen erzeugt, beruhte wohl nur
auf einem stark ausgeprägten innern
Rhythmus, der im Tanz, im Heldenlied
nach Ausdruck ringt. Staunend geht
ihnen der Sinn für die ägyptische Raum-
anschauung auf? das Neue ist die geome-
trische Form*), der sie sich auf den Ver-
zierungen der Vasen ganz hingeben.

Ihr Eigentum ist ein stark ausgepräg-
tes, inneres Tastgefühl, ein feines Emp-
finden für die Bewegungen der Muskeln.
Als Herren über eine große Zahl von
Sklaven müssen sie stark und kriegstüchtig
sein. Als höchstes Ziel gilt ihnen die Aus-
bildung des Körpers durch die Härte spar-
tonischer Erziehung. In den Gymnasien
üben und kämpfen sie nackt? ihr Auge wird
scharf für alle Regungen der Glieder, des
Leibes. Jeder Bewegung tasten sie inner-
lich nach, wie ein Zuhörer durch das leb-
hafte Mienenspiel des Sprechenden zur
Nachahmung angeregt wird. „Wir stehen
vor ihnen wie ein gewöhnlicher Hörer vor
einem geborenen und für Musik erzogenen
Musiker? sein Spiel hat Ausführungsfein-
heiten, Tonreinheiten, Einklangsfüllen,
Motivfeinheiten und Ausdrucksvollkom-
menheiten, welche der andere. Mittel-
mäßig begabte und schlecht vorbereitete
nur ganz entfernt und grob aufzufassen
vermag." (Taine, Philisophie der Kunst.)
An: Menschen, dem Maß aller Dinge,
bildet sich ihr Weltbild. Im Phaidros läßt
Plato seinen Sokrates sprechen: „Ich
kann noch immer nicht nach dem delphischen
Spruch mich selbst erkennen. Lächerlich
kommt es mir vor, solange ich hierin noch
unwissend bin. an andere Dinge zu denken.
Felder und Bäume können mich nichts
lehren, wohl aber die Menschen."

*) Das fremde Weltbild wird zunächst begrifflich



SS2 Hans Eoerges: Das Nelatioitätsprinzip in der Kunst,

Der Vielfältigkeit der äußern Ein-
drücke setzen sie ihre eigene, klar empfun-
dene Persönlichkeit, ihr Götterbild (Welt-
bild) entgegen. Wir sehen hier ein Welt-
bild entstehen, wie es geschlossener, zwin-
gender kaum gedacht werden kann: die
Welt wird zum Kosmos, reiner Ausdruck
der Persönlichkeit, Die feste Grundlage
dieses Weltbildes ist wie bei den Aegyp-
tern das Tastgefühl, allerdings ein außer-
ordentlich differenziertes, besonders für
Bewegungen empfindliches Tastgefühl.
Auch bei den Griechen ist das plastische
Kunstwerk ein Stück „lebendig gewor-
dener Mauer"; aber der dargestellte
Mensch wird nicht mehr eingezwängt, er
kann seine Glieder frei bewegen- Und
doch fühlen wir die Struktur des durch
Ebenen begrenzten Raumes, besonders
beim Relief,

Alles weist auf den Tastsinn, die klas-
fische Kunst unterdrückt das unklare Seh-
bild, das zu unendlichen Horizonten hin-
zieht, das in den Schatten der Dämme-
rung phantastische Gestalten annimmt,
Erinnerungen an eine barbarische Vorzeit.

Das griechische Weltbild allein konnte
die Geometrie rein aus klarer Anschauung
entwickeln. Das Chaos sinnlicher Eindrücke
stürmt vergeblich gegen die leuchtenden
Marmorgestalten an, die innere Form
wird zum Naturgesetz. Der Raum
ist hier nicht mehr der äußere, absolute
Gott, demkalles unterworfen ist; der
griechische Raum ist ein Teil der freien
Persönlichkeit, kein absoluter Despot, son-
dern vom Menschen gegebenes Gesetz,

Sogar das Zählen und Rechnen wird bei
den Griechen zur innern Tastempfindung,
Sie drücken die Zahlen durch Beugen be-
stimmter Finger der beiden Hände aus.
Die Inder rechneten auf Holztafeln, die
mit farbigem Staub bestreut waren. Echt
griechisch ist auch die Atomlehre: aus tast-
baren (also materiellen) Körperchen win-
ziger, aber doch endlicher Größe, die sich

im leeren Raum bewegen, baut die Welt
sich auf. So findet auch das scheinbar Ver-
worrene Platz in dieser harmonischen
Sinnlichkeit, wie die Abenteuer des
Odysseus im melodisch schreitenden Vers-
maß. Der meßbare Raum, die eingeteilte
Zeit und die in Atome zerlegte Materie
sind die großen ordnenden Prinzipien, die,

griechischem Geist entsprungen, bis in
unsere Tage das Fundament der erakten
Naturforschung bilden. Die Grundrisse
waren aufgezeichnet, uns blieb nichts
übrig, als das Material herbeizutragen.

Die einseitige Ausbildung dieses Welt-
bildes, besonders wenn es vom Welt-
gefühl, das es erzeugte, losgelöst ist, führt
zum krassen Materialismus, wie er uns
bei dem Römer Lukrez in widerlich ge-
spreizten Versen entgegentritt. Aber in
dieser abstoßenden Nacktheit tritt der
Erundzug klar hervor. Lukrez erzählt:
„Die Dinge, die wir aus der Ferne er-
blicken, scheinen nur durch die Dicke der
Luft verworren, also sind auch Sonne und
Mond von eben der Größe, wie wir sie

sehen. Von den Dingen lösen sich ja feine
Häutchen ab, die in unser Auge fliegen,
also muß auch das Ferne in natürlicher
Größe in unserem Auge ankommen."
Kann deutlicher das Nichtsein des Seh-
raumes dargestellt werden? Lukrez weiß
wohl, daß der Raum unendlich ist, aber
die Unendlichkeit erkennt er nur begriff-
lich, nicht anschaulich. In jener Zeit, da
dieses leuchtende Weltbild zur höchsten

Klarheit emporgestiegen war, warf der
Osten seine spielenden Lichter hinein,
Pythagoras lehrte die indische Seelen-
Wanderung, die All-Einheit, die Mystik der
Zahl. Ihm erscheint das Weltall in der
Form einer Kugel: die kristallenen Sphä-
ren mit den daran befestigten Gestirnen
drehen sich klingend in den Harmonien der
heiligen Zahlen. Seine Schüler erkannten
die Kugelgestalt der Erde, ihre riesige
Größe und winzige Kleinheit gegenüber
dem All, Das Verständnis für die Re-
lativität von Oben und Unten, der Größe
ging ihnen auf. Alle diese neuen Ele-
mente brechen nicht die Lebenskraft des
griechischen Weltbildes: im Gegenteil,
ihm entspringt ein wundervolles System
der Geometrie (Euklid), die verworrenen
Bewegungen der Planeten erscheinen im
Weltsystem des Ptolemäus in Kreisbahnen
geordnet. Aber schon taucht ein Gedanke
auf, der über den griechischen Kosmos hin-
aus weist: das sicherste, festeste Sein, die
Erde, dreht sich. Diese Anschauung ist so

ungriechisch, daß eine starke Reaktion sie

beseitigte. Nach welcher Richtung der
neue Geist strebt, erkennen wir auf andern



Hans Eoerges: Das Relativitätsprinzip in der Kunst. SSS

Gebieten. Anaragoras von Klazomene
(öllv—428) entwickelte die Gesetze der
Perspektive, er lehrte die bildliche Dar-
stellung von Gebäuden auf Theater-
dekorationen. Die Malerei blüht auf, in
der Plastik tritt die dunkle Bronze hinter
dem schimmernden Marmor, dem Gold
und Elfenbein zurück: immer stärker ver-
schmelzen Eesichtseindrücke mit dem Tast-
sinn.

Das Weltbild des Hellenismus
zeigt uns eine glückliche Verschmelzung
von griechischen mit indischen Elementen.
Solch organisches Wachstum eines Welt-
bildes erzeugt einen sinnenfreudigen Na-
turalismus. Die hellenistischen Reliefs
zeigen eine Natürlichkeit, die uns ganz
modern anmutet. Der Hellene wendet
sich in liebevoller Betrachtung der Natur
zu. Archimedes begründet die erperimen-
telle Physik. Doch zum Schaden dieser
Entwicklung drangen immer mehr orien-
talische, metaphysische Elemente ein. Die
Neuplatoniker standen in enger Be-
rührung mit Indien; sie verachteten den
Körper, schämten sich ihres Leibes, den sie

von der Seele trennten. Ein gewaltiges
Allgefühl durchwogte die antike Welt,
überflutete immer wieder den lichten Kos-
mos, verdunkelte und zersprengte das
Weltbild des Hellenismus, von dem nur
schwache Schattenbilder, überwuchert von
blassen Begriffen und übersinnlicher Meta-
Physik in Byzanz weiterlebten. „Wenn
im fünfzehnten Jahrhundert die vor den
Osmanen fliehenden letzten Byzantiner
Handschriften altklassischen Wertes mit
sich führten, deren Kenntnis im Abend-
land zündend auf die Geister wirkte und
jene glänzende Flamme entfachte, bei
deren Schein die Meisterwerke der Ae-
naissance entstanden, so haben die Byzan-
tiner selbst daran nicht mehr noch weniger
teil als Insekten, welche wertvollen
Blütenstaub mit sich führen, während sie

am Ort der Befruchtung sich verkriechen"
(Cantor).

Das Weltbild Roms glänzt nur
im Widerschein des Hellenismus. Den
Römern fehlte das griechische Weltgefühl;
ihr Sinn war realistisch auf das praktische
Leben eingestellt. Sie bildeten eine
äußere Form statt der innern: Staat und
Gesetz. Als diese Formen ganz gefühls-

leer geworden waren, schlüpfte der Geist
des Christentums in die verdorrende Haut
und erfüllte sie mit neuem, seltsamem
Leben.

Mit starkem Weltgefühl dagegen bau-
ten die Araber aus hellenistischen und
indischen Elementen ein organischesWelt-
bild. Sie waren allerdings mehr erhal-
tend als schöpferisch veranlagt.

Auf die nordischen Völker wirkte
zunächst nur das von den Römern über-
nommene, entartete hellenistische Welt-
bild. Ihr Weltgefühl, besonders das der
Germanen mit den Erlebnissen der Völker-
Wanderung, schwang stark, und wurde in
Gesängen, in einem seltsam verschlun-
genen Ornament zum Ausdruck gebracht;
ein klares Weltbild besaßen sie nicht. Sie
gewannen ini Nachbilden eine gewisse
Technik, lernten Geometrie und Rechen-
kunst. Besonders die Handwerker, die auf
das Betasten ihres Werkes eingestellt sind,
eigneten sich am frühesten eine der
römischen verwandte Raumvorstellung
an. Ihnen fehlte jedoch das innere Tast-
empfinden der Griechen, das Gefühl für
organische Lebendigkeit. Mehr Sinn hat-
ten sie für Pflanzen und Tiere. Ihre
Künstler illustrierten Handschriften nach
antiken Mustern, aber ohne plastische Vor-
stellung; sie bevorzugten die mehr aus-
drückende als formende Zeichnung. Die
Entwicklung des romanischen Welt-
bildes hatte eine gewisse Höhe erreicht,
als durch die Kreuzzüge neue Anregungen
aus dem Osten kamen. Die nordischen
Ritter traten in Berührung mit der
arabischen Kunst, deren indische Elemente
besonders aufgesogen wurden. Man über-
setzte arabische Schriften und arabische
Uebertragungen griechischer Schriftsteller.
Die Leidenschaftlichkeit, mit der das
romanische Weltbild in diesem Morgen-
schein emporwuchs und sich weitete, er-
zeugte die Gotik. Zur starren, geome-
irischen Raumform römischer Ueberliefe-
rung gesellte sich die indische Augenfreudig-
keit, das liebende Umfassen der lebendigen
Natur, die Sehnsucht zum Unendlichen,
Seelenstimmungen, die dem eigenen Emp-
finden näher standen als das römische
Erbe. Sollte dieses, von starkem Welt-
gefühl getragene Weltbild zum Ausdruck
gebracht werden, so mußte der Bilder-



SS4 Hans Eoergês: Das Relativitätsprinzip in der Kunst,

reichtum in geometrische Formen gepreßt
werden, Dreiecke, Vielecke, Kreise füllen
sich mit rein geometrischen oder stilisierten
Pflanzen und Tierformen; Krabben und
Kreuzblumen wachsen empor, Dachrinnen
verwandeln sich in Tierfratzen, Alles ist
vom Drang nach oben, zum Licht beseelt,
die Türme sehen oft aus, als ständen sie
noch mitten im Wachstum (besonders
deutlich bei der Kathedrale in Mecheln),
Das geometrische Gerüst wird stark be-
tont, das Mauerwerk so viel als möglich
durchbrochen, die Fenster wachsen ins
Riesige, damit Licht eindringen kann, be-
sonders farbiges Licht, das Lustempfinden
im Auge erregt. Fürs Auge ist diese ganze
Kunst berechnet, das Tastempfinden wird
durch die Härte, das Eckige, Unorganische
beleidigt. Einem Griechen hätte die Gotik
körperliche Qualen bereitet; deshalb mußte
sie auch zurücktreten, als das hellenistische
Weltbild in einer klassizistischen Welle das
Abendland überflutete.

Das Auge war erwacht; die Men-
scheu jener Zeit sind in der Tat durch die
Absonderlichkeiten und durch den Schwung
ihrer Einbildungskraft wie Kinder; ihr
stärkstes Verlangen geht dahin, ihre Augen
zu belustigen; sie spielen mit dem Leben
wie mit einer laterna inaßics., (Taine,
Philosophie der Kunst,) Die Malerei ist
farbenprächtig wie die prunkvollen Kleider
in Venedig und Brügge, Das indische
Weltbild scheint den Sieg davonzutragen;
aber „die Künstler der Renaissance kom-
men fast alle aus der Eoldschmiedekunst
und Bildhauerei; ihre Hände haben die
Erhebungen der Muskeln abgetastet, die
Krümmungen der Linien befahren und
die Verbindungen der Knochen befühlt,"
(Taine,) Sie haben, wie Lionardo da
Vinci und Dürer, griechische Geometrie
und Proportionslehre studiert. Die Werke,
die jene fliehenden Byzantiner mitbrach-
ten, hatten in die Seele dieser Menschen
das hellenistische Weltbild gezeugt. In er-
griffenem Staunen stehen sie vor den auf-
gefundenen Bildwerken der Griechen:
das ist es, was sie ausdrücken wollten, das
steckte ihnen im Blute, Der Tastsinn, nicht
der Sehraum beherrscht von neuem das
Weltbild der Renaissance, wenn
auch das Auge klarer geworden ist. Die
Bilder eines Lionardo da Vinci, eines

Tizian, eines Raffael zeigen deutlich die
ägyptischen Raumkulissen, Diese Raum-
scheiden werden allerdings nicht mehr
übereinander-, sondern, dem Gesichtsein-
druck sich anpassend, hintereinandergestellt,
„Bewußt und konsequent werden die
Formen in eine Schicht gesammelt"
(Wölfflin), Sie schmiegen sich in die
Grenzlinien der Raumzellen; aber die
klare, plastische Form unterdrückt nicht die
Lebendigkeit, sie steigert nur das Gefühl
der einheitlichen Bindung, das Allgefühl,
Diese Künstler besitzen das feine, innere
Tastempfinden der Griechen, „Eine an-
fängliche Befangenheit wird abgeworfen,
die Glieder regen sich und greifen aus, der
Körper als Ganzes kommt in Bewegung"
(Wölfflin), Lionardo weiß, daß die ent-
fernten Dinge dem Auge kleiner er-
scheinen (besonders wenn man sie am
hochgehaltenen Daumen mißt), er weiß,
daß die Schatten farbige Reflere ent-
halten, daß Farben relativ sind; aber diese
abstraften K enntnis se find en keinen Platz im
Weltbild, das stets als absolut empfunden
wird, sie finden keinen Platz im Kunstwerk,
das der Ausdruck des Weltbildes ist.

Von der Befruchtung des nordischen
Weltbildes, das überwiegend auf den Ge-
sichtssinn und eine begrifflich übernom-
mene, geometrische Räumlichkeit gegrün-
det war, mit dem plastischen hellenistischen
Weltbild ging eine unerhörte Lebenskraft
aus. Jetzt erst nimmt die Entwicklung, die
vor anderthalb Jahrtausenden unter-
brachen wurde, ihren organischen Fort-
gang. Ein lebendiges Weltgefühl erwacht;
die seltsamen, unnatürlichen Gebilde des
Mittelalters, durch begriffliche Konstruk-
tionen zusammengekittet, versinken; das
griechische Weltbild leuchtet voran, hat
aber jene absolute Kraft verloren, die eine
Weiterbildung unmöglich machte,

Kopernikus erkannte zuerst die Stel-
lung der Erde im All, die Bewegung der
Planeten, Nicht kreisförmig sind die

Bahnen, sondern elliptisch (man denke an
die Rolle, die das Oval im Barock spielt).
Damit war die Relativität des irdischen,
des menschlichen Standpunktes erkannt,
Das kopernikanische System hebt „die
festen Punkte auf und macht aus dem
Ruhenden ein Schwebendes" (Novalis,
Fragmente),



Hans Goerges: Das Relo

Ein unendlicher absoluter Raum tut
sich auf. Hier ist die Höhe Tiefe, der Ab-
gründ blendendes Licht, die Finsternis
Helle, das Große klein, das Verworrene
geordnet, der Streit Freundschaft, das
Teilbare unteilbar, das Atom unermeßlich
und umgekehrt, (Giordano Bruno, Von
der Ursache, dem Prinzip und dem Einen).

Die geschlossene Form wird unend-
lich, die Zellenstruktur, das Sprungartige
des Raumes macht einem organischen
Fließen von Punkt zu Punkt Platz, Die-
selbe Kraft gestaltet hier, die aus der
springenden Zahlenreihe die Infinites!-
malrechnung entwickelte, welche die eu-
klidische Geometrie ihres absoluten
Scheines entkleidete, die Relativität der
alten Raumvorstellung bewies. Von dem
Weltgefllhl, das dieses Weltbild hervor-
rief, getragen, bestieg sein leidenschaft-
lichster Verkünder Giordano Bruno ohne
Todesgrauen den Scheiterhaufen; sollte
er doch nun eingehen in dieses herrliche
All-Eine, auf das sein sehnendes Auge das
ganze Leben hindurch gerichtet war.

Im Weltbild des Barocks hat der
Tastsinn seine Vorherrschaft an das Auge
abgetreten. Nur das Gesehene, als male-
risch Empfundene stellt die Kunst dar; der
Raum wird endgültig Sehraum, Die
tastende Linie verschwindet, die Farben
verschmelzen, das schillernde Spiel des

Lichtes wird liebevoll beobachtet, Ver-
kürzung, Schatten und Perspektive dienen
der Raumdarstellung, Mles dieses hat
Wölfflin in seinen „Kunstgeschichtlichen
Grundbegriffen" so eingehend, mit so

packender, unmittelbarer Anschaulichkeit
dargestellt, daß wir uns hier mit einem
Hinweis auf dieses vortreffliche Buch be-
gnügen müssen, Aehnlich der Entwicklung
des Hellenismus zersprang das Weltbild
des Barocks unter dem Druck, mit dem
nordischer Ueberschwang die Aeußerungen
seines nach dem Absoluten strebenden All-
gefühls hineinpreßte; es spaltete sich in
eine Richtung, welche die körperliche Er-
scheinungswelt verachtete und nur der
innern Anschauung absolute Realität bei-
legte, eine andere, naturalistische, die sich

gänzlich den sinnlichen Erregungen hin-
gab. Die Malerei erreichte eine unerhörte
Sinnlichkeit, Die Technik wuchs ins
Riesenhafte, stieg steil auf wie beim Be-

vitätsprinzip in der Kunst. SSS

ginn der neolithischen Zeit und im Zeit-
alter des Hellenismus, Die Naturwissen-
schaft sammelte Beobachtungen aus reiner
Lust am Entdecken,

Der Blick der Menschen war ganz nach
außen gerichtet. Der Jmpressionis-
mus gibt sich der leuchtenden Umwelt hin;
er ist ein Sichverlieren an das Objektive,
an das unendliche, absolute All, das alle
Wesen umschließt. Die eigene Persönlich-
keit verschwindet im sternenweiten Raum;
sie gibt alles Individuelle hin, um die
Realität des Außen rein in sich aufzuneh-
men. Wie winzig erschien der Mensch im
Weltraum! Gegen die strahlenden Son-
nen war er ein ohnmächtiges, unbedeu-
tendes Stäubchen, sein Leben ein fluch-
tiger Augenblick im Weltgeschehen!

Heute aber wendet sich der Blick
nach Innen zur aufflammeuden Innen-
weit. Das Außen dunkelt, schrumpft — in
der Seele wird es hell und weit. Das
Relativitätsprinzip hat die gewaltigen,
absoluten Herrscher Raum und Zeit ent-
thront. Es gibt keinen absoluten, allge-
meinen Raum, keine absolute Zeit; wirk-
lich ist nur eine Verschmelzung beider
— die vierdimensionale Welt. Aber diese

äußere Welt ist gänzlich relativ, sie ist die
Krönung einer rationalistischen, rein nach
außen gerichteten Weltbetrachtung, Das
Absolute, das unserem Dasein Richtung
und Wert gibt, finden wir heute allein in
der Innenwelt der Seele — im Ich.

Die Kunst glänzt und zittert im Wende-
punit der steilen Kurve, Die Auflösung
von Raum und Zeit zerreißt die Bilder,
Die Maler versuchen das raumzeitliche
Eine dadurch herzustellen, daß sie das
Nacheinander in ein buntes Nebenein-
ander verwandeln. Andere zertrümmern
im revolutionären Ansturm das Weltbild,
um reines Weltgefühl an seine Stelle zu
setzen — sie wollen körperlose Seele dar-
stellen und versinken im Chaos, Da sind
nur Wenige, unter deren begnadeten
Händen das gereifte Weltbild mit Welt-
gefühl zu neuem Dasein verschmilzt. In
der Plastik glänzt das Neue am klarsten.
Die Gestalten umfließt Zeit mit singen-
den Linien, Da gibt es keine Haupt-
ebenen mehr, in die der Blick zeitlos ge-
bannt wird: die volle Schönheit offenbart
sich dem Beschauer beim Umschreiben,



SSß Hans Eoerges: Das Relativitätsprinzip in der Kunst.

Dann werden die Figuren lebendig, vier-
dimensional — höchstes Weltbild be-
schwingt von Weltgefühl.

Diese Kunst gibt keine Ausblicke mehr,
sie weist nach innen; ihre klingenden Kon-
turen umspannen die neuentdeckte In-
nenwelt.
.Halt an, wo läufst du hin, der Himmel ist in dir.
Suchst du Gott anderswo, du fühlst ihn für

und für.
Ich selbst muh Sonne sein, ich muh mit meinen

Strahlen
Das farbenlose Meer der ganzen Gottheit

malen." (Angelas SU-sius.)

Aber auch der Malerei ist die Syn-
these gelungen. Musik braust uns orgel-
gewaltig entgegen — Rauschen des Welt-
meeres der Seele. Der Hintergrund ist

nicht mehr der zufällige, momentane
Sehraum —- er ist Welt, eine beseelte
Atmosphäre inniger Empfindungen. Das
raumlose und zeitlose Eine, das ver-
standesmäßig erkannte Außen fand sei-
nen Ausdruck in der Tiefe der Innenwelt,
beflammt vom Morgenrot aufsteigenden
Weltgefühls.

Zwei Zonette
von Bernharä M oser, Zürich.

Erwartung
In mir ist alles Zehnsucht, dich zu grüßen!
Wie schwelle kmospen, äie vom Tau genährt,
Verlangend sich (lern jungen Tag erschließen,
Der gabeselig, Göttliches gewährt.
Mein kund, auch du verleihst der Gaben schöne,
Die strahlenrein, ein lichtes Farbenspiel,
Mich aufwärts ziehn ins Zauberreich äer Töne;
Du gabst mir alles: Zehnsucht, Zchmerz unä Ziel!
O Göttliche, ich warte dein! Der Morgen
Beglückt mit Himmelsodem jede Flur.
Die Nmsel singt im Blättergrün verborgen

Gin subellied der schaffenden Natur.
Geliebte, komm! Ich stimme froh die Zaiten,
And dieses Lied vermagst nur du zu deuten!

Wanderung
Dein Leib ist Wonne, deine Zeele Glück!
In deinen lustgeschwellten Armen
kîehrt Halbvergeßnes in mein Herz zurück
And will zu neuem Leben sich erwarmen. —

Wie war der Morgen herrlich aufgetan,
AIs wir verschränkten Arm's die Weite maßen;
Am uns war alles traumhaft, Ferne, Wahn,
Weil wir in uns des Glückes Maß besaßen.

Wie heiß ich dich, beglückendes Gefühl,
Das uns wie Traumesweben still umschlossen;

Bist du so nah, verheißungsvolles Ziel?
Wir fragten nicht, wir haben nur genossen!
Das Zchänste, was in meiner Zeele strebt,
Ist Glücks genug, weil es durch dich erlebt!


	Das Relativitätsprinzip in der Kunst [Schluss]

