
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 24 (1920)

Artikel: Das Relativitätsprinzip in der Kunst

Autor: Goerges, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-573799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-573799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


487

Das Relatîvîtâtsprînzîp in Ser Kunst.
'Von Hans Eoerges, Düsseldorf.

1. Das Relativitätsprinzip.
„Der Raum ist nichts anderes, als die

Form aller Erscheinungen äußerer Sinne,
d. i. die subjektive Bedingung der Sinn-
lichkeit, unter der allein uns äußere An-
schauung möglich ist." (Kant).

Alles, rvas die Sinne uns melden, ord-
net eine Hirntätigkeit räumlich und zeit-
lich. Ohne diese Ordnung wäre eine aus
äußere Objekte bezogene Deutung der
Sinneseindrücke nicht möglich.

Diese innere Formkraft verschafft uns
festen Grund, eine Projektionsebene, in
der wir das verwirrende Strahlenbündel
sinnlicher Erregungen auffangen können.
Was auch diese Ebene trifft, es muß sich

in ihr abbilden, und die entstehenden Bil-
der sind unabänderlich den Formgesetzen
dieser Ebene unterworfen.

Auch die inneren Gesichte, sobald sie

anschaulich werden, müssen in dieser
Ebene, im Raum und in der Zeit zur Ab-
bildung kommen. Weil nun Raum und
Zeit unabänderliche Formen unserer
Sinnlichkeit sind, folgert Kant, können
wir aus ihnen a priori, vor aller Wahr-
nehmung, allgemeingültige Gesetze ab-
leiten. Die Sicherheit und von aller Er-
fahrung unabhängige Gültigkeit der Sätze
der Geometrie und weiterhin der mathe-
matischen Mechanik ist ein Beweis für
diese Folgerung. Sind aber die Vorstel-
lungen Raum und Zeit unveränderliche
und notwendige Formen unserer Erkennt-
nis?

Die Entdecker des Relativitätsprin-
zips, vor allen Albert Einstein, haben
nachgewiesen, daß ebenso wie sinn-
liche Einzelwahrnehmungen nur relative,
auf das Subjekt bezogene Gültigkeit ha-
ben, auch Raum und Zeit nicht ab-
solut gedacht werden können. Je-
des erkennende Subjekt besitzt seinen ei-
genen Raum, der sich mit ihm bewegt,
seine eigene Zeit, die streng genommen
nur für dieses eine Subjekt gilt. Inter-
essant ist dabei, daß diese Entdeckung nicht
dem mathematischen Denken, sondern
rein physikalischer Anschauung entsprang,
und daß sich das Relativitätsprinzip nicht
nur erperimentell nachweisen ließ, daß es

auch Erscheinungen, die sich dein absolu-
ten Raum, der absoluten Zeit nicht ein-
ordnen ließen, erklärt. Damit ist die
völlige Relativität der Sinnlich-
keit erwiesen.

Im praktischen Leben hatte man schon
früher die Relativität von Raum und
Zeit empfunden. Ein Weg, den man zum
ersten Mal geht, erscheint lang. In ab-
wechslungsreicher Bewegung auf Reisen
sind die Stunden inhaltsreicher, länger,
als wenn man im gewohnten Gleichmaß
des Alltags dahinlebt.

Das Relativitätsprinzip nimmt dem
Raum, der Zeit nicht nur den ihnen irr-
tümlich beigelegten absoluten Charakter!
es zeigt, daß beide nur als Einheit denk-
bar sind. Von einem Punkt (Raumele-
ment) zum andern kann ich nur durch die

Zeit gelangen. Ohne die Zeit würde der
Raum zum Punkt zusammenschrumpfen.
Zeitloser Raum bedeutete das gleich-
zeitige Erkennen zweier entfernter Punkte.
Begrifflich könnte ich mir vielleicht beide
gleichzeitig denken! anschaulich kann ich

von einem zum andern nur durch Ab-
tasten der Entfernung mit dem Auge oder
der Hand gelangen, und das ist nur in
einem endlichen Zeitabschnitt möglich.
Nur wenn die Geschwindigkeit dieses Ab-
tastens unendlich groß, also der dazu nö-
tige Zeitraum gleich Null würde, wäre
zeitloser Raum vorstellbar. Das Rela-
tivitätsprinzip zeigt aber, daß unendlich
große Geschwindigkeiten nicht denkbar
sind: die größte vorstellbare Eeschwindig-
keit ist die des Lichtes (300,000 Km. in
der Sekunde). Annähernd zeitlos ist der
kleine, flächige Raum, den wir gewisser-
maßen mit einem Blick auffassen können.

Untersuchen wir in ähnlicher Weise die

Zeitvorstellung, so ergibt sich, daß bei
allen Erscheinungen der Außenwelt die
Zeit nur mit dem Raum zugleich vorge-
stellt werden kann; denn sie entspringt der
Bewegung, die nur räumlich denkbar ist.

Bei unseren inneren Erlebnis-
sen dagegen erscheint die Zeit ab-
solut, losgelöst vom Raum. Dadurch ist
Musik als von der akzidentiellen*) Erschei-



Hans Eoerges: Das Relatimtätsprinzip in der Kunst.

nung abgetrennt möglich. Nur das Ob-
jektive ist dem Relativitätsprin-
zip unterworfen; das Ich ist ab-
solut, es wird relativ, sobald es
mit der Umwelt in Berührung
tritt. Die für uns wichtigste Folgerung
aus dem Relativitätsprinzip ist die, daß
die Formen unserer Sinnlichkeit nicht
a priori gegeben, sondern relativ sind, daß
sie sich mit dem erkennenden Men-
scheu entwickeln.

„Es gibt in der psychologischen Natur
des Menschen bestimmte Entwicklungen,
die man im selben Sinn wie das physio-
logische Wachstum als gesetzliche bezeich-
neu muß. Sie können aufs mannigfaltigste
variiert, sie können teilweise oder ganz
gehemmt werden; aber wenn der Prozeß
ins Rollen kommt, so wird eine gewisse
Gesetzmäßigkeit überall beobachtet werden
können. Dieses Gesetz zu erkennen wäre
ein Hauptproblem, das Hauptproblem
einer wissenschaftlichen Kunstgeschichte."
(Wölfflin.)

Die physiologische Entwicklung des

Menschengeschlechtes kann in gewissem
Sinne als abgeschlossen gelten, seine Sinn-
lichkeit dagegen, die wir fortan Weltbild
nennen wollen, steht in den wenigen
Jahrtausenden, die wir geschichtlich über-
sehen, in reichstem Wachstum.

2. Weltbild und Weltgefühl.
Das Weltbild entsteht aus der Erre-

gung der Sinne, den Eindrücken der
Umwelt einerseits, der inneren
Ordnung andererseits. Ohne die
innere Formkraft wären die Eindrücke ein
Chaos. Geringe sinnliche Erregung mit
starker Formkraft verbunden ergibt ein
klares, doch farbloses Weltbild; geringe
Formkraft bei starker Reizbarkeit erzeugt
ein verworrenes, grelles, buntes Welt-
bild. Das Weltbild lebt in der Persönlich-
Zeit als Anschauung. Anschauungen
bilden wie Glieder und Organe lebendige
Teile unseres Körpers.

Im Gegensatz hiezu sind Begriffe
körperfremd wie Kleider. Ihre Verbin-
dung mit der lebendigen Persönlichkeit
kann so eng sein, daß sie als organische
Bestandteile erscheinen; da sie aber ohne
Begleitung stärkerer Gefühle aufgenom-
men und abgetrennt werden können, ist

ihre körperfremde Natur offenbar. Be-
griffe tragen wir bei uns wie Geldmünzen
in der Tasche.

Waffen, Kleider, Werkzeug sind künst-
liche Ergänzungen unserer Glieder; dei
Begriff ist ein Werkzeug unseres Verstau-
des, er verbindet Getrenntes, zergliedert
Verbundenes; aus dieser Tätigkeit ent-
stand die Wissenschaft, eine bewußte Ee-
staltung der Umwelt außerhalb des Welt-
bildes, das im Unbewußten entsteht. Die
Mathematik erscheint wie ein künstliches,
wunderbar organisiertes Gehirn, dessen

künstliche Sinne, die Instrumente dei
Physik, eine außerpersönliche Weltansicht
von erhabener Einheitlichkeit schufen.
Wie beim Weltbild stehen sich in der Phy-
sik erperimentelle Beobachtung als Mate-
rial und Mathematik als Ordnungsprin-
zip gegenüber. Dieses umfassende Welt-
begreifen aber ist eine Konstruktion ohn«
jenen warmen Hauch von Gefühl, der
alles lebendige Dasein ausströmt. Es isi

farblos, klanglos, duftlos ins Abstrakte ge-

zeichnet, völlig außerhalb der absoluter
Persönlichkeit den Gesetzen der Relativi-
tät unterworfen. Und doch ist es eine Ari
Spiegelbild der sinnlichen Welt. Jedei
Begriff entsprang der Sinnlichkeit, würd«
hinausgeschleudert ins Körperlose. Jens
formende Kraft, welche die unbändig«
Flut sinnlicher Eindrücke zu Bildern (Ob-
jekten) gestaltet, ergriff ihr Material mil
solchem Schwung, daß es zuweilen ihrer
Händen entglitt und als Begriff ins Ab-

strakte stieg.
Dort oben entstanden virtuelle, über-

sinnliche Bilder, abgelöst von der leben-

digen Persönlichkeit, aber immer ihr Lichi
zurückwerfend und auf das Leben wir-
kend. Maschinen, Kunststoffe verdanker
den Begriffen ihr Dasein, Kleidermoden.
Kunstmoden, die schillernd mit den Tages-
begriffen wechseln. Die wundervollst«
Kraft der Begriffe aber ist ihre Fähigkeit,
das Weltbild zu vertiefen, ihm vorauszu-
leuchten. Unbeschwert von sinnlichen Er-

regungen konnten sie in reine Formen ein-

gehen, deren klare Ordnung auf die Sinn-
lichkeit zurückstrahlt.

Die Mathematik ist der Widerscheir
des Weltbildes im Abstrakten, daher muf
die Entwicklung beider parallel laufen.

Das Weltbild entsteht aus dem Erleben



Hans Eoerges: Das Relativitätsprinzip in der Kunst. 48S

einer Persönlichkeit, eines Volkes. Es
bildet aber nur eine Seite des Erlebens:
die andere ist das Weltgefühl. Jeder
sinnliche Eindruck erregt zunächst sinnliche
Gefühlselemente. Wie nun eine Hirn-
tätigkeit die sinnlichen Eindrücke ordnet, so

begegnen sich die Eefühlselemente im
Affekt. (Wundt.) Wir wollen den Affekt
Weltgefühl nennen, weil wir damit
nicht nur eine Summe sinnlicher Gefühle
begreifen, sondern das innere Schwingen,
das auch ohne äußeren Anlaß den Men-
schen erfüllt. Alles was unsere Daseins-
form vermehrt, fördert, wachsen läßt, ist

lustooll; alles was sie beengt, zerdrückt,
zertrennt, ist leidvoll. Wir streben nach

Einheit, Vereinigung, weil das ein Glück

ist. Das organisch Verbundene, eine

Einheit Bildende ist beglückend schön, weil
es auf das absolute All-Eine deutet.

Das Höchstmaß des Glückes wäre er-
reicht beim gänzlichen Aufgehen im All,
wohin die Liebe uns zieht. Es wäre zu-
gleich das Ende des Glückes, das Ende der
Liebe, denn Glück ist Wachstum, wer nicht
mehr wachsen kann, hat das Glück ver-
loren.

Je tiefer der zerreißende Schmerz uns
hinabwirft, desto größer wird die Glücks-

Möglichkeit, desto höher kann uns die Woge
in glückseligem Aufschwung erheben.

Der Grundton im Weltgefühl ist das
Klingen der All-Seele, das Allgefühl,
das, völlig absolut, der Relativität der Er-
scheinungen nicht unterworfen ist. Es sei

nochmals hervorgehoben: Zwei Paare
erkannten wir als Elemente des Erlebens:
Im Weltbild paart sich die innere Form
der Anschauung mit den sinnlichen Ein-
drücken, im Weltgefühl das Allgefühl mit
den sinnlichen Gefühlen.

Die reine Form der Anschauung, los-
gelöst von allen andern Elementen bildet
die Mathematik. Reines Allgefühl ist Re-
ligion. Durch Verschmelzung aller Ele-
mente entstehen Lebensstimmungen, de-

neu das Vorherrschen eines oder zweier
Elemente den besondern Wesenszug ver-
leiht. Dabei ist zu bedenken, daß immer
die sinnlichen Eindrücke mit den sinnlichen
Gefühlen zugleich lebhaft oder beide matt
sind; denn sie sind nur zwei Wirkungen
desselben Vorgangs, der sinnlichen Be-
rührung mit der Umwelt. Innere An-

schauung und Allgefühl dagegen können
unabhängig von einander stark oder
schwach sein, ja wir können beobachten,
daß eine starkes Weltgefühl das Weltbild
verdunkelt und umgekehrt.

I. Der Ausdruck.
Kunst ist der Ausdruck des Weltbildes

unter dem Zwange des Weltgefühls.
Wenn den Neandertaler ein Erlebnis aus
der Alltäglichkeit herausschleuderte, dann
sprang er im Tanz; seine Glieder, sein
singender Mund rangen nach Ausdruck des-

sen, was in ihm klar wurde. Auf höherer
Stufe knetete er Figuren aus Lehm, nicht
nachbildend, sondern innere Bilder aus-
drückend, die ihm keine Ruhe lassen. Das
bist du, das bist du möchte er jubeln, wenn
es auch ein Tier ist, das er darstellt, oder
ein Weib. War er nicht ganz vom Wild-
pferd erfüllt, als er ihm nachjagte, als des
Tieres Augen brachen! In seinen Trau-
men rannte es, den Kopf wendend, vor
ihm her, beherrschte sein inneres Schauen
wie ein Dämon, wie ein Gott!

Was wußte er von sich selbst Sah er sich

jemals, wie er die Beute sah mit erregten
Sinnen!

Nur wenn man das fliehende Wild
ansah und das Weib, wurde es ganz hell
in der Seele, wurden Glieder und Sinne
wach und schwang gewaltiger Tanz im
Innern.

Niemals war der Trieb zum bloßen
Nachbilden Anlaß zum Kunstwerk. Kom-
men die Erlebnisse von innen, klingt ein
lebendiges Wort durch die Zeit, zittert sie

unter dem Nachhall gewaltiger Tat,
schwingt das Weltgefllhl mit tiefem Elok-
kenton, dann vergißt die Kunst die ak-

zidentielle") Umwelt. Die Sinne träu-
men. Eines Tages aber erwachen sie.

In ungeheurem Glänze leuchtet der Mor-
gen; Farben sind Seligkeit, und das Licht
ist ein Gott. Rembrandt jagt dem Licht
nach, wie der Steinzeitmensch dem Wild-
pferd. Durch seine Träume brechen weiße
Strahlen, im Licht erkennt er sich selbst,

seine aus Dämmerstunden erwachende
Seele. Vor dem Modell ringt er nach
innerer Klarheit, sucht er sich selbst.

Musik hat sich ganz vom Imitativen
befreien können, weil ihre sinnlichen Ele-

*) zufällige.



4g0 Hans Eoerges: Das Relativitätspnnzip in der Kunst.

mente einfach und klar sind, weil die Zeit,
welche die reine Form ihres Wesens ist,
unabhängig vom Raum vorgestellt wer-
den, sich loslösend von der Relativität,
reine Verbindung mit dem absoluten Ml-
gefühl eingehen kann. Während Licht
und Farbe in der äußeren Erscheinung
am stärksten leuchten, lebt die herrlichste
Klangfülle in der Musik selber.

Die bildende Kunst ist eng mit der
Relativität der Erscheinung verwoben,
aus ihr leuchtet das Weltbild am klarsten.
Doch auch hier finden wir Pfade, die hin-
aus ins Absolute streben. Im Ornament,
in der Architektur erfüllt sich der Raum
mit Rhythmus! losgelöst von der Zu-
fälligkeit der Einzelformen werden diese
beiden reiner Ausdruck: geometrische
Musik. Nahe verwandt der Musik ist auch

jene Art der Zeichnung, die Klinger Grif-
felkunst nennt, die sich gewaltig der rela-
tiven Räumlichkeit entringt, um im Zy-
klus mit der Zeit zu schwingen. „Siekann
den Gegenstand ihrer Darstellung so iso-
lieren, daß die Phantasie den Raum selbst

schaffen muß." (Klinger, Malerei und
Zeichnung.) Die Zeichnung in diesem
Sinne steht dem All-Gefühl näher als dem
Weltbild, das in der Malerei zum Aus-
druck kommt; sie entnimmt der Umwelt
nur jene Elemente, die, wie in der Musik,
innere Schwingungen auslösen; sie wen-
det sich ganz ab von der körperlichen Re-
lativität. „So braucht der Reif nicht nur
das Licht oder die Sonne darzustellen, je
nach seiner Verknüpfung bedeutet er Frei-
heit, Wärme, Raum. Der Künstler be-
dient sich seiner völlig als Dichter, nicht
mehr als Maler, dem ebenso die dunkle
Nacht als völlig kontrastlos undarstell-
bar ist, will er nicht die Allegorie zu
Hilfe nehmen. — Der Kunstgriff Ren?-
brandts, im vollen Lichte stehende Figu-
ren kaum mehr als leicht umschrieben,
einem voll und tief modellierten Hinter-
gründ einem Schattenteil mit durchge-
arbeitet« und detaillierter Umgebung
entgegenzustellen, gibt eine Lichtwirkung,
die der Malerei immer verschlossen bleibt."
(Klinger.)

Wird die Zeichnung zum Ornament,
zur Bilderschrift, zum abstrakten Symbol,
dann berührt sie sich mit der Dichtkunst.
„Wie der Chemiker aus völlig klaren und

durchsichtigen Flüssigkeiten, indem er sie

vereinigt, feste Niederschläge erhält, so

versteht der Dichter aus der abstrakten,
durchsichtigen Allgemeinheit der Begriffe,
durch die Art, wie er sie verbindet, das
Konkrete, Individuelle, die anschauliche
Vorstellung gleichsam zu fällen." (Scho-
penhauer.) Die Dichtkunst grenzt an
alle Aeußerungen des Daseins; ins Ab-
solute schwingend wird sie Musik, reli-
giöses Stammeln, in Begrifflichkeit ver-
harrend, dient sie der Philosophie; sie

neigt sich tief hinab in die bunte, lärmende
Relativität und umkreist schimmernd das
All-Eine.

Kunst ist der Ausdruck des Weltbildes
unter dem Zwange des Weltgefühls;
Weltbild und Weltgefühl aber sind die

Formen des Erlebens der Völker. Da-
raus folgt, „daß alle künstlerische Produk-
tion nichts anderes ist, als eine fortlau-
fende Registrierung des großen Ausein-
andersetzungsprozesses, in dem sich Mensch
und Umwelt seit Anbeginn der Schöpfung
und in aller Zukunft befinden" .(Wor-
ringer.)

Etwas ganz ähnliches könnte man von
der Mathematik sagen, die das Weltbild
im Abstrakten wiederspiegelt. Wenn wir
nun daran gehen, eine Skizze dieses Pro-
zesses zu entwerfen, werden wir uns aus
die rein formale Seite beschränken. Durch
diesen Verzicht werden die Beziehungen
der Kunst, als Ausdruck des Weltbildes,
zur Mathematik, als reiner Form des Er-
kennens, übersichtlicher hervortreten. In
erster Linie sollen uns Raumprobleme be-

schäftigen, also Geometrie einerseits, bil-
dende Kunst andrerseits; doch werden wir
Zeitproblemen, wenn sie uns begegnen,
nicht aus dem Wege gehen.

4. Das Weltbild der Völker.
Raum und Zeit bilden die Erundzüge

des Weltbildes. Beide sind relativ, nicht
nur bezüglich der Objekte, was Kant
lehrte, sondern auch bezüglich des er-
kennenden Subjektes, was das Relativ!-
tätsprinzip nachweist. Absoluter Raum,
absolute Zeit sind weder objektiv noch sub-

jektiv gegeben*). Räumliche und zeitliche

*) Dieses gilt für alle sinnlichen Erlebnisse, aus denen

das Weltbild entspringt. Im Weltgefühl ist die Zeit, wie



Hans Eoerges: Das Relo

Vorstellungen entwickeln sich stufenweise
mit der Sinnlichkeit der Menschheit.
Raumvorstellungen geben uns in erster
Linie der Tastsinn und der Gesichts-
sinn, nur sehr undeutlich Gehör, Geruch
und Wärmesinn. In welcher Weise die
verschiedenen Sinneseindrücke bei den
Tieren geordnet und vereint auf Objekte
bezogen werden, wissen wir nicht genau.
Sicher ist bei den ältern Tieren die Vor-
stellung der Entfernung deutlich aus-
gebildet, bei einigen mehr durch den Tast-
sinn (Fledermäuse, Abtasten durch Laufen
bei Lauftieren), bei andern mehr durch
das Auge (Vögel).

Die räumliche Vorstellung des
Steinzeitmenschen scheint aus dem
Tastsinn hervorgegangen zu sein, die Ein-
drücke des Auges werden in den Tast-
räum eingeordnet. Jede Bewegung
unseres Körpers erzeugt eine „innere
Tastempfindung" (Wundt), deren Inten-
sität mit der Größe der Bewegung wächst.
Aus dieser innern Tastempfindung ent-
wickelt sich durch Verschmelzung mit der
äußern Tastempfindung und dem Ee-
sichtseindruck die primitive Raumvorstel-
lung (Tastraum).

Starke innere und äußere Tastemp-
findungen treten besonders beim Gehen
und Laufen auf. Die hierbei erzeugte
Raumvorstellung muß einer horizontalen
Fläche von gewisser Dicke ähnlich sein.
Da ein solcher ertasteter Raum aus Be-
wegungen hervorgeht, muß er mit einer
primitiven Zeitvorstellung eng verbunden
sein? spricht man doch heute noch von
Wegstunden. Wie das Weltbild beim
ältern Steinzeitmenschen beschaffen war,
läßt sich sehr schwer aus den wenigen
Ueberresten seiner bildnerischen Tätigkeit
feststellen.

Die erste, zugleich allgemeinste, von
ihm ausgeübte Kunst ist wohl der Tanz
gewesen. Bei dieseni werden innere und
äußere Tastempfindungen von starken
Gefühlen begleitet? das Weltbild, dessen
Elemente auf dieser Stufe Tastraum und
primitive Zeitvorstellung sind, kann im
Tanz rein zum Ausdruck gebracht werden.
Die erstaunlich realistischen Tierbilder des
ältern Steinzeitmenschen müssen natur-
gemäß Eesichtsvorstellungen enthalten.
Daß diese aber der ertasteten Raum-

Äätsprinzip in der Kunst. 491

Vorstellung untergeordnet sind, ist deut-
lich zu erkennen. Sind doch die riesigen
Tierbilder an die Decke völlig dunkler
Höhlen gemalt? die in vertikale Wände
eingeritzten zeigen häufig die laufenden
oder weidenden Tiere in einer unnatür-
lichen Stellung zur Horizontalen, es kann
also nicht der reine Seheindruck, der die
Hirsche und Pferde in aufrechter Stellung
zeigt, wiedergegeben sein. In den pla-
stischen Darstellungen von Frauen sind
jene Körperteile, deren Betastung von er-
regenden Gefühlen begleitet ist, stark her-
vorgehoben, während Gesicht, Füße und
Hände nur angedeutet sind.

Diese älteste Periode menschlicher
Kunst zeigt sich häufig stark impressio-
nistisch? das Weltbild wächst, ist aber nicht
klar genug, um die starken Eindrücke der
tierisch scharfen Sinne des Urmenschen in
eine reine Form zu bringen. In Elfen-
bein geschnittene Pferdeköpfe sind aber
von so vollendeter Schönheit der Form
und des Ausdrucks innerer Tastempfin-
dung, daß wir in dem unbekannten Künst-
ler einen Menschen erkennen, der sich weit
über den bloßen Nachahmungstrieb er-
hebt, dessen inneres Schauen lautere Form
geworden ist, den ein Weltgefühl dazu
drängt, sein Weltbild zum Ausdruck zu
bringen.

In der jüngern Steinzeit verfällt die
Kunstblüte der ältern. Der Mensch ist da-
mit beschäftigt, seine Steinwaffen und
Werkzeuge blank zu polieren, ihnen die
zweckmäßigste Form zu geben. Sein Blick
ist ganz nach außen gerichtet, das mächtig
klingende Weltgefühl der ältern Zeit wird
übertönt durch das Klingen der Beile,
durch das Scharren der Schleifwerkzeuge.
Zur Verzierung seiner Geräte erfindet er
das Ornament, ein Schattenbild der
Tanzrhythmen.

In diese Zeit füllt wohl auch die Ent-
stehung der Begriffe von Maß und Zahl,
durch die Räumliches und Zeitliches rein
äußerlich ohne Eefühlsklang zu praktischen
Zwecken erfaßt werden können. Auch

hierin übernimmt der Tastsinn die Füh-
rung: Messen und Zählen ist zunächst
reines Abtasten, durch Spannen des

Metzstrickes.
Der Kunst begegnen wir von neuem

im alten Orient, besonders bei Baby-



432 Kans Eoerges: Das Relativitätsprinzip in der Kunst.

loniern und Aegyptern. Das sind
bezeichnenderweise die Völker, bei denen
uns die Mathematik in der frühesten Zeit
in wunderbar entwickelter Form ent-
gegentritt. Die Raumvorstellung ist im-
mer noch ein Tastvaum; aber hier sehen
wir deutlicher, in welcher Form dem
ägyptischen Künstler der Raum erscheint:
er ist eine Mauer, ein von zwei Ebenen be-
grenzter Zwischenraum.

In diesen begrenzten Raum preßt er
seine Menschen. Man denke sich einen
Mann zwischen zwei nahe beieinander-
stehende Mauern gezwängt, und man er-
hält ein ägyptisches Relief: den lang-
schädeligen Kopf ins Profil gedreht, die
Brust, die ausschreitenden Beine parallel
zur Mauer gestellt. Niemals kann der
reine Eesichtseindruck solche Verzerrungen
hervorrufen. Das ertastete Raumempfin-
den ist so mächtig ausgeprägt, daß der
nebengeordnete Eesichtseindruck einfluß-
los bleibt.

Der Aegypter teilt den Raum (natür-
lich unbewußt) in ebene Scheiben, in die
er das Wahrgenommene projiziert. Allein
durch diese, wie Kulissen aufgestellt ge-
dachten Scheiben kann er sich orientieren.
Wir, mit unserer höher entwickelten Vor-
stellung eines kontinuierlichen Raumes,
können uns kaum in das ägyptische Welt-
bild hineindenken. Seine Struktur er-
kennen wir am deutlichsten an den Reliefs
und den Wandmalereien. Hier werden
die hintereinander liegenden Kulissen
übereinander aufgestellt; denn sonst würde
die erste Raumzelle die dahinter liegenden
verdecken. Als Beispiel diene etwa das
prachtvolle Bild Ramses II. im Kampfe
gegen Nubier. Auf einem Wandbild aus
einem Erabe bei Theben (British Un-
senrn) ist ein Teich im Garten so dar-
gestellt, daß die vier, den rechteckigen Teich
einschließenden Raumzellen einfach her-
unter in die Teichebene geklappt sind, so-

daß die Stämme der Bäume links und
rechts horizontal liegen. Vor der Kon-
sequenz, die Bäume des vordern Raumes
auf den Kopf zu stellen, ist der Künstler
zurückgeschreckt, er hat die Raumkulisse in
die aufrechte Lage umgeklappt.

Auch auf der berühmten Siegesstele
des Naram Sin (Louvre) erkennt man die

Raumkulissen. Hier erscheint ihre An-

ordnung unserm Auge natürlicher, weil
der Hintergrund ansteigt. Interessant ist
dabei eine Schrägstellung der Kulissen, sie

steigen nach rechts an. Solche dachförmig
gegeneinandergestellten Raumkulissen fin-
den wir noch naiver dargestellt auf einem
Relief, welches die Belagerung der jü-
dischen Festung Lachis durch das Heer
Sanheribs (Britisch Unsouva) schildert.
Die Krieger stehen dabei nicht senkrecht

zur Horizontalen; ihre Stellung wird
vielmehr durch die Neigung der Kulisse
bestimmt. Die Grundlinien der Kulissen
bilden mit der Horizontalen Dreiecke. Das
Dreieck spielt in der ägyptisch-babyloni-
schen Raumvorstellung eine bedeutende
Rolle. „Es haben sich wohl die Aegypter
die Natur des Weltalls zunächst unter dem
Bilde des schönsten Dreiecks gedacht," be-
richtet Plutarch. Die Pyramide bietet
dem Beschauer das Bild eines gleich-
schenkligen Dreiecks. Diese Figur ist

jedenfalls ein Sinnbild des Raumes, des

„dreiartigen Gottes, der die erste Ursache

zur Reihe der geradlinigen Figuren in
sich begreift", vielleicht soll durch das Drei-
eck eine Art Perspektive ausgedrückt
werden. „Bekanntlich ist von dieser bei
ägyptischen Gemälden keine Spur vor-
Handen, und mag man religiöse oder was
sonst immer für Gründe dafür in Anspruch
nehmen, immer bleibt geometrisch aus-
gedrückt die Tatsache: die Aegypter übten
nicht die Kunstfertigkeit, die zu bemalende
Wand als zwischen dem sehenden Auge
und dem abgebildeten Gegenstande ein-
geschaltet zu denken" (Cantor, Vor-
lesungen über Geschichte der Mathematik
Band I S. 108).

Wir wissen, weshalb sie nicht in dieser

Weise sehen können: sie sind nicht im Be-
sitz unserer modernen Raumanschauung,
die in erster Linie auf dem Gesichtssinn
beruht.

Die Grundlage für die Berechnung
von Flächenstücken bildet das Dreieck, das

Viereck wird als abgestumpftes Dreieck

betrachtet und danach sein Inhalt (sehr

ungenau) berechnet. Nach unserer Heu-

tigen Vorstellung schneiden sich zwei
parallele, vertikal stehende Wände im Un-
endlichen; bei einer scheibenförmigen
Naumvorstellung, die den Begriff der Un-
endlichkeit nicht kennt, muß dieser Schnitt-



Hans Eoerges: Das Relativitätsprinzip in der Kunst. 493

punît, wie bei den Wänden der Pyra-
miden, in endlicher Entfernung liegen.
Die Vorstellung einer dritten Dimension
ist bei den Aegyptern noch nicht klar aus-
gebildet. Der Raum reicht eben nur so

weit, als man niessen (tasten) kann, also
etwa bis zur Spitze der Pyramiden. Der
Aegypter konnte sich ebensowenig aus
seinem Raum herausdenken, wie wir uns
aus unsern drei Dimensionen, während
die Mathematik gezeigt hat, daß auch
unsere Vorstellung durchaus beschränkt
ist. Ein Wesen, das, selbst flächenförmig
gedacht, auf der Oberfläche einer Kugel
lebte, würde die Vorstellung eines un-
endlichen, zweidimensionalen Raumes,
einer unbegrenzten Ebene gewinnen. Der
Raum der Aegypter war eine Scheibe von
endlicher Dicke, diese Scheibe mutz man
sich durch vertikale Ebenen geschnitten
denken, sodatz Raumzellen entstehen. Die
in diese Zellen eingepreßten Figuren
weisen notwendig die geradlinigen und
ebenen Konturen der Raumzellen auf.
Diese Raumzellen trug der ägyptische
Maler vor Anlegung seiner Zeichnung auf
die Wand als Quadrate auf, wie ein un-
vollendetes Gemälde zeigt.

Daß bei der ägyptischen Kunst nicht

von mangelhafter Technik die Rede sein
kann, zeigen die realistischen Porträt-
statuen, die zuweilen das Weltbild durch-
brechen. An kräftigen Ansätzen zur Aen-
derung des Weltbildes hat es nicht ge-
fehlt. Sogar ein König, Amenophis IV.,
versuchte es umzustürzen, indem er den
Gott Ammon absetzte und Aton, die
Sonnenscheibe, zur obersten Gottheit er-
klärte: wohl ein Kampf des Auges gegen
die Allmacht des Tastsinns. Die hierdurch
hervorgerufene Stiländerimg aber ist nicht
von langer Dauer. Die Kraft des reinen
Weltbildes siegt.

Hier mag eine Bemerkung über das

Eindrängen von Begriffen in die Kunst
eingeschaltet werden. In ein fremdes
Weltbild mutz man sich einleben. Begriffe
aber sind leicht übertragbar. Nachbil-
düngen von Kunstwerken fremder Völker
werden daher leicht auf mehr begrifflichem
Wege stattfinden. Dabei werden oft nicht
Kunstwerke, sondern tote Masken ent-
stehen, Götzen, wie wir sie überall bei tief-
stehenden Völkern ohne klares Weltbild
vorfinden. Schon bei der Vermischung
von Völkern verschiedener Kulturstufe,
mutz diese Erscheinung merklich werden.

(Schluß folgt).

Marianne.
Novelle von Gertrud Niederer, Zürich.

Die jüngere der beiden Schwestern satz

mit gespannt vorgeschobenen Schultern
und gebogenem Rücken vor einem Buche
und lernte, den Kopf in die Hände be-
graben. Von Zeit zu Zeit schaute sie auf,
das Gesicht in Gedankenarbeit verzogen,
und ließ den Blick unverwandt und starr
auf dem Strauße gelber Astern ruhen, die
auf dünnen blatzgrünen Stielen in einer
hohen Elasvase vor ihr auf dem Tische
standen.

Klara hafte sich in einer Ecke des Sofas
eingerichtet und häkelte mit kurzem,
eifrigem Atem an einem Morgenhüub-
chen. Sie hatte ihre Freundin mit einem
solchen Häubchen, durch das zierlich ein
rotes, schmales Seidenband gezogen war,
im Bett liegen sehen, und während sie
emsig die feinen Rosetten zusammenfügte,
suchte sie sich nun vorzustellen, wie auch

sie als Kranke, ordentlich und freundlich,
die krause Spitze des Häubchens über die
Stirne gezogen, in den Kissen liegen
würde.

Dann und wann brach sie in der Arbeit
ab und wickelte ein paar Armbreiten Garn
vom Knäuel, der, durch die Bewegung
aufgeschreckt, aus der Sofaecke hervor-
kollerte und an seinem Plätzchen in kurzen,
abgebrochenen Sprüngen ein eigensin-
niges und munteres Tänzchen ausführte.
Klara ließ das Garn von der hochgehobenen
Hand in Kringeln auf ihr weißes Schürz-
chen herabfallen und blickte während dieser
Hantierung prüfend und unsicher fragend
zur Schwester hinüber.

„Du, hat gestern Frau Moser, als sie

bei uns war, keine Bemerkung gemacht

wegen meiner neuen Blattbegonien?"
fragte sie langsam und etwas stockend, in-


	Das Relativitätsprinzip in der Kunst

