
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 23 (1919)

Artikel: Die Bildwerke des Basler Münsters als Illustration der mittelalterlichen
Weltanschauung

Autor: Wolf, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-571834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-571834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vom vasler Münster stbb. 1. Tympanon der Galluspforte (c. 1180). Oben: Christus thronend zwischen Petrus,
Paulus und den Stiftern; unten: l. Christus und die klugen Jungfrauen (vgl. Abb. 2), r. die törichten Jungfrauen.

Die Httöwerke ües Hasler Münsters als Illustration
üer mittelalterlichen weltanjchauung.

Mit einer Kunstbeilage und sechs Abbildungen nach photograhhischen Aufnahmen von Bernhard Wolf, Basel*),

Ein an Bildwerken so reiches Denkmal
wie das Basler Münster regt in erster
Linie stilkritische Fragen an, die sich auf
Entstehungszeit, formale Entwicklung und
Zusammenhänge mit anderen Gruppen
beziehen. Aber nicht minder wichtig ist
auch die ikonographische Fragestellung,
die sich auf den Inhalt richtet und den Ee-
dankenzusammenhängen nachgeht, die sich

in Bildwerken und Gemälden ausdrü-
cken. Drei Einwänden, die sich gegen die
Fassung des Titels wenden können, muß
zunächst begegnet werden. Genügen,
so möchte man im Hinblick auf Kctthe-
dralen wie Straßburg, Chartres, Reims
u. a. fragen, die Bildwerke des Basler
Münsters sachlich und numerisch, um an
ihnen die mittelalterliche Weltanschau-
ung, die sich, in reicher Entfaltung um die

Heilslehre kristallisiert, darzustellen? Zu-
gegeben, daß nur so gewaltige und an

Bildwerken überreiche Kathedralen wie
die genannten die Anschauungen jener
Wechselvollen Zeiten annähernd vollstän-
dig illustrieren, und zugegeben, daß das
Basler Münster seine Altäre, Glas-
gemälde, wie das Bogenfeld des Haupt-
portals nicht mehr besitzt, so ist doch auf
die Tatsache hinzuweisen, daß auch be-
scheidene Bauten in ihren religiösen Bild-
werken doch stets einen Auszug der Heils-
lehre darstellen und deshalb zu ikono-
graphischen Untersuchungen berechtigen.
Ist es aber ferner statthaft, Werke des
12. wie des 13. Jahrhunderts, hochroma-
nische und spätgotische Skulpturen als
Illustrationen einer einheitlichen Mittel-
alterlichen Weltanschauung aufzufassen?
Widerspricht eine solche begriffliche Ab-
grenzung nicht allen historischen Tat-
fachen? Haben sich innerhalb dieses Zeit-

*) Weitere Abbildungen folgen.



162 Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

raunis nicht merkliche Wandlungen in
der Weltanschauung vollzogen? Und hat
schließlich nicht die Kunstwissenschaft ganz
neue zeitliche Abgrenzungen vorgenom-
men?

All dem ist entgegenzuhalten, daß
die Heilslehre bis weit über das Mittel-
alter hinaus, ja in gewissem Sinn bis auf
den heutigen Tag den christlichen Bild'
werken zugrunde liegt und daß unter Ba-
sierung auf die Tradition der Erlösungs-
lehre das Mittelalter trotz allen Wand-
lungen und Entwicklungen des Denkens
als Einheit gefaßt werden darf. Selbst-
redend wird aber eine ikonographische
Untersuchung den Aenderungen, die ein
Thema im Lause der Zeit erfahren hat,
Rechnung zu tragen haben. Eine solche

Untersuchung verlangt also in erster Linie
eine inhaltliche Gruppierung und nur als
untergeordnetes Prinzip die chronolo-
gische Reihenfolge.

Zunächst fesseln den Betrachter die
zwei Portale, die romanische Gallus-
pforte (entstanden um 1180), die einst
als Hauptportal des ältern Münsters ge-
dient hatte und nach dessen im Jahre 1185

erfolgter Verwüstung durch Brand wohl
gegen Ende des 13. Jahrhunderts an den
nördlichen Querflügel des jetzigen Mün-
sters versetzt wurde, weil man an der Fas-
sade ein modernes, d. h. gotisches Portal
errichten wollte. Und dieses gotische

Hauptportal, das um 13l)l) entstand, ent-
hielt, in erweiterter Fassung, dasselbe
Thema wie die Galluspforte, nämlich
einen sog. eschatologischen, d. h. auf die
letzten Dinge, nämlich Auferstehung und
Gericht zielenden Zyklus. Die Gallus-
pforte zeigt außer den Statuen der vier
Evangelisten mit ihren Emblemen und
den Statuen des Täufers und des Evan-
gelisten Johannes manche Figur, die zum
Repertoire des Jüngsten Gerichts gehört,
so z. B. nahe dem oberen Abschluß die
posaunenden Engel und die aus den
Gräbern auferstehenden Toten, Grup-
pen, die sonst in den halbrunden Bo-
genfeldern oder am Türsturz dargestellt
sind, hier aber einen bescheidenen Platz
einnehmen, weildas Bogenfeld (s.Abb. 1)

zwar Christum als Weltenrichter mit
dem offenen Buch des Lebens, neben
ihm aber als Votivszene zwei Stifter,

die beiden Apostelfürsten und einen
Engel enthält. Hat nun das einmal ge-
faßte Programm für die Portaloerzie-
rung die Gerichts- und Auferstehungs-
szene nur in verkürztem und fragmenta-
rischem Zustand zugelassen, so hat es da-
für den Gedanken der Vergeltung umso
weiter ausgesponnen, nämlich durch das
Gleichnis von den klugen und törichten
Jungfrauen am Türsturz und durch sechs

Reliefs mit Werken der Barmherzigkeit in
den seitlichen Tabernakeln. Gericht und
Gleichnis finden sich bei Matthäus XXIV
und XXV und ebenso bei mittelalterlichen
Bibelerklärern wie Anselm von London
und Veda als Einheit behandelt. Wie
scharf hat der Künstler im Relief der Pa-
rabel die klugen und törichten Jungfrauen
durch äußere Merkmale unterschieden!
Die ersteren erscheinen als ehrwürdige
Frauen mit fein abgestuften Bewegungen,
in denen sich tiefe Devotion, Erstaunen
über unerwartetes Glück und Triumph
ausdrücken (s. Abb. 2). Die Törichten haben
sich, statt an das Oel in der Lampe zu den-
ken, zum Tanze gerüstet und die von den
Satirikern so scharf verspotteten und von
den Moralpredigern so hart verurteilten
Schleppen angezogen. Die Werke der
Barmherzigkeit sprechen in ihrer architek-
tonischen Einfassung und nachdrücklichen
Isolierung, in ihrer Beschränkung auf
zwei Figuren und in deren festen Umrissen
und markigen Linienzügen eindrücklich
wie die vom Evangelisten mitgeteilten
Worte des Weltenrichters, jedes einzelne
als tiefgehende Mahnung, sich durch Er-
füllung der Gebote der Nächstenliebe auf
die unerwartete Wiederkehr Christi und
das Ende aller Dinge vorzubereiten. Daß
die vier Evangelisten zum Jüngsten Ge-
richte gehören können, beweisen die Ge-
richtsbilder von Arles und Moissac, in
welchen den Weltenrichter die vier Em-
bleme, Engel, Löwe, Stier und Adler,
umgeben. Der Meister der Galluspforte
brachte sie naturgemäß über den zu-
gehörigen Evangelistenstatuen der Portal-
Wandungen an; die zwingendste Aus-
druckskraft geht vom Engel des Matthäus
mit seiner seitlichen Neigung des Kopfes
und seinen tiefeingebohrten Pupillen mit
den breiten Lichtflächen des Lidrandes
aus. Frühchristliche und orientalische, rein



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters. 163

vom Sasler Münster fibb. 2. Christus und die klugen Jungfrauen, Relief am Türsturz der Galluspforte (f. Abb. 1).

dekorative Vorbilder liegen den verschie-
denen Kapitellformen zugrunde.

Vorn eschatologischen Zyklus des

gegenwärtigen Hauptportals fehlt die
Vorhalle, die einst mit zwölf Statuen,
nämlich den zehn Jungfrauen, Christus
und dem Verführer geschmückt war,- heute
bestehen nur noch zwei Statuen am
Münster, der Verführer und die ihm zu-
nächststehende törichte Jungfrau, und
außerdem zwei Köpfe von Gefährtinnen
(im Historischen Museum und an der Leon-
hardskirche). Aehnlich wie an den Mün-
stern von Freiburg und Straßburg waren
die Jungfrauen nicht so sehr durch ihre
Tracht als durch ihr Gebaren unterschieden
und durch feine Abstufung nicht die Pa-
rabel illustriert, sondern deren seelischer
Gehalt ausgeschöpft. Das Bogenfeld
wurde beim Bildersturm zerstört; doch
die Fußspuren am Türsturz lassen unter
Hinweis auf das Vogenfeld des Frei-
burger Portals auf das Vorhandensein
von Posaunenengeln (also eines Jüngsten
Gerichts) und von Szenen aus der Jugend
und der Passion Christi schließen. Aber
mit absoluter Sicherheit weisen die Herr-
lichen, jetzt zum ersten Mal photographisch
aufgenommenen Skulpturen der Bogen-
läufe hin, wo Könige, Propheten und
Engel in raffinierter Stilisierung der Ge-
bärden und Mienen ihre himmlische
Freude bezeugen*). Alle Wesen strahlen
da im Vollgenusse der Seligkeit, und die

Wir verweisen dafür auf unsere Kunstbeilage im
letzten Jahrgang S. 626/27 und die Textabbildung S. 627.

herrlichen Pflanzen, die sich in ihrer un-
übertrefflichen technischen Durchbildung
noch frisch und wundersam entfalten wie
am ersten Tag, sie legen beredtes Zeugnis
für die inbrünstige Liebe des Künstlers für
die Natur ab.

Nach Aualogie des freilich bedeutend
größeren Portals von Freiburg war
jedenfalls auch am Basler Münster die
Hölle dargestellt, die in geistlichem Drama
und bildender Kunst sich mit immer
größerer Ausführlichkeit und immer bur-
leskerem Treiben der Teufel dem Ee-
dächtnis des Volkes einprägte. Der
Höllenspektakel bezweckte schließlich keine
Erschütterung der Gemüter mehr, sondern
bedeutete nur noch das unentbehrliche
Satyrspiel nach der Tragödie des Gottes-
sohnes. Aber nicht nur für die Hölle, son-
dern für das ganze Weltgericht überhaupt
und somit auch für die Darstellung der
klugen und törichten Jungfrauen hat die
bildende Kunst dann und wann, besonders
für die Einzelausgestaltung, Anregung
vom geistlichen Schauspiel genommen.
In Frankreich wurden ja schon in der
ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts
Dramen aufgeführt, die sich auf die
Wiederkehr Christi bezogen, und dieses
Erscheinen des Erlösers kam in den
Wechselreden der zehn Jungfrauen zum
Ausdruck. Das Jüngste Gericht mit der
Auferstehung der Toten zusammen zierte
die Kirchenportale meist mit Rücksicht aus
davor liegende Friedhöfe; dann aber
mahnten die Freuden des Paradieses den



164 Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Munsters.

ins Gotteshaus Eintretenden zur Tugeud
und verhießen ihm ewigen Lohn, während
ihn die Hölle mit der Darstellung der raf-
finiertesten Marter von der Sünde ab-
schrecken sollte. Man würde nun sehr

irren, wollte man die Vereinigung so

vieler Szenen auf einem Bilde, wie es
die Portalfelder der Kathedralen zeigen,
als genaue Kopie der geistlichen Bühne
auffassen, weil sich ja auf dieser die
Schauplätze der verschiedenen Episoden
des Heilsdramas so nahe beisammen
fanden. Nein, die Künstler haben viel-
mehr auf Grund bildnerischer Tradition
die Heilsgeschichte so ausführlich, als es
der Platz erlaubte, erzählen wollen; bil-
dende Kunst und geistliches Drama gingen
in diesem Fall aus der nämlichen Quelle
hervor, dem volkstümlichen Veranschau-
lichungsbedürfnis.

Im Chorumgang (erste Hälfte des
13. Jahrhunderts) entwickelt sich an den
Kapitellen, welche die Hauptsäule des
Säulenbündels zieren, der Erlösungs-
Zyklus, der tiefer als die beiden vorher-
gehenden in die mittelalterliche Heilslehre
hineinführt. Wie geschickt und anregend
sind dabei die antike wie die germanische
Sage, übliche Bildtypen und biblische
Szenen, bald mit klarem Ausdruck, bald
mit symbolischer Andeutung des Grund-

gedankens, verwertet! Das erste Kapi-
tell ist der Ursache der Erlösung, dem
Sündenfall, gewidmet. Durch Eigen-
Willigkeit des Geistes, durch vermesse-
nes, selbständiges Streben nach Erkennt-
nis, durch sündhafte Neugier, die den
König Alexander zur Greifenfahrt durch
die Lüfte verführte (s. Abb. 3), kam
die Sünde in die Welt, die früher das
reine Werk Gottes gewesen war. So
sündigte auch das erste Menschenpaar und
ging deshalb des Paradieses verlustig.
Nun ist die Menschheit der Sünde ver-
fallen und hat, wie das zweite Kapitell
zeigt, einen unablässigen Kampf gegen sie

zu führen. Durch Kämpfe von Menschen
mit Ungeheuern wurden ja die inhaltlich
entsprechenden Psalmen in den Hand-
schriften illustriert; Erzählungen solcher
Kämpfe fand man zur Genüge in den
Heldenepen, und so erklärt es sich, wenn
hier Episoden aus der Dietrichsage einge-
flochten werden. Die Menschheit schien
verloren. Die Macht des Bösen konnte
nur dadurch gebrochen werden, daß die
Gottheit selbst eingriff, Mensch ward, alles
menschliche Leiden auf sich nahm und
durch scheinbares Unterliegen die Herr-
schaft des Bösen überwand. Durch den
freiwilligen Opfertod des Eottmenschen
war der Menschheit wieder der Weg zu

Gott geboten. Das Böse war zwar
nicht ausgerottet, aber der Mensch
hatte wenigstens die Enadenmittel,
trotzdem zur Seligkeit zu gelangen.
Der Künstler stellte nun am drit-
ten Kapitell nicht etwa, so nahe es

gelegen hätte, den Opfertod Christi
dar, sondern er umschrieb ihn, höchst

eigenartig, durch die Sage von
Pyramus und Thisbe (vgl. Abb. 4),
nach einer Auffassung, diez. B.auch
in den „(Zesta Komanorum", einem
im Mittelalter stark verbreiteten
Andachtsbuch, vertreten ist und
nach welcher Pyramus, der sich

freiwillig tötet, den Gottessohn be-

deutet, der das Menschengeschlecht
blutig und vom Löwen d. h. vom
Teufel befleckt sieht und sich aus
Mitleid für den Menschen töten läßt;
Thisbe bedeutet die gläubige Seele,
die sich durch Fasten und gute
Werke aus Liebe zum Sohn Gottes

vom vasler Münster fldd. z. Himmelfahrt Alexanders des
Großen. Säulenkapitell im Chorumgang (1. Hälfte des 13. Jh.'s).



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

abtötet. Der Opfertod Christi wird
aber auch noch im vierten Kapitell
symbolisiert, und zwar typologisch,
d. h. durch einen ähnlichen Vorgang
aus dem Alten Testament, nämlich
durch die Opferung Jsaaks. Himmel
und Hölle, Seligkeit und Verdamm-
nis stehen sich hier in Abraham mit
den Seelen im Schoß und den de-
korativ geschickt verwerteten Man-
nern, die von Ungeheuern gequält
werden, gegenüber. Wahrscheinlich
hat das folgende, streng genommen
nicht mehr zum Erlösungszyklus ge-
hörende Kapitell mit der Sirene und
ihren Jungen und mit dem Mann
mit den Ungeheuern den Gedanken
des Kampfs gegen die Sünde noch
einmalau fzunehmen; denn nach Her-
rad von Landsberg, Dante u. a. ist
die Sirene ein Bild der Verlockung
zur Weltlust.

Die einfachen erzählenden
Zyklen werden durch die Vincenz-
tafel (11./12. Jahrhundert) eröffnet,
wo ausführlich und anschaulich Mar-
tyrium, Tod und die Schicksale des
Leichnams des Heiligen erzählt wer-
den ff. Kunstbeilage). Das Vor-
Handensein dieser Tafel im Vasler
Münster erklärt sich wohl daraus, das;

Besanyon als der Basel übergeord-
nete erzbischösliche Sitz, der die Losungen
für die Verehrung des Heiligen ausgab,
viele Reliquien des heiligen Vincenz be-
saß; vielleicht genosz er aber auch als
Heiliger der Weinbauer in einer Stadt, die
in einem Weinbezirk lag, Verehrung^).

Nach langer Zwischenzeit folgen die
drei Gemäldezyklen an drei verschiedenen
Gewölben der Krypta: das sog. Proto-
evangelium, d. h. die Jugend Mariä,
dann die Jugend Christi und Szenen
aus der Legende der Heiligen Marga-
retha und Nikolaus sc. 1390—1420, vgl.
Abb. 5 und 6). Der Zyklus der Jugend
Christi folgt den evangelischen Erzäh-
lungen, nur das; der Stall auf die apo-
kryphe Literatur zurückgeht und die An-
Wesenheit der beiden Tiere aus Je-
saja 13 herausgedeutet wurde. Wenn
bei solchen Vorgängen genrehafte Züge

*) Gefl. Mitteilung von Herrn V. v. U. PH. Schmidt
in Basel.

vom
M us

easier Münster flbb. ». Thisbc stürzt sich über Pyra-
in das Schwert. Säulenkapitell im Chorumgang (1. Hälfte

des IS. Jh.'s).

auftreten, welche die Evangelienterte
nicht vermerken, so bieten, außer den Apo-
kryphen, die geistlichen Dramen, die sich

ganz dem Volksempsinden anpaßten, die
nächste Quelle. Den Heiligenlegenden
dienten im frühen Mittelalter die Lek-
tionarien, später die Sammlungen von
Heiligenleben als Grundlage, und außer-
dem mögen die besondern Heiligen ge-
widmeten geistlichen Aufführungen vieles

zur Veranschaulichung im einzelnen bei-
getragen haben. Am meisten spricht uns
durch ihren poetischen Gehalt die Erzäh-
lung von der Jugend Mariä an, die sich

wie eine zarte Novelle voll menschlich rüh-
render Züge liest, von der Eheschlie-
szung Joachims und Annas zur grausa-
men Vertreibung des alten Joachim durch
den heuchlerischen Priester, zu seiner Flucht
in die Wildnis svgl. Abb. ö), usw. Die
Apokryphen waren schon seit dem christ-
lichen Altertum in Gebrauch; seit dem

12



166 Konrad Escher: Die Bild«

4. Jahrh, enthalten sie das Marienleben
und die Kindheit Jesu, und dies mit
Vorliebe, weil man das Bedürfnis em-
pfand, die als zu kurz empfundenen Er-
Zahlungen der Evangelien mit mensch-
lich ansprechenden Zügen auszustatten.
So spann sich um die heiligsten Personen
eine Fülle konkreter Motive, und jene
stellen sich nun nicht mehr als grandiose
und übermenschliche Gestalten, sondern in
liebevoller Kleinmalerei dar.

Die Anbetung der Könige erscheint in
der obern Statuengruppe des Georg-
turms, die mit der Marienstatue am
Hauptgiebel zusammengedacht ist, mäh-
rend die untere Königsgruppe des Georg-
turms wohl als Vorfahren Mariä aufzu-
fassen ist (vgl. Königsgalerien an fran-
zösischen Kathedralen).

Die Kreuzigung Christi, als Kern-
punkt der Erlösung, mochte einst das
Bogenfeld des Hauptportals geziert
haben. Heute ist sie nur im spätesten
Bildwerk, dem Utenheimgrab im Großen
Kreuzgang, erhalten (lädt): über der
kleinen Nische mit der im Gebet knie-
enden Gestalt des Ritters wölbt sich der
Hügel Golgatha mit den drei Kreuzen,
dasjenige Christi von klagenden Engeln
umschwebt, mit den drei Marien, mit
Longinus und den Heiligen Andreas und

rke des Basler Münsters.

Barbara -. Die Kreuzigung Christi ge-
hört bekanntlich zum ganz alten Bilder-
bestand der Kunst; im Typus wechselnd
erhielt sie sich durch das ganze Mittelalter
hindurch; aber es bleibt die bedeutsame
Tatsache zu vermerken, daß, im Norden
wenigstens, die Zeit der reifen und der
späten Gotik das Zeitalter war, in dem
Passion und Kreuzigung am häufigsten
und auch am ergreifendsten dargestellt
wurden, wobei an die Passionsspiele und
Fronleichnamszüge zu erinnern ist. Die
romanische Kunst kannte den Gekreuzigten
nur als den lebenden, über Leiden und
Tod triumphierenden Christus. Auch die
Frühgotik, namentlich die französische,
hob noch das Tröstliche und Große, die
Güte, Sanftmut und Liebe des Christen-
tums hervor; man sagte, daß in der Pas-
sion der Kathedrale von Bourges noch die
Heiterkeit und der Seelenfriede der grie-
chischen Kunst lebe. Allein in Literatur
und Kunst des 13. Jahrhunderts machte
sich ein merklicher Umschwung gel-
tend; das menschlich Gefühlsmäßige tritt
immer stärker hervor; die Welt soll
nicht den Triumph, sondern das furcht-
bare Leiden des Gottessohnes miterleben
und mitfühlen. Die Passion wird das
Gebiet der Meditation und der Kunst.
Schon gegen Ende des 12. Jahrhunderts

vom vaster Münster ftbb. s. Vcrmiihlung Joachims und Annas, Vertreibung Joachims aus dem Tempel, Hirt
(sog. Protoevangelium). Fresken am nordöstlichen Gewölbe der Krypta (Ende des 14. Jh.'s).



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters 167

vom vasler Münster stbb. s. Geburt Christi zc. Fresken am östlichen (mittleren) Gewölbe der Krypta
(Anfang des 15. Jh/s).

erzählte Anselni von Canterbury in
seinen Meditationen, wie Jesus am Kreuz
die Arme ausbreite, um uns zu umfassen,
wie er das Haupt neige, um uns zu
küssen, und wie sein geöffnetes Herz
seine ganze Liebe zu uns zeige. In der
hl. Brigitte kommt Maria selber und
erzählt ihr ihr Leiden mit furchtbaren
Schilderungen der Qualen Christi. Die
Hymnendichter und Prediger, die My-
steriendichter und Künstler versenken sich

in die Details der Passion; man zählt
die Rutenstreiche Christi. Jede Stunde
des Tages ruft ein Leiden in Erinnerung,
man schwelgt in der Vorstellung der
Qualen, aber man weiß auch die rührend-
sten Erzählungen vom Kreuzweg und von
der Klage Mariä. Man dichtet Hymnen
auf Lanze und Dornenkrone, die erst in
gotischer Zeit dargestellt wird; Engel
zeigen unter Trauern und Klagen die
Passionsinstrumente; ja, es entsteht ein
eigener Kultus der Wunden Christi.
Gläubige sollen das Blut aus den Wunden

Christi trinken, denn alle Weisheit fließt
daraus. Auch Tauler meinte, man solle
den Mund auf die Wunden des Ee-
kreuzigten drücken. Er sieht, wie andere
Mystiker, das Blut in Strömen fließen
und möchte darin baden. In der Kunst
erscheint der Leidensweg mit einer ganzen
Reihe von Stationen, dann der Kal-
varienberg mit allen Details, d. h. der
ohnmächtigen Mutter Maria und ihren
mitleidigen Gefährtinnen, neben der den
Kreuzesstamm inbrünstig umklammern-
den Maria Magdalena, außer dem ab-
gezehrten Körper Christi, den verkrümm-
ten Leibern der Schächer, außer den wür-
feinden Soldaten und dem Longinus auch
das Pietàbild: die Mutter Maria mit dem
toten Sohn auf den Knieen, das Einzel-
bild des leidenden Christus, mit Wunden
bedeckt, in unsäglichen körperlichen und
seelischen Schmerzen, erscheinen auch die
heiligen Gräber mit ihrer stillen Wehmut
oder lauten Klage.

folgt).

Viel nützlicher als alle begründeten und
unbegründeten Anfeindungen von feiten der
Gegner unseres Offizierskorps ist die ehrliche,
frische Selbstkritik, die Ernst Schwegler, ein

Einer im Heer*).
aktiver Offizier, in seiner Militärnovelle „Einer

») Nachdenkliche Novelle zum Militär-Zeitgeist von
Ernst Walter Schwegler (Akt. Off,zier). Zürich, Asch-
mann Q Schcller 191g.


	Die Bildwerke des Basler Münsters als Illustration der mittelalterlichen Weltanschauung

