
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 23 (1919)

Artikel: Gedanken über Ferruccio Busonis "Doktor Faust"

Autor: Goetz, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-573277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-573277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


433

Geàaàn über Jerruccîo Ousonîs „Doktor Jaust".
Es gibt zeitlose Kunstwerte, die nie

ganz zu überblicken sind, die man niemals
vollkommen kennen lernen kann: jedes-
mal, wenn man sich mit ihnen beschäftigt,
zeigen sie ein verwandeltes Gesicht,'
immer glaubt man sie erst jetzt richtig ver-
standen zu haben, um beim nächsten Male
von neuem überrascht zu sein, sich vor
neue Rätsel und neue Lösungen gestellt zu
sehen. Zu diesen seltenen Werken gehört
Busonis Faustdichtung, die kürzlich in den
„Weißen Blättern" erschienen ist. Eine
Dichtung für Musik. Zunächst liegt nur
die Dichtung vor. An der Musik arbeitet
Busoni noch. Aber schon die Dichtung
allein ist von so gewaltiger lebendiger
Kraft, daß man ihre Musik zu hören ver-
meint, daß man, wenn man sich in ihrem
Bann befindet, wie in einem geheimnis-
vollen Tempel umherwandelt, dessen
Decke von klingenden Säulen getragen
wird.

Um in dieses große Werk tiefer ein-
dringen zu können, ist es notwendig,
einige allgemeine Betrachtungen voraus-
zuschicken.

Im Prolog zum „Doktor Faust"
heißt es:

„Die Bühne zeigt vom Leben die Gebärde,
Unechtheit steht auf ihrer Stirn, geprägt;
Auf daß sie nicht zum Spiegelzerrbild werde,
Als Zauberspiegel wirk' sie schön und echt;
Gebt zu, daß sie das Wahre nur entwerte,
Dem Unglaubhaften wird sie erst gerecht:
Und wenn ihr sie, als Wirklichkeit, belachtet,
Zwingt sie zum Ernst, als reines Spiel be-

trachtet."

In diesen Versen ist unübertrefflich zu-
sammengefaßt, was die Bühne — und vor
allem die Opernbühne — für Busoni be-
deutet. Heute steht Busoni mit dieser
Auffassung einsam da; erteilt sie aber mit
den Vertretern aller großen künstlerischen
Zeitalter; nur weil man gegenwärtig gar
nicht mehr weiß, was das Theater eigent-
lich ist, erscheint sie den Heutigen paradox.
Denn das Publikum unserer Tage ver-
langt von der Bühne etwas ganz anderes:
aus seelischer Blutleere, aus innerer Ver-
armung ist es, in bezug auf die Kunst,
wirklichkeitshungrig geworden, und zwar
will es auf der Bühne eine stärkere Wirk-
lichkeit sehen, als das Leben sie ihm bietet;

es will eine verklärende Verheroisierung
oder eine vergoldende Versentimentali-
sierung des Alltags. Denn es empfindet
die Kunst als eine Art Ersatz für ein star-
kes, erfülltes, weit gespanntes Leben, das
ihm versagt ist; sie ist ihm Berauschung,
Aufpeitschung, Selbstvergessenheit. Men-
schen hingegen, die innerlich reich sind und
sich, infolgedessen, von einer Ueberfülle
an heftigem Leben und chaotischer Wirk-
lichkeit bedrängt fühlen, bedürfen keiner
Verdichtung, Uebersteigerung, Verklä-
rung der Wirklichkeit, sondern verlangen
nach einer Auflösung alles Wirk-
lichen, Allzunahen, Allzubedrän-
genden in ein freies Spiel des
Geistes. So standen alle großen Künst-
ler, so standen Shakespeare, Molière,
Goethe, Mozart zur Bühne. So steht
auch Busoni zu ihr. Daß das große Publi-
kum von heute etwas grundsätzlich Ande-
res will, läßt ihn einsam erscheinen. Den
Wenigen aber, die den modernen „Kunst-
betrieb" als das Widerkünstlerische an sich

erkannt haben, ist seine Kunst Trost, Hilfe
und Leitgestirn.

Doch nicht nur aus solchen psychologi-
schen Erwägungen, auch aus rein künstle-
rischen ist die Auffassung Busonis von der
Aufgabe und Bedeutung der Bühne zu
rechtfertigen, — besonders, soweit es sich

um die Oper handelt. Denn worin besteht
der reine Begriff der Oper? Populär ge-
sprochen: in einer Verschmelzung von
Musik und Drama. Aus dieser Begriffs-
bestimmung ergeben sich aber prin-
zipielle ästhetische Forderungen. Um sich

mit der Musik vereinigen zu können, muß
das Drama in Musik auflösbar sein und
darf ihr freischwebendes Element nicht an
seinem natürlichen Sichentwickeln hin-
dern. Das gesungene Wort wirkt immer
unnaturalistisch; alle naturalistische Dich-
tung schaltet also im Vornhinein aus,
ebenso aber auch alle psychologische, be-
griffliche Dichtung und alle Steige-
rungen und Stilisierungen der Historie
oder der Tageswirklichkeit ; denn die Musik
kann, ihrem Wesen nach, in Wahrheit nur
der Ausdruck des Unwirklichen, des Ueber-
wirklichen, des Scheines sein: sie kann sich,

ohne ihre Freiheit zu verlieren oder in



434 Bruno Goetz: Gedanken über Ferruccio Busonis „Doktor Faust".

einen unüberbrückbaren Zwiespalt mit
den Bühnenvorgängen zu geraten, nur
im Mythos, im Wunder und im Masken-
spiel verleiblichen.

Wenn man die bisherige Entwicklung
der Oper an diesen Forderungen mißt, er-
kennt man, daß sie immer wieder zu fal-
scheu, in sich widerspruchsvollen Lösungen
gelangt war; — selbst bei Wagner und
seinen Epigonen ist jener Zwiespalt
zwischen Dichtung und Musik nur schein-
bar überbrückt: die Musik eint sichnichtder
Dichtung, sondern wird an sie gebunden,
um die dramatischen Geschehnisse, ja oft
nur das einzelne Wort, tonmalerisch zu
illustrieren. Gerade darin besteht ja
aber das Wesen der idealen Oper, daß die
Musik die Dichtungen nicht illustriert
(Illustration ist Entwürdigung der Mu-
sik), sondern die flüchtige, unfaßbare
Seele des Dramas ist. Mozart und Beet-
hoven hatten das klar erkannt; ihnen fehl-
ten aber die Dichter: so schön da Pontes
Tert zum „Don Juan" auch sein mag —
Mozarts Musik ist unvergleichlich genialer;
dasselbe gilt vom Fideliotert. Erst Bu-
sonis Terte sind nicht nur in der Idee
wahrhafte Operndichtungen, sondern auch
seiner Musik kongenial: er ist als Dichter
gleich groß, wie als Musiker: die ge-
schichtliche Bedeutung seiner Büh-
nenwerke ist die Vollendung der
Kunstform der Oper.

Mit diesen Erörterungen ist aber das
Problem der Verschmelzung von Dich-
tung und Musik in der Oper noch nicht
restlos erschöpft, sondern nur in den gröb-
sten Umrissen angedeutet. Denn sofort
kann der Einwand erhoben werden:

„Wie dem auch sei — solange die
Musik überhaupt in einem Verhältnis zu
einer gegebenen Dichtung steht, ist sie not-
wendig in ihrer natürlichen Auswirkung
gehemmt; selbst wenn sie nicht illustriert,
wenn sie nur die elementarische Seele der
dramatischen Geschehnisse ist, bleibt sie

trotzdem an dieselben gebunden. Das
widerspricht aber ihrer Natur. Auch die
idealste Oper ist also immer nur ein
Zwitterding, nie eine vollendete Kunst-
form."

Diesem Einwand vermag nur fol-
gende, tiefergehende Erwägung zu be-

gegnen:

Auch im gesprochenen Drama han-
delt es sich letzten Endes nicht um diesicht-
baren Geschehnisse, sondern um ein Ge-
schehen hinter, neben, über, unter den
äußeren Geschehnissen. Nicht die Per-
sonen auf der Bühne sind die eigentlichen
Handelnden und Leidenden, sondern ein
unsichtbarer Eeisterkampf findet statt:
ungeheure göttliche Wesenheiten ringen
miteinander, und auf alles, was auf der
Bühne vor sich geht, fällt verwirrend,
hemmend, treibend und bestimmend der
undeutliche Schatten dieses Kampfes, von
dem der Bühnenschauplatz gleichsam ein-
gekreist ist. Nicht nur aus sich selbst, nicht
nur aus ihrem Charakter handeln die Per-
sonen (das ist der Irrtum der rein psycho-
logischen Gesellschaftsdramen), sondern
unter der Einwirkung einer andern
Welt, in der and ere Dinge geschehen und
andere Gesetze gelten, als in der ficht-
baren. Man prüfe unter diesem Gesichts-
winkel die großen dramatischen Werke der
Weltliteratur: Alle haben diesen dunkeln,
unerklärbaren Hintergrund, auch die
scheinbar naturalistischen und psychologi-
fchen: ihr Naturalismus ist gespenstisch,
ihre Erdgebundenheit dämonisch, ihre
Psychologie metaphysisch. Wo dieser
Hintergrund fehlt, ist das Kunstwerk brü-
chig oder macht auf uns den Eindruck einer
rationalistischen Konstruktion, selbst wenn
Handlung, Sprache, Charaktere noch so

preziös zugespitzt oder übermenschlich
unerbittlich sind, wie z. B. in manchen
Dramen Hebbels, deren Gestalten nur
ihren eigenen Gesetzen folgen und deren
Handlung aus dem Zusammenstoß dieser
Gestalten miteinander und mit den zwar
über den Einzelindividuen stehenden,
trotzdem aber nur irdischen, gesellschafts-
ethischen Gesetzen hervorgeht (Maria
Magdalena, Eyges und sein Ring, Agnes
Bernauer).

Das unsichtbare und unhörbare über-
weltliche Geschehen in der modernen dra-
matischen Dichtung seit Shakespeare, das
bei den Griechen noch durch die Chor-
lied er und den àous ox waobina in Er-
scheinung trat, wird in der Oper durch die
Musik zum Erklingen gebracht. Die Musik
ist also die Seele des Dramas in dem
Sinne,daßsienicht aus den Bühnen-
Vorgängen zu uns spricht, son-



Bruno Goetz: Gedanken über Ferruccio Busonis „Doktor Faust". 43S

dern aus jenem mystischen Reich,
in das diese Vorgänge getaucht
sind; sie ist die Seele des freien, gött-
lichen Dramas, das uns das irdische, ficht-
bare Drama durch Zeichen zu deuten sucht.

Erst von hier aus läßt sich die Oper als
Kunstform rechtfertigen, von hier aus
fällt auch ein helleres Licht auf die oben
formulierten ästhetischen Forderungen.
Im gesprochenen Drama wird das my-
stische Reich vom Zuhörer nur geahnt, es

darf sich deshalb auch aller scheinbar
naturalistischen, psychologischen, abstrakt-
gedanklichen Ausdrucksmittel bedienen;
denn sie sind imstairde, das Walten des
Unsichtbaren mittelbar zu verdeut-
lichen. Wo aber Musik erklingt, offenbart
sich uns dieses Walten unmittelbar und
erzeugt die Vorgänge auf der Bühne aus
seinem eigenen Element. Da das my-
stische Geschehen sich in der Musik der
Oper dem Zuhörer sinnlich vernehmbar
kundtut, muß also das Bühnengeschehen,
das, wie gesagt, nur ein zauberhaftes
Geradenochsichtbarwerden eines Abglan-
zes des mystischen Geschehens ist, auf alle
jene Mittel verzichten, die im Wort-
drama die Aufgaben der dort nicht sinn-
lich vernehmbaren Musik zu erfüllen
haben.

Unter diesen Voraussetzungen ist auch
Busonis „Doktor Faust" zu lesen. Aus
ihnen erklärt sich die feurige Raschheit,
die Kürze und Gedrängtheit der dra-
matischen Form dieser Dichtung, das
Jähe, gespenstisch Ueberwirkliche, unbe-
weisbar Ueberzeugende der Vorgänge,
das geisterhaft Typische, unpsychologisch
Metaphysische der Gestalten, die monu-
mentale Bestimmtheit und unlyrische
Konzentriertheit der Sprache: denn hinter
den Gestalten und Vorgängen, hinter den
Worten und Handlungen beginnt das
Reich himmlischer Musik, ja sie selbst sind
Musik, sind ein Widerschein klingenden
Sphärenlichts.

Wer also z. B. andere „Faust"-Dich-
tungen mit dem Busonischen „Faust"
vergleichen wollte, täte ein Unrecht; denn
er sähe von der Musik Busonis ab, die
beim Lesen der Dichtung immer hinzu-
zudenken ist.

Busoni mußte, wie sich nach allem
Vorhergegangenen eigentlich von selbst

versteht, unwillkürlich auf die Masken
des alten Puppenspiels vom Faust zurück-
greifen —> auf jene ewigen Masken alles
Seins, die nur vom rechten Meister be-
lebt zu werden brauchen, um durch ihre
reigenartigen Verschlingungen neue und
immer wieder neue Rätsel in spukhafter
Wirklichkeit aufzugeben und zu lösen. An
die Vorgänge des Puppenspiels da-
gegen knüpfen nur die Szenen des Vor-
spiels, die Szenen der Teufelsbeschwö-
rung an.

Faust, von innerer Verzweiflung über
seine Machtlosigkeit gepackt, von den Men-
schen gehaßt, von Verfolgern bedrängt,
gerät in den Besitz magischer Geheim-
nisse: drei gespenstische Studenten über-
bring en ihm, in höh erem Auftrag, Zauber-
buch und Schlüssel. Er wagt die Be-
schwörung. Eine Schar von Höllen-
geistern bietet ihm ihre Dienste an. Er
verschmäht sie aber: sie sind ihm zu lang-
sam, keiner von ihnen ist schneller als die
Naturgewalten oder das wirkliche Men-
schenwerk. Da zeigt sich ihm Mephisto,
der so schnell ist, wie des Menschen Ee°
danke. Ihn nimmt Faust in seine Dienste
und verspricht ihm seinerseits, ihm in
jener Welt zu dienen. Durch ihn wird er
seiner Widersacher Herr und schreitet kühn
über alle menschlichen Schranken und Ee-
setze hinweg. — Bis hierher folgt Busoni,
zum Teil, alten Vorlagen. Was nun
folgt, ist sein eigenstes Werk.

Faust reißt durch Mephisto alles Un-
wirkliche in die Wirklichkeit; alles Un-
mögliche wird möglich, alles Wunderbare
gewinnt greifbare Gestalt, sobald er
es nur gedacht. Seine Macht kennt keine
Grenzen. Im Schloßgarten zu Parma
erstrebt er während eines Hoffestes aus
seinem Instinkt heraus die Vereinigung
mit der Herzogin. Er läßt sie in zaube-
rischer Entrückung alle Urbilder ihrer
Träume schauen. Der Herzog, die Hös-
linge, die Pfaffen sind ohnmächtig, die
Herzogin folgt Faust, der sich des End-
ziels, der Vereinigung mit ihr, selber noch
nicht bewußt ist.

Eine Mahnung an dieses Endziel ist
die Ueberbringung des toten Kindes der
Herzogin durch Mephistopheles als Ku-
rier. Denn Faust hat sie schon lange ver-
lassen, ist immer weiter, unstet und unbe-



436 Bruno Goetz: Gedanken über Ferruccio Vusonis „Doktor Faust".

friedigt, durch die Welt gehastet, hat
immer mehr Wünsche und Gedanken
magisch verwirklicht. Alles ist ihm aber
wieder zerronnen, bis er, um sich von aller
Knechtung durch die Materie zu befreien,
der Zauberei entsagt und, als Wissender
und Enttäuschter, den Menschen skeptisch-
kühle Weisheit lehrt. Gerade in diesem
Augenblick überbringt ihm Mephistopheles
das tote Kind der Herzogin und gaukelt
ihm vor, daß aus dem Kinde das „Ideal"
entstehen würde: Faust sieht es sich als
Helena aus dem Rauch der Flammen er-
heben, in die Mephisto das von ihm in
eine Strohpuppe verwandelte Kind ge-
schleudert hat:

„Traum der Jugend,
Ziel des Weisen,
Reinster Schönheit
Bildvollendung —
Dich zu üben,
Dich zu preisen,
Dich zu lehren
War mir Sendung.
Unerkannte,
Unerreichte,
Unerfüllte,
Tritt hervor!
Was ich sehnte,
Was ich wähnte,
Höchsten Wunsches
Rätselform."

Doch das Gebilde ist ein Trugbild und
verweht. Das „Ideal" löst sich in den
Rauch, aus dem es entstanden. Mit ihm
löst sich der letzte magische Bann. Faust
ist wieder ganz auf sich allein und auf sein
Menschentum gestellt, das nun, durch das
Getriebe übermenschlich wollenden Wir-
kens hindurchgeschritten, reifer, tiefer,
größer, freier geworden ist, sich aber in
eigener Flamme verzehrt hat. Er strebt
der Vollendung seines Lebenskreises zu.
Wie die drei Studenten kommen, das
Zauberbuch von ihm zurückzuverlangen,
weist er sie ruhig von sich: er hat das
Buch verbrannt; er bedürfte seiner nicht
mehr.

Nach dem letzten Versuch einer An-
Näherung an Gott befreit er sich auch von
Gott: in der von ihm errungenen Frei-
heit „erlischt Gott und Teufel zugleich".
Dem Freien, der in eisiger Winternacht
einsam dasteht, wird von der Herzogin, die
als gespenstische Bettlerin über die Erde
wandelt, noch einmal sein Kind dar-
geboten. Und er schreitet zur mystischen

Handlung, die sein erschöpftes Leben er-
neut, zur Erweckung des toten Kindes
seiner Sehnsucht und Liebe, zur Wieder-
belebung seines schöpferischen Willens:

„Blut meines Blutes,
Glied meines Gliedes,
Ungeweckter,
Geistig-reiner,
Noch austerhalb aller Kreise,
Und mir in diesem
Innigst verwandt,
Dir vermach ich mein Leben:
Es schreite
Von der erdeingebissenen Wurzel
Meiner scheidenden Zeit
In die luftig knospende Blüte
Deines werdenden Seins.
So wirk' ich weiter in dir
Und Du zeuge fort
Und grabe tiefer und tiefer
Die Spur meines Wesens
Bis an das Ende des Triebes.
Was ich verbaute,
Richte Du grade,
Was ich versäumte,
Schöpfe Du nach!"

Faust selber sinkt, nachdem er seine
letzte Kraft dem Kinde eingehaucht, tot zu
Boden. Das Kind aber schreitet, ein
schöner nackter Jüngling, einen blühen-
den Zweig tragend, durch die Schnee-
nachtindie Stadthinein. Mephistopheles,
der, als Nachtwächter, dem Toten ins Ge-
ficht leuchtet, kann nur den entseelten
Körper auf seine Schultern laden — was
er sich dienstbar machen wollte, Fausts
„ewiger Wille", ist ihm entronnen und
waltet in der Welt in neuer Jugend,
Schönheit und Kraft.

Das ist, in großen Zügen, der Gehalt
der Busonischen Dichtung. Von ihrem
Reichtum, ihrem Tempo, ihrer umfassen-
den Weite kann diese kurze Uebersicht
kaum eine entfernte Vorstellung geben.
Es ist eine Fülle der Gesichte, die,
kometengleich, aus Unendlichkeiten her-
sausend, in ewiger Wandlung, ewigem
Wechsel an uns vorüberzieht. Nur
minutenlang schauen uns die Gestalten
an, offenbaren ihre Seele in flüchtigem
Spiel und tauchen wieder ins Dunkel
zurück. In diesem Spiel enthüllen sie ihr
tiefstes Wesen; im Flüchtigsten zeigen sie
uns ihr Jmmerwähreirdes, Ewiggültiges;
in einer Sekunde ist ihr ganzes Geheimnis
beschlossen. Gleich jenem Einsiedler, der
nur einem Vogellied zu lauschen wähnte



Bruno Goetz: Gedanken über Ferruccio Busonis „Doktor Faust". 437

und dem darüber hundert Jahre ent-
schwanden, glauben auch wir nur ein
Lied zu hören — und erleben alles Lebens
Leben.

So ergeht es uns mit jedem echten
Kunstwert,- denn alle Kunst sagt im tief-
sten Grunde Eins. Und doch hat jedes
Wert eine andere Gestalt, hat sein Per-
sönlichstes, sein eigenstes Geheimnis. Von
den großen Werken schließt ein jedes my-
stisch alle andern in sich ein — und ist doch

von ihnen unterschieden. Es ist der
Zauber des All-Eins, den wir im Spiegel
des Einmaligen gewahren, wenn wir uns
diesen Werken hingeben. Dieses Ein-
malige, Einzigartige, geheimnisvoll Per-
sönliche am Busonischen Wert ist, formal

gesehen, das scheinwerferartige Licht, in
dem alle Dinge und Gestalten überdeutlich
und doch vollkommen immateriell da-
stehen, ist die letzte künstlerische (nicht be-
griffliche) Abstraktion an der Grenze des
Wahrnehmbaren. Diese Grenze wird
aber nie überschritten, die Gestalt wird
nie zerrissen und ins Chaos geschleudert;
sie bleibt immer Gestalt, immer Form.

Mehr über dieses Meisterwerk Bu-
sonis wird sich erst sagen lassen, wenn die
Musik zu ihm vollendet sein wird. Es ist
schön, daß uns die Dichtung schon jetzt dar-
geboten wird, damit wir uns in sie ver-
tiefen und uns mit ihr vertraut machen
können, bevor wir an das Studium der
Musik gehen. Bruno Goctz, Zürich.

Die Sauerampfer.
Ein nicht ganz unwahrscheinliches Märchen von Albert Heinrich Trueb, Zürich.

Irgendwo und irgendwann geschah es.

Zwei Sauerampfer, — er und sie —,
deren Vorfahren seit undenklichen Zeiten
vor einem Schloßtor ihr kümmerliches
Staubleben gefristet hatten, waren reich
und vornehm geworden.

Vor drei Monaten nämlich hatten vor-
überziehende Soldaten hier einen toten
Kameraden gefunden und ihn gerade
unter die ewigdurstigen Wurzeln gebettet.
Ihre schwindsüchtigen Blätter schwollen
an zu saftigen Kakteenkissen, ihre Blüten
strotzten wie volle Ziegeneuter; ihre
Stengel wurden königskerzenhoch und
fingerdick.

Die übrigen Wiesenblumen begafften
diesen Reichtum neidisch und nannten ihn
boshaft — Kriegsgewinn. Aber nur,
wenn die Sauerampfer es nicht hören
konnten. Die erbberechtigten Verwandten
und die erblustigen Nachbarn hingegen
überboten sich an demutsvollen Gebär-
den, waren katzliebenswürdig mit dem
kinderlosen Ehepaar; denn sie hofften —
na, was auch die Menschen vom Ee-
wissensanstand ihrer Mitmenschen er-
warten.

Leider täuschten sie sich. -

Die adelig gewordenen Sauerampfer
waren knausriger als der geizigste Rappen-
spalter und hochnäsiger als der vollste
Buttertopf.

Die heikle Frage eines Kohlweißlings,
„ob ihnen eigentlich die proletarische Um-
gebung nicht zu gewöhnlich wäre," goß
frisches Oel in ihr Hochmutsfeuer. So-
gleich beschlossen sie, ihr äußeres Leben
standesgemäß einzurichten und auszu-
wandern.

In der nächsten Vollmondnacht zogen
sie ihre krummen Beine aus der Heimat-
lichen Erde, schüttelten sich wie nasse
Katzen und machten sich reisefertig. Ab-
schied zu nehmen von den einstigen Ihres-
gleichen fanden sie überflüssig. Um
wenigstens eine Erinnerung zurückzu-
lassen, traten sie im Vorübergehen ihrem
Erzfeinde, dem Löwenzahn, noch schnell
auf die Zehen und freuten sich kindisch
über seine unflätigen Verwünschungen.
Als er aber laut „Kriegsgewinnlerpack"
schrie, erschraken sie bis in die feinsten
Spitzen ihrer Staubfäden. Der Spaß
war verdorben.

In der festen Ueberzeugung, daß ihnen
jetzt alles nachsehen würde, stolperten sie

auf ebener Straße bei jedem Schritt, wie
verliebte Backfische, die einen jungen
Herrn sehen.

Sie kreischte dann jedesmal erschreckt:

„Ah!"
Und er schnarrte: „Hoppla, schon wie-

der ein Graben!"
Steifbeinig wackelten sie durchs offene


	Gedanken über Ferruccio Busonis "Doktor Faust"

