
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 23 (1919)

Artikel: Die Bildwerke des Basler Münsters als Illustration der mittelalterlichen
Weltanschauung [Schluss]

Autor: Escher, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-572289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-572289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


N. IV. : Karl Hännys Loos lioinc». 215

vom vasler Munster flbb. 7. Rankcnfries am Pf-
(1. Hälfte des

volle Mund, das ganze grenzenlose Weh
des dunkel umwallten Hauptes in einem
leben, erst dann mag man entscheiden,
wie nahe seinem Zweck der Künstler ge-
kommen ist. Vielleicht vernimmt man
dann auch das Seltsame und Unerklär-
liche, das; es nicht eigener Schmerz ist, was
dieses Antlitz ausdrückt, wie etwa das
Martergesicht in Guido Renis „Ecce
Homo", sondern unendliche Trauer. Nicht
der Qualschrei: „Vater, warum hast du
mich verlassen!" geht über diese Lippen,
sondern die hohe, trauervolle Klage:
„Weinet über euch und eure Kinder!"

Karl Hänny hat seinen Holzschnitt zum
Angebinde für unsere Konfirmanden be-
stimmt. Es ist ein schöner Gedanke, daß
dieses meisterliche Blatt an Stelle von

ergesims der Krhptja mit der Fabel vom kranke» Löwen
Jahrhunderts).

hundert seichten Geschmacklosigkeiten ins
Volk dringen soll; aber, ob das Konfir-
mationsgedenkblatt just das richtige Mit-
tel zur Verbreitung ist? Ob man jungen,
empfindsamen, aufgewühlten Herzen die
Gewalt dieses Leides aufbürden darf?
Ob man das Recht hat, ihnen als Geleiter
anf den neuen, fremden, sorghaften Weg
den Schmerzensmann mitzugeben? Der
Christus der Bergpredigt mit dem herrlich-
sten der Herrenworte auf den Lippen, der
Seligpreisung derer, die reinen Herzens
sind, der Menschensohn mit der göttlichen
Verheißung auf der leuchtenden Stirn —
daß der Künstler ihn uns bilden könnte,
unsern Kindern als Führer in diese Heu-
tige Welt der Trübsal und des Leids!

N. IV.

die Hjlöwerke öes Hasler Münsters als Illustration
öer mittelalterlichen Weltanschauung.

Mit einer Kunstbeilage und insgesamt siebzehn Textbildern nach photogr. Aufnahmen von Bernhard Wolf, Basel*).

(Schluß».

Unter den Heiligengestalten, welche
die Gruppe der religiösen Gegenstände
schließen, erscheinen einzelne Apostel,
an der Aposteltafel (11./12. Jahrhun-
dert), die nach Analogie der spätern
Apostelreliefs zu Halberstadt einst zu
Chorschranken gehört haben mag, sechs an
Zahl, als würdevolle, antikisierende Ge-
stalten, als disputierende Redner und Phi-
losophen, am Taufstein (1463) dagegen
als knorrige, biedere Erscheinungen aus
dem Alltagsleben, als Bürger und Hand-
werker. Und denselben Wandel der An-
schauungen erkennen wir auch beim Ver-

gleich der beiden Stifterpaare Heinrich
und Kunigunde: neben dem Haupt-
portal (um 1300) jugendliche Jdealgestal-
ten, wie sie die frühe Gotik bevorzugte
(s. Abb. 8), und speziell in der Figur der
Kaiserin ein Nachleben des feinen goti-
schen Schwungs in Körper und Eewan-
dung als Ausdruck tiefer Beseelung, ein
weich gestimmtes Innenleben. Am Eie-
bel dagegen steht zu beiden Seiten,
etwas unterhalb der Madonna, ein treu-

*) Vgl. dazu auch die zwei Kunstbeilagen und neun
Textabbildungen zum Basler Münster-Artikel von Jules
Coultn im Nov.-Seft des vorigen Jahrgangs (XXII
1S18, K27ff.). A. d, R.



216 Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

herziges, gutmütiges altes Paar aus dem
Bürgerstaud, das der handwerkliche Bild-
Hauer dem ihn umgebenden Leben nach-
gebildet hatte. Auch in den Propheten-
köpfen an der Kanzel (1486) drückt sich,

gegenüber den verklärten Gestalten der
Bogenläufe des Hauptportals, eine
schärfere Individualisierung aus. In
den ritterlichen Patronen der beiden
Münstertürme, Georg (Abb. 8) und
Martin, sind die beiden Haupttugen-
den des christlichen Ritters, Mut und
Mildtätigkeit verkörpert. Von den beiden
Mariengestalten, die einst die Fassade
schmückten, ist, wie gesagt, nur noch eine
erhalten, diejenige des Giebels, in der
gleichen bürgerlichen Auffassung wie das
Kaiserpaar. Wie schmerzlich muh uns
aber der Verlust der frühern Madonnen-
statue des Portals sein, wenn sie, ähnlich
wie diejenige zu Freiburg i. Br., die
ideale Auffassung des ausgehenden
13. Jahrhunderts vertrat. Denn in diesem
Falle war auch sie Zeugnis des ins Un-
gemessene gesteigerten Marienkultus und
vertrat auch sie gegenüber der hiera-
tischen unnahbaren Auffassung der roma-
nischen Zeit die menschlichere Vorstellung
der frühen Gotik, nach der Maria sich um
die Leiden und Freuden der Sterblichen
bekümmert und selbst in jugendlicher
Lieblichkeit erscheint, weil sie dem Gesetz
des Alterns enthoben ist und weil die
äuhere Schönheit nur die Ausstrahlung
der innern Schönheit, der absoluten Rein-
heit und Harmonie der Seele, bedeuten
soll. Wie die Mariendichtung die reinste
und zarteste Blüte mittelalterlicher Poesie
genannt wird, so dürsten auch die Ma-
rienbilder des 13. und 14. Jahrhunderts
das Ziel der Gotik, die idealisierte
Menschlichkeit, am reinsten zum Ausdruck
bringen.

Aber auch der Allegorie bediente sich

die mittelalterliche Kunst, als Illustration
der reichlich mit Allegorien durchsetzten
religiösen Gelehrsamkeit. Das Glücks-
rad am nördlichen Querflügel (Abb. 9)
symbolisiert durch Figuren und Inschriften
die Wandelbarkeit des Glücks, und zwar
die Geschicke der Könige wie den Kreis-
lauf des irdischen Daseins überhaupt.
Die Vorstellung, dah das Leben ein rol-
lendes Rad sei, enthalten schon der Ja-

cobusbrief und später die „Tröstungen"
des Boëthius.

Die Monatsbilder sind im Basler
Münster nur in einem späten und dazu
noch unvollständigen Zyklus erhalten:
nämlich an einzelnen Miserikordien der
Chorstühle (Mitte des 15. Jahrhunderts).
Angesichts der späten Entstehungszeit und
der rein dekorativen und genrehaften Um-
gebung, in der sich diese Monatsbilder
(vgl. Abb. 19) befinden, kann ein reli-
giöser Sinn füglich bezweifelt werden.
Entscheidend ist aber nicht, ob sie in
diesem speziellen Fall religiös gemeint
sind, sondern größere Wichtigkeit bean-
sprucht der Nachweis, dah das Thema
überhaupt in den Kreis christlicher Dog-
matik und damit auch unter die religiös
lehrhaften Gegenstände gehört. Als Erb-
teil des späten Altertums gingen sie,

gleich wie die Planetenbilder, vollstän-
dig in die mittelalterliche Kunst ein.
Betrachtet man sie nicht für sich, sondern
in dem Zusammenhang, für und in dem
sie geschaffen wurden, nämlich als De-
koration von Portalen, Kapitellen, Glas-
gemälden, Mosaikfußböden, aber auch als
Einleitung zu Psalterien und Stunden-
büchern, so sind sie ohne weiteres als
kirchliche Kunst legitimiert, mögen auch
die Künstler im Laufe der Zeit das
Eenrehafte noch so sehr betont, mögen sie
es schließlich sogar zum Bildinhalt erhoben
Haben. Ihr religiöser Sinn ist aber der,
daß der Mensch die göttliche Gnade da-
durch verdienen soll, daß er selbst an seiner
Erlösung mitarbeitet, und dieses geschieht,
wie Vincenz von Beauvais in seinem
Lxooàm clookrinalo sagt, mittelst der
Wissenschaft, die jede Art von Arbeit in
sich begreift. Die tägliche Arbeit hebt
uns, wie derselbe Schriftsteller bemerkt,
über die Schwierigkeiten des Lebens hin-
aus, die der Sündenfall verursacht hat,
und die Wissenschaft befreit uns von der
Unwissenheit, die seit dem Sündenfall auf
uns lastet. Wie die sieben freien Künste
und die Kardinaltugenden, so dienen auch
die Monatsbeschästigungen als nützliche
Verrichtungen innerhalb des von Gott
eingesetzten Kreislaufs des Jahres als
Mittel, der göttlichen Gnade wieder teil-
haft zu werden.

Der einzige profane Zyklus ist die



°Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters, 217

vom öasler Münster slbb. S. Teil der Fassade mit
hl, Georg (nach 1S74, erneuert 188S) am Georgstur

gestiftet) im nördlich

an einem Fries der Krypta ausgehauene
Fabel vom Fuchs und vom kranken
Löwen ss. Abb. 7), eine äsopische Zutat
zu der Gruppe von Erzählungen, die im
Mittelalter den Reineke Fuchs bildeten
und selbst wieder in der alten volkstüm-
lichen Tiersage und dem in graue Vor-

n Statuen von Heinrich und Kunigunde, mit dem
und mit dem Eingang zur Münchenkapelle (vor 1Z32
äußeren Seitenschiff.

zeit zurückreichenden überall verbreiteten
Tiermärchen wurzeln. Im Lauf der Zeit
wandelten sich die Tierein Stellvertreter
menschlicher Wesen um, und dies führte zu
der so sehr verbreiteten Satire und Alle-
gorie. Aus dieser Entwicklung heraus ist

z. V. die „Lobasis oaxkivi" sll). Jahrh.)



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

vom Sasler Münster flbb. Glücksrad (12,/lg, Zh>,
1885 teilweise erneuert) am nördlichen Querflügel über der

Galluspforte.

zu verstehen, deren Rahmenerzählung mit
der Flucht des Kalbes aus dem Stall
den aus dem Kloster entflohenen Mönch
symbolisiert, während die Jnnenerzäh-
lung mit der Heilung des tranken Königs
Löwe den Wolf als den scheinheiligen
Geistlichen hinstellt (Matthäus VI115).
Ebenso vereinigte der um 1150 von Ma-
gister Nivardus in Gent gedichtete Vssu-
Zrinus geistliche gelehrte Dichtung mit
volkstümlicher Tradition. Bei der Dar-
stellung im Basler Münster ist nun an-
gesichts der rein dekorativen Umgebung
des Reliefs wohl weder an allegorische
noch satirische Absicht, sondern nur an

reine Freude am unterhaltenden
Gegenstand zu denken.

Die schwierige und nicht immer
mögliche Entscheidung der Frage,
ob eine Darstellung lehrhaft und
symbolisch oder dekorativ gemeint
sei, leitet überhaupt zu der großen
Gruppe der Tiere, Fabelwesen und
Genredarstellungen über, die seit
dem 12. bis ins 15. Jahrhundert
hinein in Stein und Holz am Basler
Münster ausgeführt wurden, und
all jene vielen Ungeheuer, aber auch

natürlichen Gebilde, die herrlichen
Jagden, die Darstellungen der Wein-
bereitung, den Hornbläser u. a. m.
umfassen und frühern „symbolisti-
schen" Erklärern Anlaß zu so kühnen
Kombinationen boten. Wilde orien-
talische oder nordische Phantasie
mag sie einst in grauer Vorzeit
erfunden haben; die spezifisch ger-

manische Tierornamentik legiti-
mierte sie auch ihrerseits als inhalt-
lich bedeutungslose, ausschließlich
schmückende Werke. Ausländische
Eewandstoffe, die im Mittelalter in
so großer Menge nach Europa ein-
geführt wurden, gaben erneute An-
regung, die großen Flächen der ro-
manischen Kirchen, aber auch die
Friese, Kapitelle u. s. f. stoffartig
mit geometrischen Tier- und Pflan-
zenmustern zu verzieren. Die Gotik
verstärkte, wie die lustigen Masken
am Helmansatz des Eeorgsturmes
zeigen*), die individuellen Züge
und kombinierte sie mit naturali-
stischem Blattwerk. Aber wecken all

jene phantastischen Wesen,der Kentaur, die
Sirene, dann all die wunderlichen Ge-
bilde an den Konsolen des Bogenfrieses,
der den Chor umzieht, und jene Welt von
Fabelwesen, welche die Chorstühle belebt,
nicht doch Erinnerungen an den ,,Physio-
logus" und seine zahlreichen spätern Be-
arbeitungen, die in allen Sprachen ver-
faßten und weitverbreiteten Vestiarien?
Der Physiologus, etwa im 2. Jahr-
hundert nach Christus in Alerandrien ent-
standen, ist eine symbolische Natur-
geschichte unter besonderer Berücksichti-
gung der Tierwelt. Mit ihren wirklichen

»! Vgl. „Die Schweiz" XXIIISI8, K28 Abb. 2.



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters. 219

Vormundschaft der Kirche schaffen?
Ein Gang durch den ja leider nur
noch in Kopie erhaltenen Kreuz-
gang des Großmünsters in Zürich
dürste den Beschauer eines andern
belehren. Heute sucht man den
Kunstwerken, gleichviel welchen In-
Halts, einen künstlerisch persönlichen,
individuell psychologischen Wert ab-
zugewinnen. Solche Fabelwesen
gehören nun einmalzum Phantasie-
bedürfnis des Volkes, und wie sich

die Kirche stets dem alten Volks-
bewußtsein bis zu einem gewissen
Grade anzupassen wußte, so dul-
dete sie auch all die Ungeheuerlich-
keiten, in denen sich der Künstler-
Humor so herrlich austoben oder die
ornamentale Fähigkeit, das benei-
denswerte Erbe altgermanischer

^ Kunst und der feine Naturalismus
- " der Gotik sich so reich und prächtig

entfalten konnte. Gerade dieses
vom vasler Münster flbb. IS. Grasmtih-Ndcr Mann (Monats- ^Galten der künktleriickenbild des Juni). Sog. Mlserikordie (Konsole an der Unter- Ueie «wallen oer imyneiywea
seite des aufklappbaren Chorstuhlsitzes), spätgotische Holzschnitzerei PI)(ìNî(ì^le UNl) die Areude QN l)r-

(Mitte des IS. Jh.'s). namentlllen und gegenständlichen
und erfundenen Wesen stellte sie Tier- Problemen war es, was Bernhard von
eigenschaften dar, die weitläufig in christ- Clairvaur so tiefes Aergernis bereitete,
lich-moralischem Sinne gedeutet wurden. Aber wer vermochte jene Freude am
Diese Literaturgattung entsprach
wie kaum eine andere den gelehrten
Tendenzen des Mittelalters, die
Dinge der Erscheinungswelt mit der
Erlösungslehre in Verbindung zu
setzen und das Diesseitige ins Jen-
festige zu projizieren. Gewiß duldete
die Kirche jene Ungeheuer gelegent-
lich als Symbole des Bösen; aber
es hat sich doch als verlorene Liebes-
mühe erwiesen, ihnen allen einen
symbolischen Sinn unterzulegen.
Wie hätte sonst Bernhard von
Clairvaur, bei dem man doch eine
umfassende Kenntnis des Wissens
seiner Zeit voraussetzen darf, einer
Zeit, in der auch Herrad von Lands-
berg ihre christliche Enzyklopädie
schrieb, derartige Skulpturen als
unverständlichen, die Andacht stören-
den Unsinn abtun können? Waren
die Künstler des Mittelalters wirk-
lich nur Illustratoren der Lehre und
aller allegorischen Spitzfindigkeiten?
Dursten sie gar nichts ohne die

vom vasler Münster ybb. II. Kopf mit PHautastisch-m Aufputz.
C h o r st u H l - M i s c r i k o r d > e.



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

vom Sasler Münster Mb. 12. Drôlerie mit Glocken. Spätgot.
Holzschnitzerei (Mitte des IS. Zh.'ê) mn Chorgestühl.

Wilden und Abstrusen ZU unterbinden,
wo sie doch in den Heldensagen, dem
Alexander- und Herzog Ernst-Epos im-
mer neue Nahrung fand? Das Bedürfnis
Humor liegt dem Menschen eingeboren,
und wenn irgendeine Literaturgattung,
sei es Epos oder Drama, komische Züge
enthielt, so sorgten die wandernden
Schauspieler, die Histrionen oder die
stellenlosen vagierenden Kleriker und Eo-
liarden für Verstärkung und tunlichste
Uebertreibung dieser Züge; denn nur so

waren sie der Gunst des Volkes sicher.
Und wie sollten sich die Künstler die Freude
am Derbkomischen versagen, wo es sich

sogar im geistlichen Schauspiel und im
Tanz in den Kirchen auslebte? Im
Basler Münster sind die Chorstühle mit
den Skulpturen der Rücklehnen, Knäufe
und Miserikordien (vgl. Abb. 10—15*) die
vornehmsten Träger des Humors, und

*) Vgl. dazu auch die Chorstuhl-Miserikordie und die
Drôlcrien, die wir im letzten Jahrg. S. <Z34f. Abb. 8 f.
reproduziert haben. A. d. R.

zwar zum Teil mit ausgesprochen
satirischer Absicht, wie die groteske
Darstellung der Judensau beweist.
Derartige Derbheiten befremden
uns nicht, wenn wir uns daran er-
innern, wie in Frankreich und Flan-
dern die Chorstühle, noch früher als
in unsern Gegenden, die Spötter
über menschliche Schwächen machten
und somit das moralisierende Werk
unter Umständen gründlicher und
rascher besorgten als der Prediger,
wenn dieser nicht selber zu den
scharfen Waffen des Spottes griff.
Wie aber erklärt es sich, daß selbst

der geistliche Stand so derb verspot-
tet werden durfte? Warum verbot
die Kirche nicht, Mönche, Nonnen
und Bischöfe mit Tierleibern, tan-
zend, musizierend, zechend und Al-
lotria treibend darzustellen, und
dazu noch an Chorstühlen, in denen
sich die Geistlichen zum Gottesdienst
versammelten? Es wäre vollständig
irrig, aus dieser Verspottung auf
Mangel an Religiosität zu schlie-

ßen; es wäre aber auch ebenso

falsch, diese Toleranz der Kirche
als Anzeichen von Verfall und
Verweltlichung auszulegen. Die

Kirche, die wohl wußte, daß ihre Diener
sündigten, ließ der öffentlichen Meinung
in Spiel und Kunst ein Ventil offen, ja sie

schützte sich, nach der überzeugenden Dar-
legung von Franz Taver Kraus, als In-
stitution, indem sie selbst die öffentliche
Meinung gegen ihre fehlenden Glieder
aufrief. Durfte sich doch das Volk bei den
Narrenfesten der Kleriker über den Um-
stürz der hierarchischen Ordnung freuen.
An einem der Weihnachtstage gab es

geistlichen Mummenschanz mit Schmaus
und Umzügen, ja sogar der Gottesdienst
selbst blieb von diesen Saturnalien nicht
verschont. Die Chorknaben waren an
diesem Tage außer Rand und Band und
wählten aus ihrer Mitte den „Narren-
bischof", der Mützen mit langen Ohren
verteilte und mit seiner „Klerikerschar"
die wirklichen Domherren öffentlich ver-
spotten durfte.

Noch erübrigt uns die einstellende Be-
trachtung der figürlichen Grabmäler,
die bis tief ins 15. Jahrhundert hinein



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

einen merkwürdigen Zwiespalt auf-
weisen, indem die Liegefigur einer-
seits als aufgebahrter Leichnam nnt
Kissen und gefalteten oder gekreuz-
ten Händen svgl. Abb. 16f.), ander-
seits aber wieder mit offenen Au-
gen, also lebend erscheint. Und mehr
noch. Die Erabfiguren des 13. Jahr-
Hunderts stellen sich uns als jugend-
liche Idealfiguren vor: darin äuszert
sich die schon von Augustin vertre-
tene Auffassung, daß die Toten im
Alter Christi, also 33jährig, auf-
erstehen werden. Zum vollen Ver-
ständnis des mittelalterlichen Grab-
gedankens bedürfen wir aber noch
eines ergänzenden Hinweises auf
die die Liegefigur gelegentlich um-
rahmende Architektur mit Heiligen,
Weihrauchspendenden Engeln, mit
der Madonna, Abrahams Schoß
oder Michael als Seelengeleiter.
Das heißt also: der mittelalterliche
Künstler wollte nicht das Abbild
des Todes, sondern des ewigen Le-
bens vorführen. Die Hoffnung, der
Tote möge von den Engeln im
Paradies empfangen werden, hat,
dem Weltgericht vorgreifend, Ee-
staltung gewonnen, und wir sehen
den Bestatteten schon im Genuß
des ewigen Lebens. Die Tiere, die ur-
sprünglich symbolisch das überwundene
Böse darstellten, erfüllen seit der gotischen
Zeit mehr und mehr nur den schmücken-
den Zweck, die Fußsohlen der Liegefiguren
zu verdecken. Erst seit Ende des 13. Jahr-
Hunderts treten in der fortgeschrittenen
französischen Erabmalkunst die Porträte
auf, im Lauf des 14. die Leichname; der
Realismus wandelt sich sogar bis zur
Darstellung des nackten verfallenden Ka-
davers, im 13. Jahrhundert, den schließlich
das Skelett ersetzt.

Das Irdische ist nur Abbild des Jen-
seits. Alles, was hienieden geschieht, ist
nur Gleichnis und Symbol des Ewigen.
Die mittelalterliche Kunst, hauptsächlich
diejenige des Nordens, will nichts an-
deres als kirchliche Vorstellungen wieder-
geben; alles sinnliche Erlebnis wird sofort
in übersinnliche Vorstellung umgesetzt.
Der individuelle Mensch war nichts; er
galt nur als Träger der Sünde und als

vom
und

Vasler Münster ftbb. 1Z. Drôlerie mit Weihkesscl
Weih Wedel. Spätgot. Holzschnitzerei (Mitte des Z5. Jh.'s)

am Chorgestühl.

Objekt des Erlösungswerkes. Das sprach
der Erlösungszyklus im Chor aus. Die Na-
tur in ihrem Umkreis war die Schöpfer-
tat Gottes und zugleich auch das Bilder-
buch zu den Heilswahrheiten der Offen-
barung; nur sie lieferten den Schlüssel

zur Naturerkenntnis; es gab keine Natur-
kenntnis um ihrer selbst willen, sondern
nur eine Zweckbeziehung auf Weltschö-
pfung und Erlösung und Eottesreich.
Alles Wissen von der Natur war wertlos,
wenn sich das Studium nicht auf das
ewige Seelenheil bezog: Gott war außer-
halb der Natur, und darum lagen alle
Zwecke der Naturerkenntnis außer dieser
selbst. Anfang und Endzweck der Dinge
liegen nur in Gott, als ihrem Schöpfer.
Die Natur darf den Menschen nicht in
sich gefangen nehmen, sondern sie soll ihn
zu seinem Schöpfer leiten. Durch die
Betrachtung der sichtbaren Welt unter
dem Gesichtspunkt des Ewigen und Jen-
seitigen soll der Mensch zur Erkenntnis



222 Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

Gottes gelangen. Aus der jenseitigen Drama anderes dar als Heilsgeschichte,
Zweckbestimmung der Naturwesen rührte Ende der Welt, Erlösung oder Ver-
deren Deutung auf eine freundliche oder dammnis?
feindliche Beziehung des Menschen zu Der Erlösungszyklus im Münsterchor
Gott her, diese Symbolik der Natur schien erzählt, wie die Sünde in die Welt kam
dem Mittelalter der objektive Zweck der- und wie der Mensch mit sich und Gott zer-
selben zu sein; je komplizierter diese fiel und wie seine sittliche Eristenz ge-
Symbolik lauteie, umso besser glaubte fährdet war. Durch den Opfertod ist ihm
man die Natur zu kennen. Die Welt als die Möglichkeit, die ewige Seligkeit zu
Schauplatz des Erlösungsdramas lag im erlangen, gegeben; allein er kann auch der
Mittelpunkt des Weltalls; die Erlösung Verdammnis anheimfallen. Darum ist
des Menschengeschlechts bildete demgemäß die Wiedervereinigung mit Gott seine erste
den gesamten Inhalt der menschlichen und höchste Aufgabe. Stets soll er das
Geschichte, denn das christliche Bewußt- Ende der Welt und das furchtbare Gericht
sein erschöpfte sich in der Heilsgeschichte, vor Augen haben; selbst in Zeiten, in
Die antike Geschichte hat nur vorbildliche denen die Furcht vor dem nahen Welt-
Bedeutung für die christliche Heils- Untergang im Schwinden begriffen war,
geschichte; wie gewaltsam wurde das Alte sah der Gläubige an und in den Kirchen
Testament in Parallele zum Neuen ge- das Jüngste Gericht. In diesem bestän-
setzt! Alles, was geschehen war, erschien digen harten Kampf mit dem Bösen sehnt
nur Wissens-und mitteilenswert, wenn es sich der Mensch nach Ruhe, nach der
als Beispiel für die Heilslehre gelten Sicherheit der Unterwerfung; er will die
konnte. Das christliche Epos war trans- Verantwortung einer Autorität über-
zendental gerichtet; die feinste Blüte reli- tragen. Und diese Autorität ist die
giöser Lyrik, die Mariendichtung, stand Kirche, die sichtbare, feste Ordnung, die
im Brennpunkt der Metaphysik und as- Hüterin der Glaubenswahrheiten, ein
ketischen Tugendlehre, und was stellte das Kreis, der die Religion und das christliche

Leben in sich faßt, sich mit Religion
und christlichem Leben identifiziert.
Die Kirche reicht dem Gläubigen die
Enadenmittel; sie mahnt ihn durch
Beispiele der Heiligen zur Tugend,
sie nimmt die Toten, die der Auf-
erstehung und ewigen Seligkeit ent-
gegenharren, in ihre geheiligten
Räume, sie vermittelt in Wort und
Bild die ganze weitverzweigte und
doch einheitlich zusammengefaßte

Glaubenslehre. Gottesdienst,
Hinweis auf das Ewige und
Jenseitige ist der eine Zweck
mittelalterlicher Kunst. Das Mittel-
alterliche Kunstwerk religiösen In-
Halts gewinnt erst seinen vollen
Sinn und seine wahre Bedeutung
durch seine Stellung in einem grö-
ßern Bildsystem, in seiner organi-
schen Verbindung mit Architektur
und Gerät. Es gibt im Mittelalter
noch keine Isolierung des Kunst-
werks im modernen Sinne; die
mittelalterliche Kunst steht unter
dem Gesetze der Subordination; sie

ist, soweit kirchlich, Umsetzung des



iKonrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters

kirchlichen Eedankensystems in ein
dekoratives Bildsystem.

Ueber die Bedeutung der Fabel-
roesen wie der antiken Stoffe in
kirchlichem Rahinen wird man sich

schwerlich je endgültig entscheiden
können, da viele der genannten
Motive in einer Handschrift pro-
fanen Inhalts oder an einem Pro-
fanbau, in rein dekorativer Um-
gebung, ausschließlich aus Unter-
haltungs- und Schmuckbedürfnis
entstanden sind, und es wäre daher
töricht, ihnen symbolischen Sinn
unterschieben zu wollen. Aber min-
bestens ebenso falsch wäre es, diese
Motive aus ihrem Zusammenhang,
für den sie geschaffen wurden, her-
auslösen und nach vorgefaßter Mei-
nung deuten zu wollen. Ein kirch-
liches Bauwerk erfüllt einen andern
Zweck als ein profanes, indem es

in erster Linie dem Glauben und
seiner Verbreitung und Stärkung
dient,- deshalb ist sein Schmuck in
erster Linie unter diesem Gesichts-
punkt zu betrachten. Aber als vor-
nehmstes Bauwerk der mittelalter-
lichen Stadt bildet eine Kirche auch
den besten Schauplatz für das phan-
tasiebegabte Schmuckbedürfnis und
spiegelt somit auch das unbefangene, ans-
gelassene Volksbewußtsein wieder, so gut
sie gestattete, daß in ihren geheiligten
Räumen getanzt wurde.

Mit seinem reichen plastischen und
malerischen Schmuck weiß das Basler
Münster auch heute noch, in der Zeit des

unbedingten künstlerischen Subjektivis-
mus, anzuregen. Es weiß aber auch un-
serer Gegenwart, in der unter furchtbaren
Wehen eine neue Welt im Werden ist, und
einer Zeit, die vor vielen Weltanschau-
ungen keine Weltanschauung besitzt, eine
längst vergangene Epoche der Geschichte
anschaulich vorzuführen, eine Epoche, in
der die Menschen mit einer nach unsern
Begriffen engen, aber mit beneidens-
werter Sorgfalt ausgebauten Heilslehre,
mit freien Sitten und derbem Witz glück-
lich waren. Es mag manchem bei den
Stürmen unserer Tage bange werden; es

mag aber auch sein, daß ihm die weihe-
vollen Hallen des Basler Münsters mit

vom öasler Münster Abb. IS. Vogel als Knauf zu einer der
Chorstuhlwangen, spätgot. Holzschnitzerei (Mitte des IS. Jh.'s).

ihren tiefernsten, stillbeglückten und wild
ausgelassenen Gestalten als Ausdruck
eines Zeitalters, das Gegensätze zu. ver-
einigen wußte, auf Stunden oder Tage
die Ruhe und das Gleichgewicht der Seele
wieder zu geben imstande sind.

Literatur. (K. Stehlin und R. Wacker-
nagel, Baugeschichte des Basler Münsters. Ba-
sel, 1896).—Zur Einführung vgl. K. Escher, Ka-
talog der Basler Münsterphotographien, Basel
1918 (mit der einschlägigen Spezialliteratur
S. 4) — I. Coulin, Zu den Basler Münster-
Photographien. „Die Schweiz" XXII (1918)
Nr-11. — F. X. Kraus, Geschichte der christ-
lichen Kunst II 1. Freiburg 1897, S. 263 ff.
— K. Nâls, I7art religieux à XIID sièvle en
Dranoe. Daris 1898. — B. ìllâls, I/ort religieux
cks lo kin cku rnozcsn-âgs sn ltroncs. Doris
1908. — Älaetsrlinest. In: genre satirigus
àns la peinture klawancks, Bruxelles 1907. —
H. Bergner, Handbuch der kirchlichen Kunst-
altertünier Deutschlands. Leipzig 1996. — A.
Goldschmidt, DerAlbanipsalter in Hildesheim.
Berlin 1896, S. 79 f. — G. Vitztum, Die Male-
rei und Plastik des Mittelalters in F. Burger,
Handbuch der Kunst-Wissenschaft. — A. Ebert,
Allgemeine Geschichte der Literatur des Mit-



Konrad Escher: Die Bildwerke des Basler Münsters.

vom vasler Münster stbb. Ib. Tischgrab, wohl dcS

Bischofs Johann von Fleckenstein (-j- 1436).

kelalters III. 1887. — W. Ereizenach, Geschichte
des neueren Drarnas 1. Halle 1893. — A. Biese,
Deutsche Literaturgeschichte I. 9. Aufl. Mün-
chen 1917. — E. Meyer, Geistliches Schauspiel
und Kirchliche Kunst. Vierteljahrschrift für
Literatur und Kultur der Renaissance 1. —

Voretzsch, Einführung in das Studium der
altfranzösischen Literatur. Halle 1913. — v. Ei-
cken, Geschichte und System der mittelalterli-
chen Weltanschauung. Stratzburg 1887.— Vgl.
Rezension von K. Müller, Archiv für Geschichte
der Philosophie IV. S. 321 und Hertling, Hist.
Jahrb. d. Eörresgesellschaft X 1889, 128 ff.—
W. Windelband, Die Geschichte der neueren
Philosophie I. Leipzig 1899. — R. Eucken, Die
Lebensanschauungen der grasten Denker. 12.
Aufl. Leipzig 1918. — M. Dvorak, Idealismus
und Naturalismus in der got. Skulptur und
Malerei. München 1918.

Dr. Konrad Escher, Zürich,

m ciz in

Neue Schweizer Prosa I.

Als die historische Erzählung von Esther
Odermatt „Die Seppe" erschienen war, ein
voll ausgereiftes Werk, da war ich der Ueber-

zeugung, dast wir von der Verfasserin noch

manches Gute zu erwarten hätten. Schon dort
fehlte es nicht an feinen psychologischen Be-
obachtungen, war die Handlung geschickt aufge-
baut und erfreute einen die wohlgepflegte herb-
kräftige Sprache, womit alles vorgetragen ist.

Nun liegt die Novelle „Die gelbe Kette"
in einem allerliebst gedruckten und ausgestatte-
ten Bändchen*) vor, und — sagen wir's gerade
heraus — sie ist ein Meisterstück; Form und Ee-
halt klingen darin harmonisch zur künstle-
rischen Einheit zusammen, die Luft, die uns
daraus entgegenweht, ist durch und durch
poetisch, die Sprache edel und kräftig zu-
gleich und frei von allen Mätzchen, die dem Leser
so oft persönliche Eigenart, die nicht da ist, vor-
täuschen sollen, und alles darin macht in so

hohem Mäste den Eindruck des Erlebnisses, ist so

naturecht gestaltet, ohne auch nur einen Augen-
blick triviale Alltäglichkeit zu atmen, wie alltüg-
lich das Erlebnis an sich auch sein mag, dast nur
starke dichterische Begabung, jenes divina-
torische Einfühlen in die Seele des Menschen,
das den Dichter vom klnterhaltungsschriftsteller
scheidet, diese prachtvolle, in sich gerundete
Erzählung schaffen konnte. Liebevolles Ein-
gehen in die Not der zum blühenden Leben er-
wachenden Jugend, tiefes Verstehen der Kämpfe
in der Seele des Jünglings drücken dem schö-

nen Werkchen den besondern Stempel auf, und
keiner, der innerlich Erlebtes aus der Zeit, da er

an der Grenze der Kindheit sehnsüchtig nach dem
Lande der Verheißung hinüberblickte, noch

nicht vergessen hat, wird der Erzählerin die

Anerkennung versagen, dast sie hier mit erstaun-
lichem Feingefühl dargestellt hat, was leider
so manche Mutter einfach nicht begreifen kann
und will. Die äußere Handlung ist überaus ein-
fach: Paul, der Sohn eines Fabrikanten, macht

*) Zürich, Rascher öc Co., 1919.


	Die Bildwerke des Basler Münsters als Illustration der mittelalterlichen Weltanschauung [Schluss]

