
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 22 (1918)

Artikel: Volk und Kultur [Schluss]

Autor: Oehler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-572183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-572183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Hesse: Der schwere Weg. 6S

à brennendes Fieber. Es drohte, es

kam, es rvar da.
Es schwang sich der Vogel jäh vom

Ast, warf sich stürzend in den Welt-
räum.

Es tat mein Führer einen Sprung
und Sturz ins Blaue, fiel in den zucken-

den Himmel, flog davon.

Jetzt war die Welle des Schicksals

auf der Höhe, jetzt ritz sie mein Herz da-

von, jetzt brach sie lautlos auseinander.
Und ich fiel schon, ich stürzte, sprang,

ich flog? in kalte Luftwirbel geschnürt,
schotz ich selig und vor Qual der Wonne
zuckend durchs Unendliche hinabwärts,
an die Brust der Mutter.

Volk unà Kultur.
Von der Form der Zukunft.

(Schluß,.
Nachdruck verboten.

Die schlechteste Form war der Ma-
terialismus dadurch, datz er den Wil-
len zum Schassen schwächte und ver-
führte, anstatt ihn anzuspornen und
zu führen. Eine Lehre, nach welcher
der Mensch weder eine Aufgabe hat,
noch eine haben kann, sondern sein Le-
ben ein Klotzes Zuschauen ist dabei, wie
die Natur (man sagte auch „die blinde
Notwendigkeit" oder „das eherne Na-
turgesetz") in einem selbst und in ande-
ren abläuft, ist eine schlechte Anleitung
zur Erfüllung seiner Aufgabe. Wie sehr
der Materialismus in sich selbst wider-
sprechend war, geht daraus hervor, datz

diejenigen, die ihn vertraten und för-
derten, dadurch, datz sie das taten, in
Wirklichkeit eine Aufgabe erfüllten und
dabei doch lehrten, es gebe keine Auf-
gaben. Wer für die „Wahrheit" kämpft,
mützte vor allem selbst auch wahr sein
und nicht etwas tun (eine Aufgabe er-
füllen), wovon er das Gegenteil lehrt
(es gebe keine Aufgaben). Diese un-
wahrhaftige Zwiespältigkeit ist das we-
sentliche Merkmal alles Materialismus.
In ihr kommt die Unselbständigkeit, in
der die den Materialismus hervorbrin-
genden Generationen noch immer ver-
harren, zum Ausdruck. Wer selbständig
und selbstbewußt ist, kann sich einge-
stehen, datz etwas, was einmal notwen-
dig war (das Zerstören aller und jeder

Form), jetzt längst eine überwundene
Sache ist. Nur der, dem diese Selbstän-
digkeitnoch fehlt, kann die Notwendigkeit
des Formschaffens nicht zugeben. Jeder
mutz einmal in seinem Leben die Welt
in Stücke gehauen haben; aber er mutz

auch die Kraft haben, sich seine neue
Welt wieder aufzubauen. Es ist ein

Mangel an Kraft, deswegen, weil ein-
mal verneint werden mutzte, nicht mehr
aufbauen zu wollen. Alle Verneinung
ist ja nur eine Vorbereitung zur
wirklichen, selbstgeschaffenen Bejahung.
Der Materialismus hatte infolge sei-

ner Betrachtung der Natur als eines

Daseins letzter, unzusammenhangen-
der Einheiten (Atome) auch im leben-
den Wesen nichts anderes zu sehen ver-
möcht als eine zufällige Anhäufung von
Atomen, dessen Handeln ein Gestoßen-

werden und dessen einziges Bestreben

Beharrung (Erhaltung des augenblick-

lichen Zustandes) und Ausnützung aller
anderen ist. Nach ihm hätte es keine

lebenden Wesen, d. h. willensbegabte
Persönlichkeiten gegeben.

Im gleichen Sinne ist auch das Volk

vom Materialismus entpersönlichtwor-
den. Auch ein Volk wäre nach ihm
nicht ein willensbegabtes, schöpferisch

schaffendes Wesen, sondern eine bloße

Anhäufung von Atomen. Die Ge-

schichte der Menschheit wäre nach ihm



66 Hans Oehler: Volk und Kultur.

nicht eine Geschichte von Völkern, son-
dern die Geschichte einer ungeglieder-
ten Masse. Wie der Mensch in seiner
persönlichen Daseinsform nicht das
Werk seines eigenen Willens, sondern
die Wirkung des allseitigen Gestoßen-
werdens sein sollte, so auch das Volk in
der Eigenart seiner Daseinsform nicht
die Tat seines eigensten Willens, son-

dern das bloße Produkt seiner Um-
gebung. Wie ein Volk sein Leben führt
— in was für Formen — sollte nicht
durch seinen Charakter bedingt sein,

sondern durch die Zufälligkeiten des

Wohnortes und der geschichtlichen Ver-
Hältnisse. Daraus, daß auch ein Volk
lebt, d. h. sich entwickelt, und es, den

Entwicklungsstufen entsprechend, neue
Formen schaffen muß (also seine For-
men nicht unbedingt sind), schloß der
Materialismus, daß die Formen über-
Haupt nur ein Erzeugnis der Gewöhn-
heit, d. i. eben der Umgebung und
der Verhältnisse, und nicht eines freien
Willens seien. Wenn dem so wäre,
dann bestände in der Tat kein innerer
Zusammenhang zwischen der natür-
lichen Anlage (dem Charakter) eines

Volkes, wie sie sich in seinem Willen
äußert, und seinen Formen, d. h. seiner
Kultur. Denn was einem von außen
angewöhnt und durch die Verhältnisse
aufgezwungen wird, von dem kann
man nicht sagen, daß es innerlich mit
dem eigenen Wesen zusammenhange.
Daraus, daß es weder dauernde noch

unbedingte Formen gibt, schloß der
Materialismus ferner, daß es über-
Haupt nichts Dauerndes und Unbe-

dingtes gebe. Es lag ja in seiner Ab-
ficht, alles Unbedingte auf Bedingtes
zurückzuführen,- denn bedingt ist, was
erkannt worden ist; erkennen heißt
nichts anderes als bedingen; wenn
man daher das Unbedingte auf Be-

dingtes zurückführen könnte, dann
wäre es erkannt. Darum versuchte
der Materialismus, das Unbedingte
(nicht erkennbare Irrationale) in den
lebenden Wesen zu leugnen, indem
er es aus Bedingungen (aus den er-
kennbaren Einwirkungen der Umge-
bung und der Verhältnisse) entstanden
sein ließ. Die unbedingte (und darum
unerkennbare) Naturanlage eines Vol-
kes meinte er als Erzeugnis der Ee-
wohnheit erkennen zu können. Das
Unbedingte wollte er aus den Bedin-

gungen hervorgegangen sein lassen. Der
Zusammenhang zwischen Volk und
Kultur war für ihn nicht der, daß die

Kultur vom Volk hervorgebracht wird,
also von dessen Charakter und Lebens-
alter bedingt ist, sondern der, daß die

„Kultur", worunter er eine Ansamm-
lung von Einwirkungen der Umgebung
und geschichtlichen Verhältnisse ver-
stand, den Charakter und das Lebens-
alter des Volkes hervorbringe. Und
der Wille eines Volkes war ihm nicht
das, aus dem alle Zukunft wird,sondern
wie jedes Atom in seiner Bewegung
(in seinem Handeln) nur das Erzeug-
nis des von außen Eestoßenwerdens
und seinem Bestreben nach Beharrung
(Erhaltung des jeweiligen Zustandes
— Selbsterhaltung) sein sollte, so das

Volk der Beschaffenheit seines Willens
nach nur das zufällige Erzeugnis der

Verhältnisse (seiner Geschichte) und
seinem Zukunftswillen nach nur Er-
haltenwollen des geschichtlich Gewor-
denen (Selbsterhaltung). Darum hat
der Materialismus nie verstehen kön-

nen, daß sich Völker nicht mit der Er-

Haltung ihres einmal erreichten Zu-
standes begnügten, sondern ihr ganzes

Dasein aufs Spiel setzten um einer gro-
ßen Zukunft willen, nie verstehen kön-

nen, daß überhaupt mehr gewollt wer-



Hans Oehler: Volk und Kultur. 67

den kann, als was gerade notwendig
ist zur Beharrung im jeweiligen Zu-
stände, und nie einsehen können, dast es

immer ein Unbedingtes gibt, das sich in
keine Rechnung und keine Verbesse-

rungspläne einsperren läßt.
Wer behauptet, es sei gleichgültig,

was und wie man denke, es gehe doch

alles, wie es gehen müsse, der steht selbst

noch im Bann des Materialismus: der
Formverneinung. Denn Form ist das-
jenige, was uns erzieht und anleitet
und führt im Handeln, die fremde
Form im Kindheits- und Jugendalter,
die eigene, selbstgeschaffene im Man-
nesalter. Daß der Materialismus in
seiner Formverneinung nur eine un-
fähige und zwiespältige Form abgab,
das lehrt uns die Krankheit des ver-
gangenen Zeitalters. Eine wirkliche
Form ist eine Erfassung seiner selbst.
Wer eine Form hat, hat sich selbst im-
mer gegenwärtig; er weist, was er
will, und wo Selbstbewusttheit des
Willens ist, da ist auch Können. Die
Krankheit des vergangenen Zeitalters
ist der Mangel an Selbstbewusttheit
gewesen. Nie hat soviel Sehnsucht mit
soviel Unfähigkeit zum Können zu-
sammen bestanden. Der Materialis-
mus war zu allem anderen fähig, aber
nicht dazu, Menschen und Völker zu
sich selbst zu führen. Eine Anleitung
zur Verzichtleistung auf eigenes Wol-
len und zur Gleichgültigkeit, nicht aber
zur Entdeckung und Erweckung des
eigenen Willens ist er gewesen. Er hat
bestritten, dast es in der Macht der
Menschen und Völker stehe, sich ihr
Haus gut oder schlecht zu bauen, und
Menschen und Völker sind durch ihn
gleichgültig geworden und haben sich
ein schlechtes Haus gebaut. Dast man
nicht blost da sein kann, sondern zuerst
etwas aus sich (aus seinem Dasein)

machen must, um wirklich da sein zu
können, hat er übersehen.

Er hat durch seine Verneinung der
Form, d. i. die Behauptung, dast eine

Form weder notwendig (man müsse

sich nur an die „wahre Natur" halten),
noch überhaupt möglich sei (jedes Ee-
schehen sei nur wie das Ablaufen einer
aufgezogenen Uhr, für das Eingreifen
eines freien, formschaffenden Willens
sei also keine Möglichkeit), den Kultur-
willen so gründlich untergraben, dast

eine allgemeine Kulturgleichgültigkeit
die Folge war. Nur daraus sind solche

Erscheinungen, wie die überhandneh-
mende Sucht nach betäubendem Ge-

nust und jener Geschäftseifer, der um
des besseren Geschäftes willen Charak-
ter und Kultur daran gibt, erklär-

lich. Es verhält sich mit diesem allge-
meinen Zustand nicht anders als mit
dem Zustand vieler Einzelwesen, die zu
kraftlos sind, um sich aus der in ihrer
Jugend einmal notwendigen Form-
Verneinung zur eigenen Formschaffung
emporzuheben, und die vom Lebens-
schwung ihrer Jugend nichts in ihr
Mannesalter hinüberzubringen ver-
mochten und schließlich in trüber Ver-
zichtleistung einem seichten Geniester-
tum oder niedriger Gewinnsucht leben.

Nach der Auffassung des Materialis-
mus ist alles unmittelbare Leben so

eigensüchtig, dast Kultur nur etwas
austerhalb des Lebens Liegendes sein

könnte. Leben sollte ja nur soviel sein

wie: sich erhalten, jedes Wesen nur
ein Atom für sich sein wollen, jede

Gemeinsamkeit (Familie, Gesellschaft,

Staat, Volk) nur um des für den Ein-
zelnen daraus entspringenden Nutzens

willen sein. Darum meinte man, Kul-
tur nur auf einem Gebiet pflegen zu
können, das austerhalb des Bereiches
der Eigensucht läge. Durch die mate-



Hans Oehler: Volk und Kultur.K8

rialistische Auffassung der Natur ist diese

Zwiespältigkeit ins Leben eingezogen,
wonach es ein vom unmittelbaren
Leben abgesondertes Gebiet gibt, für
das einzig Kultur möglich ist. Kultur
sollte nicht Einheit der gesamten innern
und äußern Lebensführung bedeuten,
sondern eine Art Beschäftigung sein,

die, vom Leben losgelöst und nicht für
das Leben, uneigennützig, um ihrer
selbst willen getan werde.

Diese scheinbar uneigennützige Be-
schäftigung, auf die man das Kultur-
haben einschränken wollte, ist in Wirk-
lichkeit alles eher als uneigennützig und
um ihrer selbst willen da. Sie sollte
eine uneigennützige „Verschönerung"
des Lebens sein und verschönerte gar
nicht das Leben, weil sie sich ja bewußt
von dem Leben absonderte, sondern sie

war lediglich eine? Verfeinerung des

Eenießens. Oder sie sollte die Schaf-
fung eines Reiches von rein um ihrer
selbst willen daseienden Dingen sein,

und bedeutete in Wirklichkeit nur eine

Vermehrung von Eenußgegenständen.
Diese ganze, nicht aus dem unmittel-
baren und für das unmittelbare Le-
ben geschaffene sogenannte Kultur ist
ein verfeinertes Genießertum.

Von ihr ist ohne weiteres ausge-
schlössen, wer schaffen will oder muß.
Dem schaffenden Menschen kann nie
etwas, das nur eine Steigerung des

Genießens bedeutet, und sei es noch so

verfeinert, zu einer Herzensangelegen-
heit werden; das kann ihm nur etwas,
was im Zusammenhang mit dem Schaf-
fen steht. Und dann braucht eine Aus-
bildung des Genußvermögens, wie sie

zur Erfassung solcher auf die Spitze ge-
triebener Verfeinerungen notwendig
ist, sehr viel Muße; auch aus diesem
Grunde ist der Schaffende, der sein

ganzes Leben seiner Aufgabe widmet,

davon ausgeschlossen. Und neben der

Muße braucht es materielle Unab-
hängigkeit, weil nur diese es gestattet,
sich mit den Gegenständen zu umgeben,
deren Genießen Kultur bedeuten soll.

Diese Kultur kann also nur eine An-
gelegenheit sein für jemanden, der sein

Herz nicht an eine Aufgabe hängt, der

viel Muße hat und der vermöglich ist.

Darum ist sie das verfeinerte Genießer-
tum der Wenigen, die verzehren, was
das Volk geschaffen hat. Sie ist eine

Aristokratenkultur, nie aber eine Volks-
kultur.

Die Revolutionen als Vorberei-
tungen auf die Volksherrschaft hatten
das politische wie das kulturelle Aristo-
kratentum des siebzehnten und acht-

zehnten Jahrhunderts gestürzt. Wie

wenig aber trotzdem die Volksherrschast

noch zur Wirklichkeit geworden ist, da-

von gibt die Kultur auch des neun-
zehnten Jahrhunderts, insbesondere
der zweiten Hälfte, einen Begriff. Auch

diese Kultur war Scheinkultur, Schön-

geisterei, wie die des siebzehnten und

achtzehnten Jahrhunderts. Die Kunst

dieses Zeitraums beispielsweise war

entweder eine verstandeskalte Jllu-
stration zur materialistischen Betrach-

tungsweise (Naturalismus) oder ein

vom Leben (vom Gegenstand) völlig

getrenntes Geschmäcklertum (Imprest
sionismus), im einen wie im anderen

Falle unschöpferisch formlos, d. h>

weder aus dem Leben geschöpft, noch

Leben formend: der Naturalismus eine

unselbständige Vermittlung einer wist

senschaftlich-praktischen Lehrmeinung
und damit eine wissenschaftliche An-

gelegenheit, der Impressionismus, als

Kunst um der Kunst willen (l'art pour

I'art), eine Förderung des Genießer-

tums und damit eine Angelegenheit ge-

nießerischer Kenner. Auch die Geistes-



Hans Oehler: Volk und Kultur. 69

Wissenschaften verfielen in dieselbe un-
schöpferische Unfruchtbarkeit, wie sie in
der Kunst in dein Grundsatz l'art pour
I'grt zum Ausdruck kommt, indem sie

in müder Verzichtleistung Wissenschaft

nicht um des Lebens, sondern um der
Wissenschaft willen betrieben. Darum
hat im neunzehnten Jahrhundert die-

jenige Art der Bildung, wie sie aus der
eifrigen Beschäftigung mit Kunst als
Kennertum hervorgeht oder als reich-

haltiges (wenn auch Zusammenhang-
loses) Wissen das Gedächtnis erfüllte,
als Kultur gegolten. Und als Genie
wurde angesehen, wer über den ge-
wähltesten Geschmack oder die größte
Menge von Wissen verfügte. Nicht wie
einer sein Leben führte, ob als Einheit
oder voller Widersprüche, sollte Kultur
oder Kulturlosigkeit ausmachen, son-
dern der Grad der Geschmacksbildung
und die Menge des Wissens. Auch in
diesem Fall war Kultur nur eine An-
gelegenheit der Wenigen, die über Mit-
tel, Mutze und innere Berufslosigkeit
verfügten, um diesen hohen Grad von
Eeschmacksbildung und diese Menge
von Wissen sich aneignen zu können.
Auch diese Kultur war keine Kultur, die
im Volke wurzelte und für das Volk ge-
schaffen war, und darum auch konnte
diese Kultur wie eine internationale
Handelsware von irgendwoher einge-
führt werden, und darum auch waren
ihre Träger international und allem
Eigengewachsen-Volkstümlichen feind,
und darum auch wurde Kultur aus
einer Herzens- und Charakterangelegen-
heit zu einer Geschmacks- und Mode-
sache.

Wie fremd diese ganze Scheinkultur
der vergangenen Jahrhunderte dem
Leben wirklich stand, geht aus der Stim-
mung, die ihr insgesamt zugrunde
liegt, hervor. Das Leben will immer-

fort Entwicklung und Zukunft. Diese

ganze Kultur aber war eine einzige
Verzichtleistung auf alles zukünftige
Schaffen und ein Verzehren alles Bis-
herigen, „^près nous le ckêluZe!" Was
geht uns das Morgen an! Aber die
Nöte und Fragen des Lebens „er-
haben", wollte sie die Gegenwart auf
angenehme Art vertändeln helfen, oder
in schwächlicher Verzichtleistung auf
Formung der Zukunft beschränkte sie

sich auf geschmackvolle Schilderung
und Zerlegung von Gegenwärtigem.
Die Kultur dieses Zeitalters hat keinen
Zusammenhang mit dem Leben; sie ist
nicht aus dem Volke geschöpft; sie ist
nicht aus dem Leben, sondern neben
dem Leben. Sie hat ihre Führerrolle
aufgegeben; sie ist nicht vor dem
Leben und für das Leben; sie ist
nach dem Leben. Diese Kultur ist un-
schöpferisch und formlos!

Volkskultur.
Kultur ist eine Sache des Herzens,

nicht des Geschmacks noch des Ver-
standes. Der einfache Mann, der
seinen unscheinbar kleinen Beruf mit
Hingabe und Vertrauen zum Ganzen
erfüllt, hat mehr Kultur als der Bild-
ling, der zwar im Besitz „geschmack-
voller" Gegenstände ist und über ein
unübertreffliches Kennertum verfügt,
dessen Teilnahme (Mitschaffen) am
gegenwärtigen Leben aber in einem
mitleidigen oder erhabenen Lächeln be-
steht. Oder der kleine Handwerker, der
mit Liebe und aus unmittelbarer Em-
pfindung seinen Gegenstand schafft, ist
schöpferischer als das grotze Talent, das

infolge der Kraft- und Empfindungs-
losigkeit seines Herzens irgendwelche
verstandeskalte Lehrmeinungen ver-
bildlicht. Keinen gebildeten Geschmack

und keinen wissenden Verstand haben



70 Hans Oehler: Volk und Kultur.

ist zwar kein Verdienst; aber es schließt

Kultur noch nicht aus. Wer aber kein

Herz hat, und wäre sein Geschmack noch
so gebildet und sein Verstand noch so

wissend, der ist für immer von der Kul-
tur ausgeschlossen.

Kultur haben ist: so handeln können,
daß keine Handlung zu einer andern in
Gegensatz steht. Wer das kann, der ist

innerlich und äußerlich eine Einheit;
denn wenn alle Handlungen überein-
stimmen, dann müssen sie aus einem
Willen hervorgehen (innere Einheit)
und, weil sie das tun, auch alle das
gleiche Gepräge tragen (äußere Ein-
heit). Wer anders redet, als er han-
delt, beispielsweise eine Handlung be-

geht, die nur um des Ganzen willen ge-
schehen sein kann (was bei jedem
Werkeschaffen des Künstlers, jedem
Forschen des Gelehrten, jedem Wirken
des Staatsmannes der Fall ist), und
dabei die Behauptung aufstellt (was
auch ein Handeln ist), alle Handlungen
geschehen um des damit verbundenen
persönlichen Nutzens willen, ist zwie-
spältig, kulturlos. Ebenso wer eine

eigennützige Handlung begeht und sie

als eine menschheitbeglückende Tat
verkündet oder wer persönlich Al-
truist, als Staatsbürger Individualist,
in der Kunst Klassizist und dem Glau-
ben nach Atheist ist. Kulturlosigkeit ist

Mangel an Übereinstimmung der die

Handlungen bedingenden Formen.
Kultur ist Können. Wer Kultur hat,

kann seine eigenste Natur, seinen Wil-
len verwirklichen. In der Kultur findet
daher die menschliche Natur ihre reine

Verwirklichung. Das Mittel, durch das

sich die menschliche Natur oder der
Wille verwirklichen kann, ist die Form.
In den jedem Lebensgebiet entspre-
chenden Formen, d. i. in der Art und
Weise des persönlichen Verhaltens (Le-

bensform), in der Form des gemein-
schaftlichen Wirkens oder Wirkens für
die Gemeinschaft (Staatsform), in der
Versinnbildlichungsform des eigenen
Willens (Kunstform) und in der Form
der allgemeinen Einordnung (Welt-
anschauungsform) findet diese Verwirk-
lichung statt. Wessen Formen so sind,
daß die in ihnen sich vollziehenden
Handlungen sich nicht widersprechen,
der hat Kultur.

Kultur haben heißt: aus seinem Le-
ben ein Ganzes machen, alles Einzelne
dem Ganzen ein- und unterordnen.
Wie der zukünftige Künstler sich nicht
mehr darauf beschränkt, seine vom Zu-
fall der Umgebung hervorgerufenen
Eindrücke aufzuschreiben, sondern sie in
den Dienst seines Willens stellt und ein
Ganzes daraus gestaltet, so wird der
zukünftige Mensch wieder alle Einzel-
zustünde seines Lebens in den Dienst
seines einheitlichen Willens stellen.
Man hat einmal behauptet, die „Wahr-
heit" verlange es, seine Einzelzustände
wichtiger zu nehmen als das, was man
insgesamt wolle. Das war aber nur
eine Entschuldigung für die eigene

Kraftlosigkeit.
Kultur ist Lebensbeherrschung. Nur

die Verzehrenden, nie aber die Schaf-
senden haben Muße, sich vom Leben
beherrschen zu lassen.

Weil die Formen, durch deren Da-
sein das Können d. i. die Kultur oder
das Verwirklichen der eigenen Natur
erst möglich ist, nicht eigentlich vom
Einzelnen geschaffen, sondern von dem
Willen einer Gesamtheit (eines Vol-
kes) gewollt und von besondern Ein-
zelnen (den Genies) nur ausgeführt
werden, so ist Kultur eigentlich eine

Angelegenheit eines Volkes, und der
Einzelne ist nur der Träger der Kultur
seines Volkes. Wenn man von einer



Hans Oehler: Volk und Kultur. 71

Kultur spricht, so meint man daher im-
mer die Kultur eines Volkes.

Der Einzelne kann als Losgelöster
keine Kultur haben, weil seine Hand-
lungen auf eine Gesamtheit (sein Volk)
angelegt sind und deren llberein-
stimmung (also Kultur) nur möglich ist,

wenn er zum Handeln für die Gesamt-
heit kommt, d. h. wenn er in einer Ge-

samtheit lebt. Von der Kultur eines

Einzelnen kann man daher nur sprechen,

insofern man darunter die Kultur seines

Volkes, dargestellt in diesem einzelnen
Glied, versteht.

Je weiter ein Volk in seiner Entwick-

lung gelangt, desto stärker bindet es sich

in seinen selbstgeschaffenen Formen.
Das Volk macht darin den gleichen Ent-
Wicklungsverlauf durch wie der Ein-
zelne: je reifer der Einzelne ist, desto

mehr erkennt er seine Verpflichtungen.
Das Kind kennt nur, was ihm als Ver-
pflichtung beigebracht wurde (Verpflich-
tung als fremde Form). Der Jüngling
verwirft alle fremde Form, also auch

jede Verpflichtung; er kennt keine

Pflichten, er fordert nur Rechte. Der
reife Mann kennt keine angelernten,
aber umsomehr eigene Pflichten; er ist

seiner Anlage nach auf das Gesamte ge-
richtet, er kann seine Aufgabe nur in
Handlungen für das Ganze betätigen;
in seinen Pflichten — Formen, in
denen die Handlungen für das Ganze
vor sich gehen) schafft er sich die Mög-
lichkeit für die Verwirklichung seines
Wollens. Pflicht ist daher nicht Müs-
sen, sondern Form des Wollens. Und
Freiheit ist nicht Besitz von Rechten,
sondern Möglichkeit der Pflichtenerfül-
lung. Darum, je tiefer der Mensch
seine Natur erfaßt, desto tiefer erfaßt er
seine natürlichen Bindungen, und je
reifer er ist, desto stärker bindet er sich.
Und es ist grenzenlos widersinnig, die

Zukunft in einer Wiederherstellung des

Urzustandes, d. h. in der Befreiung von
jeder Verpflichtung und Übergabe aller
Rechte erblicken zu wollen. Im Stein-
Zeitalter hatte die Freiheit im Besitze
aller Rechte bestanden. Auf der Heu-
tigen Entwicklungsstufe des Willens
zum Ganzen bedeutete das den höchst

möglichen Grad von Unfreiheit.
Kultur ist innerer Zusammenhang

aller Handlungen. Für die einzelne
Handlung bedeutet das: sie muß aus
eigenem Entschluß (mit dem Herzen)
getan, also erlebt sein. Wer sich zu
seinen Handlungen durch die Mode
(d. i. durch fremde Formen) bestimmen
läßt, beispielsweise sein Kulturbedürf-
nis mit irgend etwas befriedigt, was
gerade als „Kultur" gilt, dessen Hand-
lungen stehen in keinem innern Zu-
sammenhang. Gewiß werden die mei-
sten Menschen in ihren Handlungen sich

immer durch Formen bestimmen lassen.

Aber diese Formen müssen dem eigenen
Willen entsprungen und nicht beliebig
von irgendwoher übernommen sein;

nur dann sind sie erlebbar, nur dann
mit dem eigenen Leben erfüllbar; dar-
um ist nur diejenige Handlung, die

durch eine solche Form bestimmt wurde,
innerlich, und nur eine solche Handlung
kann mit allen vergangenen und zu-
künftigen Handlungen in Zusammen-
hang stehen, d. h. nur sie kann ein or-
ganisches Glied eines Einheitswillens
sein.

Darum ist wirkliche Kultur nicht ein

künstliches Erzeugnis, unabhängig von
dem Willen, der in ihr seine Verwirk-
lichung finden will. Wenn das ver-

gangene Zeitalter dieser Meinung war,
so lag das daran, daß es seiner Bestim-

mung nach niederreißend, noch nicht
selbst schöpferisch gewesen ist und dem-

entsprechend überhaupt nichts Schöpfe-



72 Hans Oehler: Volk und Kultur.

risches (Unbedingtes) hat gelten las-
sen. Kultur sollte das Ergebnis der
Umgebung und der Verhältnisse (der
Gewohnheit) sein, ein Echo von rings-
um andringenden Tönen; einen unbe-
dingten Willen, von dem die Kultur be-

dingt (dessen Außerungsform die Kul-
tur) sei, sollte es nicht geben, sondern
die (selbst bedingte) Kultur sollte den
Willen bedingen. Die „Kultur" des

vergangenen Zeitalters war wirklich
nur das Ergebnis der Umgebung und
Verhältnisse; das Zeitalter des Mate-
rialismus hatte keine Kultur, weil es

(entsprechend der Aufgabe, die ihm im
Ganzen der Entwicklung zugewiesen
war) keine Kultur — wollte!

Alle Kultur ist also bedingt (und da-
mit vergänglich), aber nicht von äußern
Umständen (von der Menge des Wis-
sens, der Güte des Geschmacks, dem

Modebedürfnis), sondern von einem

Willen, dem sie Form sein soll. Darum
ist jede folgende Kultur im Vergleich
zur vorherigen etwas Neues und nicht
bloß ein Gemisch oder ein Auszug aus
ihr, wie es der Fall sein müßte, wenn
Kultur nur das Ergebnis der jeweiligen
Verhältnisse und Umgebung wäre.
Das ist es, was die ältere Generation
als die Bewahrerin der jeweiligen
Kultur nie verstehen kann, daß die neue
Kultur der jungen Generation nicht
ordentlich als ein Auszug aus der
ihrigen hervorgeht, sondern plötzlich als
etwas Neues, scheinbar Unvermittel-
tes und zum Bisherigen Gegensätz-

liches da ist. Darum aber, weil Kultur
aus dem Willen und nicht der Wille aus
der „Kultur" (d. i. der Gewohnheit)
hervorgeht, kann auch einzig die Kultur
Führung und Form für das Leben sein;
was nur ein Echo des Lebens ist, kann
nicht eine Form für das Leben sein.

Weil das vergangene Zeitalter die
zweite Entwicklungsstufe des Volkes —

der Wille auf seiner zweiten Stufe —

gewesen ist, war dieses Zeitalter nie-
derreißend, form- und sinnverneinend.
Sein Beruf war die Zerstörung der
fremden Formen der Kindheit; es

wollte selbst nicht kulturschaffend sein;
es war nur die Vorbereitung auf die
dritte Stufe. Alles, was sich als Kultur
ausgab, war nur Scheinkultur; denn es

war nicht vom Volk (vom Gesamt-
willen) selbst geschaffen. Weil das Volk
seine volle Reife noch nicht erlangt
hatte, war Volk und Kultur noch nicht
eins. Darum war das Leben so gren-
zenlos zwiespältig; darum war soviel
Schönrednerei und Berauschung an
Worten. Aber jetzt gilt es Ernst ma-
chen mit dem großen Gedanken einer
großen Zeit. Das Volk tritt seine Herr-
schaft an. Und das heißt, daß es zu
Ende geht mit der Gewaltherrschaft des

Einzelnen gegen den Einzelnen (mit
dem falschen Demokratismus), zu Ende
mit der Herrschaft der Form- und Sinn-
losigkeit (mit dem Materialismus) und
zu Ende mit jener Kultur, die nur ein
verfeinertes Eenießertum weniger Mü-
ßiggänger ist. Dr. Hans O-Hler, Basel.

Bescheiàung
Leis legt äie Nacht sich nieäer

Auf unruhvollen Tag.
Es schmerzen Haupt unä Slieàer,
Ich tat, was ich vermag.

fZ HZ m

Der Lonne nachzustiegen,

Ich hab' es nicht vollbracht.
Dürft' ich wie Monàschein liegen
Im kühlen Tal zur Nacht.

Sophie Iacot Des Lombes, Zcäfa.


	Volk und Kultur [Schluss]

