
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 22 (1918)

Artikel: Volk und Kultur

Autor: Oehler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-571495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-571495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Münzer: Die Wahl. 17

Smaragd, um den sich eine Platin-
schlänge wand. Sie ließ ihn in den Um-
schlag gleiten und siegelte den Brief.

Tante Aglaja war klug. Sie sagte

nichts, kein Wort, obschon ihr die Zunge
brannte.

„Wenn der Herr kommt, bitte, Tante,
gib ihm den Brief! Er darf nicht zu
mir Edith !" Sie stand auf, sie war
stark und unsäglich schwach.

Mittags reisten sie. Als sie in das
Auto stiegen, kam ein Brief. Irene

fühlte: ihr Ring war darin. Bewußt-
los fuhr sie zum Bahnhof, stieg in den

Zug. Tante Aglaja verhandelte durchs

Fenster mit dem Sekretär. Irene riß
den Brief auf: ihr Ring und kein Wort,
kein einziges, armseliges, liebendes. Er
verstand nicht. Er verachtete sie, ver-
stieß sie, verwarf sie Der Zug setzte

sich in Bewegung.
Tante Aglaja sagte zärtlich: „Ich

telegraphiere, Emil. Auf Wiedersehen,
Emil!"

Volt unö
Von der Form

Volk.
Ein Volk ist ein Wesen höherer Ord-

nung, dessen Leben durchaus gleich

demjenigen eines Einzelwesens, wie es

der einzelne Mensch ist, verläuft. Wie
das Leben des Einzelnen in der Ee-
burt seinen Ansang nimmt, um sich

durch die Vorbereitungsstufen der
Kindheit und Jugend zur Stufe der
Reife und des Schaffens zu entwickeln,
und schließlich nach Erfüllung seiner

Bestimmung im Tode endigt, so ist der
Lebenslauf eines Volkes dasselbe Wer-
den, Sein und Vergehen.

Vielleicht sind die Endpunkte, zwi-
schen denen sich das Leben eines Vol-
kes abspielt, zeitlich weniger scharf be-
grenzt wie die des Einzelwesens. Aber
es ist zu bedenken, daß auch das Leben
des Einzelwesens schon vor der Geburt
beginnt und daß auch nach der Geburt
dieses Leben noch längere Zeit kein
selbständiges Leben ist, daß also auch
der Lebensanfang des Einzelnen nicht
ein zeitlich scharf begrenzter, sondern
ein allmähliches Herauswachsen aus
anderem Lebendigem ist. So weiß uns
zwar die Geschichte von keiner Geburt
eines Volkes zu berichten; aber sie

âìklîkî?» Nachdruck Verbote»,

der Zukunft.

schildert uns so beredt dessen erste Kind-
heitsstufe, daß dieser ein geburtähn-
liches Werden vorangegangen sein muß.
Nicht anders verhält es sich mit dem
Tode. Auch der leibliche Tod des Ein-
zelnen bedeutet zwar für sein Schaffen,
nicht aber für sein Dasein als Körper
ein plötzliches Ende. Sein Körper dient
zum Aufbau neuer Wesen. So kann
auch kein altes Volk körperlich völlig
aussterben und aus dem Kreislauf der
Völker ausscheiden. Vielmehr stirbt
ein altes Volk als schaffendes; als Kör-
per aber wird es von einem jungen ein-
genommen und dient zu dessen Auf-
bau. Es kommt vor, daß die körper-
liche Masse des alten Volkes größer ist

als diejenige des jungen, das in dieses

einfließt. Aber das junge ist trotzdem
das Bestimmende. Denn von ihm ein-
zig geht der Wille zur neuen Entwick-

lung aus, und nur ein Entwicklungs-
wille ist kulturschaffend. Darum ist das

junge Volk auch in der Verschmelzung
mit dem alten der Anfang eines neuen
Lebens und einer neuen Kultur; das
alte dient mit seinem Körper nur zu
seinem Aufbau.

So sind Geburt und Tod Grenz-
2



18 Hans Oehler: Volk und Kultur.

punkte, Zwischen denen Wesen ihre Be-
stiminung erfüllen. Weder ist Geburt
ein unbedingter Anfang» noch Tod ein
unbedingtes Ende. Geburt und Tod
sind nur Anfang und Ende des Schaf-
fens. „Völker kommen und gehen..."
Jedes hat seine Zeit und seine Bestim-
mung. Nicht anders wie der Einzelne,
der wird, um eine Bestimmung zu er-
füllen, und vergeht, wenn er sie erfüllt
hat. Es hat alles nur einmal seine Zeit.
Kein Wesen hat ein zweites Leben.
Auch ein Volk wird nur einmal geboren
und schafft nur einmal, auch wenn sein

leibliches Aufgehen sich lange hinzieht.
Wer nicht mehr schafft, ist tot, auch

wenn er leiblich noch da ist. Leben be-

steht im Schaffen. Darum nennt man
Anfang und Ende des Schaffens Ee-
burt und Tod des Lebens. Das gilt für
Einzelwesen wie für Völker.

Im Leben des Einzelnen läuft in zu-
sammengedrängter Weise die ganze
Entwicklung eines Volkes ab, und der
Entwicklungsverlauf eines Volkes ist
ein auseinandergezogenes und ver-
mannigfaltigtes Einzelleben. Die Le-
bensbeschreibung eines Einzelwesens
ist die Schilderung seiner Lebensalter;
nicht anders ist die Lebensbeschreibung
oder Geschichte eines Volkes die Dar-
stellung der Zeitalter, die seine Lebens-
alter ausmachen. Worin das Wesent-
liche der Lebensalter des Einzelnen be-

steht, darin besteht auch das Wesent-
liche der Lebensalter eines Volkes.

Die Kinderzeit ist die Stufe der
Vorbereitung zur Selbständigkeit. Denn
das ist das Merkmal des Kindes, daß es

noch nicht selbständig ist, sondern der

Führung und Anleitung bedarf, um
seine natürlichen Anlagen entfalten zu
können. Diese Führung und Leitung
kann unmittelbar durch persönliche Ein-
Wirkung oder mittelbar durch Begriffe

geschehen; das erstere ist Erziehung, das
letztere Bildung. Erziehen und Bilden
bedeutet also: eine Form geben, in der
ein noch unselbständiger (ein noch nicht
selbststehender) Wille sich entfalten
kann (einem noch nicht selbststehenden
Willen durch einen Halt so lange das
Stehen möglich machen, bis er von
selbst stehen kann). Darum ist Erzie-
hung und Bildung nur Vorbereitung,
und weder das eine noch das andere ist

Selbstzweck. Und unerzogen und unge-
bildet wäre der Mensch, dessen Wille
sich nicht unter Führung und Anleitung
einer festen Form entfalten konnte
und daher im Reifealter mit seinen na-
türlichen Anlagen nicht das schaffen
kann, was er damit schaffen könnte,
wenn sie voll zur Entwicklung gelangt
wären.

So, wie für die Kindheit des Einzel-
nen die Lebens- und Bildungsform der
älteren Generation Führung und Lei-
tung abgibt, so ist Führung und Anlei-
tung im Jugendzeitalter eines Volkes
die Kultur des vorangegangenen Vol-
kes. Jedes junge, eben ins Leben ein-
getretene Volk übernimmt für die Zeit
seiner Kindheit die von der eben ver-
gangenen Völkergruppe hervorge-
brachten Formen; es wird durch die
ältere Kultur erzogen und gebildet.
Das war bei den Griechen der Fall wie
bei den Germanen. Das, was man ge-
wöhnlich als griechische Kultur bezeich-

net, ist seiner Form nach von einem

vorherigen, damals bereits unterge-
gangenen Volk hervorgebracht, und
das eigentliche und eigene Werk des

griechischen Volkes (und des unter sei-

ner Kulturvorherrschaft stehenden Ee-
schichtsabschnittes) ist die Kultur, wie
sie beispielsweise im Christentum zum
Ausdruck gelangt. Und diese Kultur ist

es, durch die die eben ins Leben einge-



Hans Oehler: Volk und Kultur. 19

tretenen germanischen Völker mährend

ihrer Kindheit — im Mittelalter — er-

zogen und gebildet morden sind.
Das Leben in einer übernommenen,

nicht selbst hervorgebrachten Form ist,

wie die Erziehung des Einzelnen, nur
eine Vorbereitung auf die Stufe der
Selbständigkeit und des eigenen Schaf-
fens. Darum kommt in der Entwick-

lung des Einzelwesens eine Zeit, in der
alle Erziehung als eine Bevormun-
dung und alle angelernte Bildung als
eine Fremdherrschaft empfunden wird.
Das sind die Jahre des Sturmes und
Drangs, in denen die Herrschaft der El-
tern und Lehrer abgeschüttelt und alle
angelernten Begriffe verworfen wer-
den. In der Entwicklung eines Vol-
kes ist es das Zeitalter der Wiederge-
burt seiner selbst (Renaissance), derAuf-
klärung und der Revolutionen. In der
„Wiedergeburt" werden zum ersten
Mal eigene Kraft und eigener Wille sich

ihrer selbst bewußt; sie entdecken sozu-

sagen erst sich selbst; „Aufklärung" be-
deutet eine Zerstörung aller angelern-
ten (fremden) Begriffe und ist eine Vor-
bereitung auf die in den großen Um-
Wälzungen (Revolutionen) erfolgende
wirkliche Befreiung von aller Fremd-
Herrschaft. Dieser unwiderstehliche
„Freiheitsdrang" aller Einzelwesen
und Völker ist die Äußerung des schöpfe-
rischen Willens alles Lebendigen.
Schöpferisch ist nur, wer in selbstge-
schaffenen und nicht bloß übernomme-
nen Kulturformen lebt. Darum ist das
Streben aller Völker Freiheit; denn
nur wer von Bevormundung und
Fremdherrschaft frei ist, kann eine
eigene Kultur hervorbringen. Und
darum ist die Entwicklungsstufe des
Sturms und Drangs für den Einzelnen
und der Aufklärung und Revolutionen
für ein Volk so notwendig.

So notwendig aber diese Stufe als
Übergang aus der sorglos-gläubigen
und aufnehmenden Kindheit in das
selbständige und schaffende Mannes-
alter ist, so ist sie doch nicht diese Stufe
des Schaffens selbst. Noch ist derJüng-
ling, der aller als Fremdherrschaft em-
pfundenen Formen frei und allen
„Vorurteils" ledig in die Welt hinaus
stürmt, kein Mann. Denn wenn Frei-
sein nicht bloß soviel heißen will wie
Befreitsein, dann ist nur derjenige frei,
der so sein kann, wie er seiner Natur
nach ist. Wer aber in der Welt herum-
stürmt und durch sein an nichts und
von nichts gebundenes Gebaren seine

Freiheit zu verwirklichen meint, der ist

am allerwenigsten frei, d. h. so, wie er
seiner Natur nach sein will. Des Men-
schen Natur ist nicht für die Vereinze-
lung geschaffen; des Menschen Natur
ist gesellschaftlich, ist nach dem Ganzen
gerichtet. Wer aus der notwendigen
Befreiung von fremden Formen eine

Befreiung von jeder Form (auch der
eigenen) überhaupt machen wollte, der
würde sich am allerschwersten an seiner
Natur verfehlen. Denn alles, was der
Einzelne schafft, hat einen Sinn nur
für das Ganze; keines seiner Werke ist

Selbstzweck, sondern ob bewußt oder
unbewußt — um des Ganzen willen
hervorgebracht. Darum kann nur, wer
im Zusammenhang des Ganzen in
selbstgewollter Form schafft, die Be-
stimmung seiner Natur erfüllen, und
frei ist nur derjenige, der sich in solchen

Formen bindet (Form ist Einordnung
des Einzelnen in das Ganze), daß er
darin seine natürlichen Anlagen be-

tätigen kann. Mann sein, heißt frei
sein, und frei ist, wer seine Anlagen
betätigen kann. Erst der schafft wirk-
lich, der sich vollständig ausgibt. Sich
von etwas befreien, ist aber noch kein



20 Hans Oehler: Volk und Kultur.

Schaffen. Darum ist der Jüngling
wohl befreit, aber noch nicht frei. Der
Jüngling ist nur eine Vorbereitung auf
den Mann.

Das ist die bittere Erfahrung, die
jedes Volk in seinem Revolutionsalter
machen muh, daß Befreiung nicht Frei-
heit und von der Gewaltherrschaft aller
Einzelnen gegeneinander zur wirklichen
Volksherrschaft noch ein weiter Weg
ist. Und kein Geisteszustand ist einem
Volke je fürchterlicher zum Bewußt-
sein gekommen als das Gefühl gren-
zenloser Leere und Inhaltslosigkeit,
nachdem die „Aufklärung" allen bis-
herigen Glauben (Glaube, Form ----

bewußte Einordnung des Einzelnen
in das Ganze) zerstört hatte und ein

neuer noch nicht geschaffen war. Da-
durch, daß ein Volk die überkam-

menen Formen seiner Kindheit ab-

streift, hat es noch nicht die For-
men, in denen es seine natürlichen An-
lagen betätigen kann, geschaffen. In
dem Revolutionszustande, wie er aus
der Zerstörung aller bisherigen und
dem Mangel brauchbarer neuer For-
men hervorgeht, vergeht sich das Volk
als Lebewesen an sich selber bis zur
Selbstentäußerung. Denn ein Volk,
das nicht mehr ein Ganzes sein und als
Ganzes (als Organismus) schaffen will,
sondern sich auflöst in unabhängige Ein-
zelwesen, wo nicht mehr der Einzelne
um des Ganzen willen da sein will, son-

dern die Einzelnen Selbstzweck sein und
ein „Ganzes" nur bilden wollen, um
noch ungestörter als Einzelne Wohlleben

zu können (also aus Gründen persön-
lichen Nutzens) — ein solches Volk hebt
sich als Volk auf. Nicht das Volk übt in
diesem Falle die Herrschaft aus; denn
es ist nicht das Volk (das Ganze), um
dessetwillen alles geschieht, sondern
das Ganze (das Volk) wird beherrscht

von dem Einzelnen (weil alles um des

Einzelnen willen geschieht). So ver-
hält es sich mit der Entwicklung des Vol-
kes nicht anders wie mit derjenigen des

Einzelwesens: wie der Einzelne durch
die Befreiung von allen Beherrschungen
seiner Kindheit noch nicht wirklich frei
ist, so fehlt dem Volke, das sich von der

Fremdherrschaft befreit hat, noch un-
endlich viel zur Freiheit. Auch für das

Volk heißt frei sein: so sein können, wie
es seiner Natur nach ist, d. h. seine Be-
stimmung erfüllen können. Alle Revo-
lution und Aufklärung ist nur eine Vor-
bereitung auf diese Stufe.

Wer also tiefer in das geschichtliche

Leben aller Zeiten hineinblickt, dem

wird offenbar, daß es keine Geschichte

der „Menschheit", sondern nur eine Ee-
schichte von Völkern gibt. Jedes Volk
ist ein Lebewesen für sich, das seine be-

sondere Lebensgeschichte hat. Und doch

ist der Lebensverlauf aller Völker gleich.

Jedes Volk hat sein Mittelalter, sein

Revolutionsalter und sein Volkstums-
alter (das Ereisenalter ist, weil nicht

mehr schaffend, schon Auflösung und

beginnender Tod). Wie das Einzel-
wesen in seiner Kindheit gläubig und

Zweifel- und zwiespaltfrei in den ihm
dargebotenen Formen lebt (groß und

innerlich wie ein Kind), so in seinem

Mittelalter das Volk in der Größe und

Innerlichkeit des angenommenen Glau-

bens, den es mit herrlicher Schwung-
kraft und Inbrunst erfüllt. Wie der

Einzelne im Jugendalter den Glauben
seiner Kindheit zerstört, indem Zweifel
und Zwiespalt sich seiner bemächtigen,
so das Volk, das in Aufklärung und Re-

volution seine ganze Vergangenheit
von sich wirft und im Augenblick der

Befreiung form- und haltlos dasteht.

Und wie der Einzelne als reifer Mann
sich in seiner selbstgeschaffenen Form



Hans Oehler: Volk und Kultur. 21

bindet, die ihn und sein Tun in den Zu-
sanrnrenhang und Dienst des Ganzen
stellt, wie erst so ihm möglich ist, sich

vollständig auszugeben, so das Volk,
das, sich auf seine eigenen Fähigkeiten
besinnend, sich eigene (nationale) For-
men schafft, in denen es seine Natur in
ihrer Eigenart (seine Volkstümlichkeit
— Nationalität) restlos verwirklichen
kann. Und wie zuletzt Kindheit und Ju-
gend im Leben des Einzelwesens nur
Vorbereitungen sind auf das Alter der
Selbständigkeit, so im Leben des Volkes
Mittelalter und Revolutionsalter nur
Vorbereitungen auf das Zeitalter der
Selbständigkeit des Volles, der Volks-
Herrschaft (im Gegensatz zur Fremd-
Herrschaft), des wirklichen Volkstums.

Ist das Leben der Selbständigkeit,
welches das Volk auf dieser dritten Le-
bensstufe führt, Selbstzweck, d. h. ist es

der Sinn des Daseins eines Volkes

überhaupt, einmal ein selbständiges
Leben geführt zu haben? Darauf gibt
der Vergleich mit dem Leben des Ein-
zelwesens Antwort. Hat je ein wirklich
Schaffender sein „Leben" als das Wich-
tige empfunden? Ist der wirklich
Schaffende um seines Lebens oder um
seines Werkes willen da? Setzt nicht
jeder wirklich Schaffende jederzeit frei-
willig sein ganzes Leben ein um seines
Werkes willen? Ist letzten Endes das
Leben ihm mehr als das Mittel zum
Werkeschaffen? Auch auf der Stufe
der Selbständigkeit ist das Leben nicht
Selbstzweck, nicht um des Lebens wil-
len, sondern um des Schaffens willen
da. Wenn das Leben grotz sein mutz,
dann ist es nur um des grotzen Werkes
willen. Zwar hat es in den letzten
Jahrhunderten Menschen gegeben, die
lehrten, das Leben sei um des Lebens
willen da. Aber mehr als eine solche
Meinung lehren, konnten auch diese

nicht; die Wirklichkeit ist deswegen
nicht anders geworden. Oder ist etwa
nicht immer noch das grösste Glück, des-

sen Menschen fähig sind: ihr Leben
einer Aufgabe (einem Werk) opfern zu
können? Und heisst unglücklich sein
etwas anderes als: seine Aufgabe (sein

Werkeschaffen) nicht gefunden haben
(denn es ist jedem Menschen ursprüng-
lich eine Aufgabe bestimmt) oder seine

Aufgabe nicht erfüllen können? Ist
Selbsterhaltungstrieb etwas anderes
als mittelbarer Wille zur Erfüllung
seiner Aufgabe? Ist Angst vor dem
Tode etwas anderes als Angst davor,
in der Erfüllung seiner Ausgabe unter-
brachen zu werden?

Nicht anders verhält es sich mit einem
Volke. Ein Volk, das um seiner „Frei-
heit" willen da sein wollte und dessen

Wille darin endete, sein Leben mög-
lichst ungestört zu genietzen, mützte das
denkbar unglücklichste Volk sein. Frei-
heit heitzt eben nicht soviel wie: von
nichts gestört sein ^ sondern wahrhaft
frei ist nur, wer sich vollständig aus-
geben kann. Und vollständig sich aus-
geben kann nur, wer schafft; denn der
Sinn des Lebens ist Schaffen (eine
Aufgabe, eine Bestimmung erfüllen)
und nicht sein Leben „verzehren" (ge-
nietzen). Darum würde ein Volk, das
in seinem Selbständigkeitsalter um sei-

nes ungestörten (sogenannt „freien")
Lebens und nicht um seiner Taten und
Werke willen da sein wollte, das aller-
unfreieste und unselbständigste Volk
sein.

Also weder das Leben des Einzel-
wesens noch eines Volkes, selbst auf der
letzten Entwicklungsstufe, ist um seiner
selbst willen da. Auch dieses Leben
steht im Dienst der Werke, die es her-
vorbringt. Wer es anders halten und
sein Leben zum Selbstzweck machen



22 Hans Oehler: Volk und Kultur.

will, der vergeht sich an sich selbst. Das
beweist die Erfahrung des täglichen
Lebens für den Einzelnen und die Er-
fahrung der Geschichte für die Völker.

Die Werke, um deren Hervorbrin-
gung willen alles Leben da ist, machen
das aus, was man als Kultur bezeich-
net. In der Hervorbringung der Kul-
tur hat das Leben seinen Sinn; in der
hervorgebrachten Kultur erfüllt sich

aller Schöpferdrang; alles, was ge-
schieht, vom Werken des kleinsten Hand-
werkers bis zum Welterschütternden
Krieg hat einen Sinn und ein Ziel:
Kultur.

Kultur.
Vom unbeteiligten Zuschauer aus ge-

sehen, hat jedes Lebensalter eine Kul-
tur. Der Zuschauer wird im „finstern"
Mittelalter, im „aufgeklärten" Jugend-
alter und im freien Mannesalter eines
Volkes Formen finden, in denen die

einzelnen Lebensvorgänge sich ins
Ganze — in eine Einheit ^ einzuord-
nen versuchen. Anders vom Stand-
punkte des Beteiligten aus. Für den-
jenigen, der im Leben drin steht und an
seiner Kultur mitschaffen will und muh,
und gemessen an der Kultur, wie seine

gegenwärtige Altersstufe sie hervor-
bringen will und muh, ist die Kultur
der vorhergehenden Lebensalter Un-
kultur. Oder verwirft etwa nicht das

Zeitalter der Wiedergeburt und der
Aufklärung die Kultur seiner eigenen
Kindheit (des Mittelalters) und sind

nicht wir Gegenwärtigen daran, die
Kultur der Wiedergeburt und der Auf-
klärung zu verwerfen? Nicht anders als
der Mann, der seine Sturm- und
Drangzeit hinter sich hat und deren
Scheinideale verwirft, um sich erst

wirkliche und eigene zu schaffen? Jedes
Lebensalter will seine eigenen Formen,
jede Zeit ihre Ideale. Wer schaffend

am Leben seines Zeitalters teilnimmt,
muh für seine Kultur kämpfen, die für
ihn die höchste ist und an der gemessen

alle früheren Kulturen Scheinkulturen
sind. Der Mann, der gezwungener-
weise seinen Beruf im wirklichen Leben

erfüllt und mit den Gedanken noch von
der Kultur seiner Jünglingszeit zehrt,
ist alles eher als ein Mann. Mann sein

heiht reif sein; reif ist aber nur, wer
jede seiner Handlungen aus Uberzeu-

gung und von Herzen tut; das tut aber

nicht, wer gezwungen handelt. Aus
diesen Gründen müssen wir Gegen-

wärtigen, mit denen unser Volk sein

Freiheits- und Mannesalter beginnt,
die gröhte und schönste Aufgabe, die

einer Generation bestimmt sein kann

(sind doch alle vorherigen Lebensalter

um dessetwillen dagewesen, das jetzt

beginnt), auch erfüllen und alle Schein-
kultur endgültig überwinden wollen.

Eine innere Einheit und Einfachheit
aller Lebensvorgänge von einzigartiger
Festigkeit und Eröhe zeigt unsere erste

Lebensstufe, das Mittelalter. Wir
stehen heute beschämt vor solcher Inner-
lichkeit und Eröhe und sehnen uns dar-

nach, auch wieder so sein zu können.

Und doch ist die Innerlichkeit und Größe

des Mittelalters die Innerlichkeit und

Eröhe des Kindes. Wohl mag es

Augenblicke geben, wo sich der Mam
zurücksehnt nach der gläubigen Einfach-

heit seiner Kindheit. Aber ist das mehr

als augenblickliche Empfindelei? Kam
der Mann, der wenigstens diesen Na-

men verdient, wirklich im Ernst wieder

ein Kind sein wollen? Wir können

wohl die Innerlichkeit und Gröhe des

Kindes bewundern, aber nicht irr

Ernste wieder so sein wollen. Denn roo-

durch einzig kann das Kind dazu körn-

men als dadurch, dah es in blinder

Gläubigkeit fremde Formen über-



Hans Oehler: Volk und Kultur. 23

nimmt? Was wäre das Kind ohne die

Größe der angenommenen Formen, in
denen erstes durch sein vertrauensvolles

Hinnehmen innerlich sein kann. Man
meine nur nicht, das Kind sei „natür-
licherrveise" innerlich und groß. Nur
durch das Annehmen der fremden For-
men kann das Kind das sein, was es

ist. So konnte auch das Mittelalter
nur so innerlich und groß sein, wie es

wirklich war, dadurch daß es in den

Kulturformen des griechisch-römischen

Kulturkreises lebte. Die Formen dieses

Lebensalters waren nicht selbstgeschaf-

fene, sondern gläubig übernommene.
Darum bedeutete die „Wiedergeburt"
das Sich-selbst-Wiederfinden und die

„Aufklärung" eine Befreiung von die-
sen fremden Fesseln. Es ist eben das

Endziel aller Entwicklung: in der selbst-

geschaffenen, eigenen Form zu leben.
Und darum kann weder ein Einzelner
noch ein Volk im Ernst in seine Kindheit
Zurückversinken wollen, denn alle Ent-
Wicklung drängt auf Selbständigkeit;
nur wer nicht mehr lebt (um Ende
seiner Entwicklung steht), träumt rück-

wärts. Alles wirkliche Leben ist Be-
jahung der Gegenwart und Wille zur
Zukunft.

Die Lebensstufe des Sichselbstfin-
dens, des Aufklärens und Umwälzens
ist diejenige, die vor kurzem erst zu Ende
ging und deren Kultur diejenige von
gestern und zur Hälfte noch diejenige
von heute ist. Wir selbst tragen in un-
serer Erziehung und Bildung (die ja
immer von der Kultur der älteren Ge-
neration, beim Volke von der Kultur
des älteren Volkes besorgt wird) diese
Kultur als schweres Erbe mit uns.
Denn darüber müssen wir uns klar sein:
groß waren diese vergangenen Jahr-
Hunderte im Niederreißen, nicht aber
im Aufbauen. Wir müssen ihnen dank-

bar sein dafür, daß sie uns freie Bahn
geschafft haben; sie waren notwendig
so, wie sie waren. Aber was sie als Kul-
tur hervorgebracht haben, ist keine

Kultur, sondern Zwiespältigkeit und
Scheinwerk, ein Wirrwarr, wie es ver-
worrener keiner Generation zum Ver-
mächtnis geworden ist. Das Zeitalter
der Wiedergeburt und Aufklärung, das
im fünfzehnten Jahrhundert so sieges-

gewiß und Zuversichtlich begann, hat am
Ende des neunzehnten Jahrhunderts in
tiefster Daseinsverzweiflung und müder
Verzichtleistung geendet.

Die Grundform der zweiten Lebens-
stufe ist der Materialismus. Wenn sie

sich im sechzehnten, siebzehnten und
achtzehnten Jahrhundert noch nicht
völlig und allgemein durchsetzen konnte,
so lag das daran, daß stets ihre Kultur-
Unfähigkeit empfunden und daher der
Versuch gemacht wurde, sie durch die
viel wertvolleren (aber fremden) frü-
heren Formen wieder zu verdrängen.
Dieses Bestreben, die viel wertvolleren,
aber fremden früheren Formen zu be-

wahren, macht das Wesen alles Kon-
servativismus aus. Konservativismus
ist tieferes Kulturverständnis. Aber alle
Entwicklung geht auf Selbständigkeit,
und in fremden Formen ist keine

solche möglich. Darum ist der Mate-
rialismus notwendig in der Entwick-
lung, und die neue Form kann nur
durch seine Aberwindung aus ihm her-
vorgehen. Der erste Versuch zu einer
wirklichen Aberwindung und nicht
bloßen Verdrängung war die deutsche
Nomantik am Anfang des neunzehnten
Jahrhunderts. Indessen war auch in
diesem Versuch noch zu viel Fremdes;
der Materialismus hatte sich noch nicht
genügend durchgesetzt, d. h. noch nicht
alle fremden Formen genügend zer-
stört; die Bejahung mußte noch einmal



24 Hans Oehler: Volk und Kultur.

der Verneinung weichen. Erst heute
stehen wir wirklich am Ende des Ma-
terialismus, und erst heute kann seine

Aberwindung eine endgültige sein.
Die Grundvoraussetzung alles Ma-

terialismus ist, daß die Natur (alles,
was ist) so sei, wie er sie sich denke. Daß
also der Gedanke nicht bloß eine Art
und Weise sei, die Natur zu erfassen

(eine Form, in der man die Natur er-
fassen könne), sondern eine Wiedergabe
der Natur, so, wie sie wirklich (in „Wahr-
heit") sei. Er dachte sich die Natur
aber wie einen Zahlenbegriff und ihr
Geschehen wie eine Zahlenoperation.
Die Natur sollte beispielsweise etwas
sein wie der Begriff vier, d- h. etwas
durchaus Eindeutiges, Festes und Fer-
tiges, und alles Geschehen wie ein
Operieren in diesem Begriff, beispiels-
weise zweimal zwei ist vier. Alles Ge-
schehen wäre demnach ein Ablaufen
eines schon Fertigen und nicht erst ein
Werden eines Zukünftigen. Zweimal
zwei wäre vier, bevor es gedacht würde.
Leben (Geschehen) hieße dann nur so-

viel wie: dieses (zweimal zwei ist vier)
noch denken, d. i. vollziehen, was schon

da ist? Leben wäre wie das Ablaufen
einer aufgezogenen Uhr.

Wenn die Natur so wäre, wie der
Materialismus sie sich denkt, dann wäre
es unverständlich, wozu es eine mensch-

liche Freiheit geben sollte. Der Mate-
rialismus hat diese Folgerung gezogen
und behauptet, es gäbe keine Freiheit,
weil eine solche in seinen Gedanken von
der Natur nicht nötig sei. Leben (Ge-
schehen) sei ein Vollziehen der Ope-
ration zweimal zwei ist vier? der An-
laß zu diesem Vollzug — der Eintritt
des Menschen in sein Leben — sei Zu-
fall und stehe nicht in seinem Belieben,
und das Vollziehen selbst sei ja nur wie
das Denken eines schon Gedachten,

könne und wolle also gar nicht anders
geschehen, als es geschehe; zweimal
zwei könne und müsse ja vier sein. Für
das Eingreifen eines freien Willens sei

daher keine Gelegenheit und Notwen-
digkeit. Zweimal zwei sei ja sowieso

vier; wie und wozu sollte ein freier
Wille da noch hineinreden können?

Wie es keinen freien Willen zu geben
brauchte, wenn Leben wie das Voll-
ziehen einer Zahlenoperation wäre, so

gäbe es, wenn die Natur wie eine Zahl
wäre, keinen inneren Zusammenhang
zwischen allem Seienden. Die Zahl
vier setzt sich aus eins und eins und eins
und eins zusammen, ohne daß diese in
irgendwelchem Zusammenhang stehen,
und das Ganze (die Zahl vier) ist eine
bloße und zufällige Anhäufung meh-
rerer „Einheiten" und nicht ein Ganzes,
dessen Teile nur als Glieder dasein kön-

nen. Darum wäre nach dem Mate-
rialismus die Natur ein zufälliges Zu-
sammensein vieler unveränderlicher,
fester „Einheiten" (Atomismus) und
nicht ein in Einzelwesen sich auswir-
kendes Ganzes. Selbst die Lebewesen
wären nur solche letzte, nicht zurückführ-
bare Einheiten, jedes Einzelwesen eine

Welt für sich und nicht seiner ganzen
Anlage nach nur ein Glied eines Ean-
zen, ohne innere Verbindung mit den
andern Einzelwesen, geradeso unzu-
sammenhängend wie die vier Einheiten
untereinander, die zusammen die Zahl
vier ausmachen (Individualismus).
Wenn die Einzelwesen trotzdem in Ver-
bindung miteinander treten (wie das in
der Gesellschaft, im Staat usw. der

Fall ist), so sollte das nur um des per-
sönlichen Nutzens willen geschehen, der

für den Einzelnen daraus entspringt.
Wenn das Einzelwesen nicht das

Glied eines Ganzen, sondern wirklich
eine für sich allein (um ihrer selbst wil-



)oh. Martin Asteri (176z—1827). ?ìus „àâesìiede" (1807).
Zchlußbüä.





Hans Oehler: Volk und Kultur. 25

len) daseiende Einheit wäre, dann
mühte sein ganzes Bestreben darauf ge-
richtet sein, sich selbst zu erhalten? denn

wenn es nicht um eines überpersön-
lichen, auf das Ganze gerichteten
Werkes willen da ist, dann könnte der

einzige Sinn seines Daseins nur der
sein, sich selbst zu erhalten. Daß auch

dieser „Sinn" in Anbetracht dessen, daß
der Tod das ganze Bestreben nach

Selbsterhaltung schließlich zunichte
macht, nur ein Unsinn wäre, ist längst
gefolgert worden. Der Materialismus
hat aber trotzdem die Lehre aufgestellt,
daß der Sinn alles Daseins die Selbst-
erhaltung sei und daß, wenn es wirk-
lich einen Willen gäbe, dies nur ein
Wille zur Selbsterhaltung sein könne.

Je weiter sich diese Gedanken des
Materialismus ausdehnten und je

tiefer sie sich festsetzten, desto unHalt-
barer wurde der Widerspruch zwischen

ihnen und dem wirklichen Leben. Heute
ist er so groß, daß er weder noch größer
werden, noch überhaupt länger ertra-
gen werden kann. Darum ist die Aber-
Windung des Materialismus heute eine

Selbstverständlichkeit. — Der Mate-
rialismus hatte vorausgesetzt, daß die
Natur wirklich so sei, wie er sie sich

denke, d. h. er war überzeugt, in dem,
was er sich von der Natur denke, die un-
bedingte Wahrheit zu besitzen. Es fehlte
ihm also das Bewußtsein, daß seine Art
und Weise, die Natur zu denken (näm-
lich die Natur wie eine Zahl und ihr
Geschehen wie eine Zahlenoperation)
nur eine Methode sei, nur eine Form,
in der die Natur erfaßt werden könne.
Der Materialismus war sich also nicht
bewußt, selbst auch nur eine bedingte
Form, er glaubte, die unbedingte
Wahrheit selbst zu sein. Wem dieses
Bewußtsein der Bedingtheit fehlt, der
wird nicht imstande sein, die Not-

wendigkeit einer Form überhaupt ein-
zusehen (er meint ja, sein eigenes
Denken sei keine Form). Darum ist der
Materialismus formverneinend, trotz-
dem er selbst eine Form ist; er behauptet
also, etwas nicht zu sein, was er in
Wirklichkeit ist, und umgekehrt, etwas
zu sein (unbedingte Wahrheit), was er
nicht ist. Das ist seine erste Zwie-
spältigkeit.

Aus dem gleichen Grunde, die Not-
wendigkeit einer Form überhaupt nicht
einsehen zu können, ist der Materialis-
mus zur Leugnung eines freien Wil-
lens gekommen. Wer nicht weiß, daß
seine Gedanken nur bedingte Wahr-
heit sind, sondern sie für unbedingt
nimmt, für den kann alles Schaffen für
die Zukunft nur darin bestehen, die ein-
mal gefundene endgültige „Wahrheit"
sich auswickeln zu lassen. Das End-
gültige, Fertige und Feste ist ja in der
unbedingten Wahrheit da, und das
Leben ist nur dessen Abwicklung; die

Uhr ist aufgezogen; Leben ist das Ab-
laufen einer aufgezogenen Uhr; ein

freier Wille ist dazu überflüssig.
Daß er selbst etwas ganz anderes ist

als die Entdeckung der endgültigen,
fertigen Wahrheit oder als eine bloße
Aufklärung über eine von Ewigkeit her
bestehende Wahrheit, nämlich die schö-

pferische (freie) Tat derjenigen Gene-
rationen, die ihn hervorgebracht haben,
darüber ist der Materialismus sich nicht
klar. Das ist eben das Widersinnige,
daß er behauptet, etwas nicht zu sein,

was er in Wirklichkeit ist. Darin besteht

ja die Freiheit des Willens: sich die
Form schaffen zu können, in der er sich

verwirklichen kann. Der Wille kann sich

nicht wollen oder nicht wollen. Der
Wille ist dem Bestreben nach da. Wirk-
lich sein aber kann er nur in Formen.
Und diese Formen zu schaffen, das ist



26 Hans Oehler: Volk und Kultur.

es, was von uns Menschen als das

Schöpferische, als unsere freie Tat em-
psunden roird. Gewiß ist jede Form be-

dingt durch die Altersstufe, auf der sich

der sie hervorbringende Wille befindet.
Aber auf jeder Altersstufe ist der Wille
mit sich selbst eins; der Jüngling will
doch Jüngling und nicht Mann und der
Mann Mann und nicht Jüngling sein.
Darum will auch jede Altersstufe ihre
eigene Form und begnügt sich nicht mit
derjenigen der vorigen Stufe. Und jede
solche Form ist die freie Tat der Gene-

ration, die sie hervorgebracht hat.
Zwar muß jede Generation Formen
schaffen; denn der Wille kann nur in
Formen wirklich (wirksam) sein. Das
„Daß" ist also nicht ihre freie Tat, aber
das „Wie". Ist eine Generation nur
noch genußsüchtig und ohne Zukunfts-
willen, dann begnügt sie sich vielleicht
mit irgendwelchen übernommenen For-
men; auch so lebt sie zwar in einer
Form, aber nicht in der selbstgeschaffe-

nen; sie hat verzichtet, ihre schöpfe-

rischen Fähigkeiten zu betätigen und
hat keinen Anteil an der Gestaltung der

Zukunft.
Das Schaffen für die Zukunft (Le-

ben) ist also nicht, wie der Materialis-
mus behauptete, ein Eeschehenlassen
eines schon Fertigen, Vorherbestimm-
ten, an dessen Gestaltung die Tat des

Einzelnen oder einer Generation keinen

Anteil hätte, sondern im Gegenteil:
die Formen, in denen sich das Leben
überhaupt nur abspielen kann, sind die
Werke der Einzelnen und der Gene-
rationen. Leben heißt nicht: zuschauen

müssen, wie etwas geschieht (wie eine

Uhr abläuft), sondern selbst eine Ver-
wirklichung sein können, deren Güte
oder Schlechtigkeit von der eigenen
Wahl abhängt und aus der erst alle

8

Zukunft hervorgeht. Das ist des Men-
schen Freiheit: sein Haus so oder so

bauen können, und es hängt weder von
den Bausteinen noch von der Umge-
bung ab (wie der Materialismus es be-

hauptet), ob es ein schönes oder ein
häßliches Haus sei. Man kann mit
schlechtem Baustein und in finsterer
Umgebung ein schönes Haus bauen.

So ist der Materialismus, was er
selbst zu sein leugnet, die schöpferische

Tat derer, die ihn hervorgebracht. Der
Materialismus ist eine Form, selbst

wenn er die Notwendigkeit von For-
men leugnet und behauptet, selbst

„formlose" Wahrheit zu sein. Seine
„Formlosigkeit" besteht bloß darin, daß
er eine sehr schlechte Form ist. Wer
überzeugt ist, die formlose Wahrheit
gefunden zu haben, kann nie den Er-
ziehungs- und Bildungswert der Form
verstehen, und er wird sich Erziehung
und Bildung vorstellen als ein Fern-
halten jeder Form vom Zögling, damit
dieser die „Wahrheit" selbst finde. Dar-
um hat kein Zeitalter seine Zöglinge
unerzogener und ungebildeter ins Le-
ben hinausgeschickt als das des Mate-
rialismus. Ferner, wer glaubt, im Be-
sitze der endgültigen Wahrheit zu
sein, sodaß alles weitere Geschehen nur
ein weiteres Auswickeln dieser Wahr-
heit wäre, ist der Feind alles wirklich
Neuen. Er kann nicht verstehen, daß im-
mer und ewig neue Formen geschaffen
werden müssen und daß daher auch

seine Form nur eine zeitliche ist; viel-
mehr wird er, wie er schon aller gleich-
zeitigen Formen (Gesellschaftsform,
Kunstform, Glaubensform) glaubte
entbehren zu können, auch jede zukünfti-
ge, über ihn hinausgehende Form be-

kämpfen. Der Materialismus ist ein

hartnäckiger Feind des Fortschrittes.
«Schluß folgt).

lH


	Volk und Kultur

